
opusdei.org

Faire fructifier ses
talents

Un aspect important d’une vie
réussie consiste précisément en
cela : développer les capacités
reçues. Ce texte propose de
méditer sur la parabole des
talents.

01/04/2019

Si Yahvé s’est attaché à vous et
vous a choisis, ce n’est pas que
vous soyez le plus nombreux de
tous les peuples : car vous êtes le
moins nombreux d’entre tous les
peuples. Mais c’est par amour pour



vous et pour garder le serment
juré à vos pères.[1] Chaque homme
est le fruit d’un amour de
prédilection : en donnant la vie aux
créatures humaines, Dieu veut
qu’elles participent toutes de sa
bonté et de son bonheur, il veut en
être librement aimé.

Quoique les hommes l’oublient ou le
méprisent, il ne cesse de les
rechercher, de leur faire la cour, de
leur demander une réponse : son
dessein ne change pas, son amour ne
finit jamais. Il est le Dieu fidèle ; à
cause de son amour infini, il ne se
repent pas de ses dons.

Les premières pages de l’Ancien
Testament montrent comment la
fidélité du Créateur est au-dessus des
faiblesses et des trahisons de ses
créatures. Au péché d’Adam et d’Ève
le Seigneur répond par ses soins
paternels : il les habille avec
beaucoup d’amour, il leur promet un



rédempteur. Devant les infidélités du
peuple d’Israël, le Seigneur se
montre toujours comme un Dieu de
tendresse et de pitié, lent à la
colère, riche en grâce et en
fidélité[2], prêt à pardonner, à
accueillir les demandes des
prophètes en faveur du peuple, en
raison de sa fidélité à ses
promesses[3].

Dans le Nouveau Testament, la
fidélité et l’amour divins atteignent
leur expression maximale :
l’incarnation du Fils scelle d’une
nouvelle façon l’Alliance de Dieu
avec l’humanité tout entière. Jésus-
Christ nous a constitués comme une
partie de son Corps

Mystique et l’homme peut ainsi être
authentiquement fils de Dieu dans le
Fils unique et participer de la vie
divine. Le Christ réalise pleinement
et pour toujours ce que Moïse avait
demandé à Yahvé : Si tu ne viens



pas toi-même, ne nous fais pas
monter d’ici ; comment saura-t-on
alors que j’ai trouvé grâce à tes
yeux, moi et ton peuple ? N’est-ce
pas à ce que tu iras avec nous ?[4]

Un homme se rendit dans un pays
lointain

La fidélité à Dieu ravive notre
espérance. Sous l’éclairage de la foi,
aucun homme ne devrait douter que
le Seigneur lui propose son amour et
son amitié et ce fondement de notre
espérance est en même temps un
stimulant pour répondre fidèlement
à l’amour de Dieu.

Divers passages des Évangiles
rapportent que Jésus loue la fidélité
des hommes. Ainsi, en faisant l’éloge
de l’administrateur fidèle et avisé,
qui attend le retour de son maître, le
Seigneur se réjouit et annonce la
récompense d’une telle attitude : 
Heureux ce serviteur que son
maître en arrivant trouvera



occupé de la sorte ! En vérité je
vous le dis, il l’établira sur tous ses
biens [5].

La même idée apparaît dans la
parabole des talents. Saint Josémaria
l’a maintes fois commentée et il
voyait dans les propos adressés au
serviteur bon et fidèle comme une
formule de canonisation.

L’histoire commence lorsqu’un
homme, qui partait en voyage,
appela ses serviteurs et leur remit
sa fortune. À l’un il donna cinq
talents, deux à un autre, un seul à
un troisième, à chacun selon ses
capacités, et puis il partit [6]. De
manière analogue, Dieu a mis à la
disposition de chaque homme un
don totalement gratuit : une vie qui
est aussi vocation à la communion
avec le Créateur. Cependant,
Matthieu souligne que le don
correspond à la capacité de chacun :
à l’un il remet cinq talents, parce



qu’il le sait capable de gérer cette
somme ; à un autre, deux ; et au
dernier, un. Dieu — pour parler
selon des catégories humaines —
emploie « la justice des mères » : il
donne à chacun selon ce qu’il peut
porter, selon les possibilités que lui-
même a mises en chaque personne.

Dans notre cas, à côté de beaucoup
d’autres dons, il nous a confié un
talent qui lui est spécialement
précieux : il nous a choisis de toute
éternité pour que nous bâtissions
l’Église en étant Opus Dei, pour que
nous fassions parvenir son amour à
tous les hommes, en faisant l’Œuvre,
cette grande folie divine inspirée à
Saint Josémaria le 2 octobre 1928.
C’est le talent qui correspond le
mieux à notre être, étant donné que
la connaissance que Dieu a de nous
est un amour créatif. Par conséquent,
personne ne peut penser que Dieu lui
demande trop, ou qu’il a dépassé les
limites avec lui, ou qu’il l’a mis à une



place qui n’est pas faite pour lui, ou
que ses forces sont insuffisantes pour
une tâche déterminée : à tous, il
donne sa grâce et il la donne dans la
mesure même dont chacun en a
besoin. Dans le même temps, Dieu
demande beaucoup : tout !

Le Seigneur attend que nous
répondions à son don en
l’administrant avec promptitude,
constance et esprit d’initiative. C’est
ainsi que se sont comportés la
plupart des serviteurs de la
parabole : Aussitôt celui qui avait
reçu les cinq talents alla les faire
produire et en gagna cinq autres.
De même celui qui en avait reçu
deux en gagna deux autres [7].
L’important ici ce n’est pas de savoir
où ce serviteur est allé, mais sa
générosité, puisque aussitôt il s’est
mis à la recherche de l’endroit où il
pourrait investir sa part.



Un aspect important d’une vie
réussie consiste précisément en cela :
développer les capacités reçues
d’intelligence, de sympathie,
d’amabilité, de relation, de travail,
pour placer toutes ces aspirations
aux pieds de son maître, de sorte que
Jésus puisse y entrer en toute liberté
et qu’elles ne deviennent pas l’idole
de notre égoïsme[8].

Le talent rapporte

Faire valoir les talents demande de
l’initiative. Le Seigneur n’a pas dit
aux serviteurs en quoi ils devaient
les investir ; chacun d’eux était à
même de savoir dans quelles affaires
il pourrait se lancer et avait
l’assurance que les talents confiés
étaient suffisants pour mener à bien
lesdites affaires.

C’est pourquoi, répondre à sa
vocation exige la découverte des
qualités que chacun a reçues, tout
comme leur mise à contribution, en



les exploitant dans de multiples
initiatives. L’essentiel est de nous 
efforcer de faire produire le talent et
de nous acharner constamment à
produire du bon fruit [9], cherchant à
élargir petit à petit l’impact social,
culturel ou politique de nos activités,
pleins de confiance en ce mot du
Seigneur : Car à tout homme qui a,
l’on donnera et il aura du surplus ;
mais à celui qui n’a pas, on
enlèvera ce qu’il a [10]. Phrase qui,
dans sa dureté apparente, ne fait que
nous rappeler que c’est Dieu qui
donne la croissance [11].

Ainsi, nos talents porteront du fruit,
non pas tant en raison de notre effort
que par la bienveillance de Dieu qui
regarde avec des yeux de bonté les
offrandes que nous lui
présentons[12]. Lorsqu’on consacre
du temps à ses amis, à ses voisins, à
ceux qui travaillent avec nous, aux
camarades d’école ou d’université,
lorsqu’on développe les pôles



d’intérêt culturels ou sportifs des
enfants, le fruit apostolique arrive.
En outre, il sera abondant, surtout
dans l’âme de chacun : car la
première conséquence en sera la joie
d’avoir servi, d’avoir aidé les autres à
grandir.

Il en va de même des instruments
apostoliques que promeuvent les
fidèles de l’Opus Dei dans le monde
entier, conjointement avec des
personnes qui peuvent être
chrétiennes ou non. Sans perdre leur
propre nature, ces instruments sont
un levain qui féconde la société de
l’intérieur, en collaborant avec
d’autres institutions semblables à la
promotion humaine, en faisant
connaître dans les média leurs
projets, etc. Et toujours en ajoutant le
signe plus.

La parabole continue. Le Seigneur
revient et demande des comptes et
ceux qui ont fait fructifier les talents



entendent l’éloge de leur fidélité : 
C’est bien, serviteur bon et fidèle,
en peu de choses tu as été fidèle,
sur beaucoup je t’établirai ; entre
dans la joie de ton seigneur [13]. Il
est étonnant que le maître s’attarde
plutôt peu aux grandes sommes qu’il
avait données et que ses serviteurs
ont multipliées ; ce n’est rien et
moins que rien par rapport à la
grandeur de ce qu’il avait prévu de
leur donner : prendre part à sa
propre joie.

Dans le passage parallèle de
l’Évangile selon saint Luc [14], la
récompense consiste à donner aux
serviteurs le gouvernement d’un
nombre déterminé de villes. Cette
variante nous aide à considérer que
les serviteurs participaient du
pouvoir de leur Seigneur et que la
réponse à ses dons est une
participation aux soins que le Roi
prodigue à tous les hommes.



Les talents des serviteurs doivent
être administrés au bénéfice des
autres : ils se développent dans la
société et pour améliorer la société.
Les serviteurs qui ont mis à profit
leurs dons, avec la grâce de

Dieu, sont mieux placés pour
s’intéresser au bien-être de leurs
concitoyens. Ils se préoccupent de
leur santé physique et morale ; de
lancer des initiatives qui impliquent
un grand nombre de personnes dans
l’évangélisation de la société, en
commençant par leur propre milieu,
peut-être limité ou restreint au
début, dans lequel elles se déroulent.

L’important est d’agir et de
communiquer notre ambiance
chrétienne, joyeuse, d’abord là où
nous nous trouvons : si nous ne le
faisons pas, nous, qui le fera ? Saint
Josémaria résumait tout cela en
disant que nous sommes pour le
monde, pour la foule. Lorsque nous



servons, l’appel de Dieu trouve toute
sa force.

Persévérer dans l’amour

Le serviteur mauvais et paresseux 
[15] a dédaigné la prédilection dont
il avait fait l’objet en allant enfouir
son talent ; il a laissé le temps passer
sans découvrir les possibilités
qu’enfermait une telle fortune. Il n’a
pas voulu se compliquer la vie et, de
la sorte, il n’est jamais parvenu à
savoir ce qu’il aurait pu faire, ni à
comprendre pourquoi le Seigneur lui
avait marqué une telle confiance.

C’est un risque toujours actuel, parce
que sur le chemin de l’appel « au
début, on est facilement
enthousiaste, mais il faut ensuite
marcher avec constance sur les
chemins monotones du désert qu’on
est appelé à parcourir dans la vie. Il
faut avancer patiemment, laisser se
briser l’élan romantique du départ



pour ne laisser que l’adhésion
profonde et pure à la foi »[16].

Assurément, il serait possible
d’enfouir le talent après avoir
commencé à négocier avec lui. Or, le
Seigneur nous indique quel est le
moyen à employer pour que cela
n’arrive pas : Si vous gardez mes
commandements, vous
demeurerez en mon amour [17]. «
Si le fruit que nous devons porter est
l’Amour, cela présuppose
précisément de « demeurer »,
élément qui est profondément lié à la
foi que nous laisse le Seigneur. [18]»

Demeurer sur le chemin que Dieu a
montré suppose en soi une marque
d’amour et de foi. Et le secret de la
fidélité réside précisément en cet
amour : Quel est le secret de la
persévérance ? L’Amour. — Éprends-
toi de lui et tu ne l’abandonneras point
[19].



Don Álvaro, le successeur de Saint
Josémaria, commentant ce point de
Chemin, disait qu’on pourrait tout
aussi bien affirmer : Ne l’abandonne
pas et tu t’éprendras de lui ; sois loyal
et tu finiras fou d’amour pour Dieu 
[20]. Le Seigneur récompense la foi
persévérante, en menant à terme son
œuvre et en attirant chacun à lui[21].
Ainsi, la loyauté est une source
d’équilibre personnel, puisque celui
qui est loyal consolide un climat de
paix autour de lui : il répand
assurance et confiance, il écarte la
peur et les incertitudes.

La parabole des talents montre la
primauté de l’amour. Le maître
récompense les serviteurs en les
rendant participants de sa joie, de
lui-même ; il ne donne pas
simplement quelque chose qui lui
appartient, mais il se donne lui-
même. La diligence dont les
serviteurs ont fait preuve est aussi le
signe de l’intimité qu’ils avaient avec



lui. C’est que la fidélité chrétienne
n’est pas uniquement la loyauté à
une doctrine, ni à un dogme : le
chrétien est fidèle à la personne
vivante du Christ, avec qui il garde
un rapport d’amitié.

C’est pourquoi la persévérance ne
peut se comprendre comme quelque
chose de rigide, de froid ou comme le
résultat d’un calcul : elle n’entraîne
pas une volonté immuable ni
insensible aux changements de l’état
d’âme ou des circonstances. C’est
plutôt le contraire : la fidélité rend
l’homme souple pour faire face au
souffle de tous les vents, puisqu’elle
naît de l’amour et que l’amour est
inventif, comme l’est aussi l’Esprit.

Si je demeure fidèle à mon Dieu,
l’Amour me vivifiera continuellement :
ma jeunesse se renouvellera comme
celle de l’aigle [22]. La sainteté, telle
est la vie à laquelle nous sommes
appelés. Le chemin est clair et bien



balisé, sculpté, avec des traits précis.
Tel est le chemin où nous nous
sommes engagés par la médiation de
Marie et que nous parcourons sous
sa protection : être Opus Dei, nous
efforcer de répondre fidèlement —
avec le cœur ! — aux motions de
l’Esprit Saint !

M. Díez

J. Morales

J. Verdiá

[1] Dt 7, 7-8.

[2] Ex 36, 6 ; cf. Gn 3, 21 ; 3, 15.

[3] Cf. Gn 32, 9-18.

[4] Ex 33, 15-16.

[5] Mt, 24, 46-47.



[6] Mt 25, 14-15.

[7] Mt 25, 16-17.

[8] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
21.

[9] Ibid., n° 47.

[10] Mt 25, 29.

[11] Mc 4, 26-29 ; 1 Co 3, 7.

[12] Missel romain, Prière
eucharistique III, Respice, quæsumus

[13] Mt 25, 21.23.

[14] Lc 19, 17.19.

[15] Mt 25,26

[16] Benoît XVI – J. Ratzinger, Jésus
de Nazareth, p. 289.

[17] Jn 15, 10.

[18] Benoît XVI – J. Ratzinger, Jésus
de Nazareth, p. 289.



[19] Saint Josémaria, Chemin, n° 999.

[20] Don Álvaro, Lettre pastorale, 19
mars 1992

[21] Ph 1, 6

[22] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 31.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/faire-fructifier-
ses-talents/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/faire-fructifier-ses-talents/
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-fructifier-ses-talents/
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-fructifier-ses-talents/

	Faire fructifier ses talents

