
opusdei.org

Faire du monde un
foyer : la parabole
du bon samaritain

Le Seigneur a voulu donner une
réponse à la question « Qui est
mon prochain ? » dans une
parabole qui présente trois
protagonistes : un aubergiste,
un samaritain et un juif. Une
histoire qui invite à
transformer l’hôtel qu’est ce
monde en un véritable foyer.

09/05/2022



Un hôtel est un exemple typique de
la mondialisation de la société
contemporaine. Quant à ses
composantes fondamentales, il s’agit
d’un toit et d’espaces destinés à
accueillir les clients. C'est justement
là le paradoxe : c’est un endroit
anonyme et, en un certain sens
dépersonnalisé, qui essaie de
remplacer les éléments qui nous sont
le plus intimes et nécessaires ; en
définitive, notre propre foyer.

C’est pourquoi nous sommes surpris
par une parabole qui prétend
répondre à la question « Qui est mon
prochain ? » (Lc 10,29) en choisissant
comme cadre une auberge, un
modeste hôtel de village. Il
semblerait plus logique de parler
d’une famille ou de relations entre
amis, comme exemple d'amour
authentique. Cependant le Seigneur
préfère décrire la relation entre trois
inconnus : un aubergiste, un
samaritain et un blessé. Bien que le



récit du Christ ne donne pas tous les
détails de l’événement, ce qui suit
aurait très bien pu se produire.

Le regard de l’aubergiste

Nous pouvons imaginer qu’il
s’agissait d’un jour comme tous les
autres. Des clients qui partaient et
d’autres qui arrivaient. Préparer les
repas et ranger les chambres. Il n’est
pas courant de poser des questions
aux étrangers sur leur vie. Si cet
aubergiste a bien appris quelque
chose tout au long de ces années,
c’est que rien n’est plus important
que la discrétion. Il pense que cela
fait partie de son métier, comme de
donner à manger, d’offrir un toit
pour dormir et un feu pour se
chauffer.

Mais cette normalité apparente
s’efface quand il voit arriver un
samaritain accompagné d’un juif
blessé. Et ce n’est pas tout : il est
surpris par la délicatesse extrême



avec laquelle le samaritain traite le
malade. Ses blessures sont bandées
et soignées. L’âne préparé pour un
voyage de routine, se retrouve
chargé du poids inerte d’une
personne à demi morte. L’aubergiste
comprend aussitôt ce qui s’est passé :
« le miracle d’une personne aimable
apparaît, qui laisse de côté ses
anxiétés et ses urgences pour prêter
attention, pour offrir un sourire » [1].

À eux deux, ils portent le juif dans
une chambre. Peut-être le patron de
l’auberge s’approche-t-il de sa
poitrine pour s’assurer qu’il est
toujours en vie. Il ne peut retenir un
soupir de soulagement. Après avoir
laissé le blessé dans son lit, il descend
l’escalier et retrouve le samaritain
fatigué, contemplant les flammes du
feu. Il lui parait normal de
s’approcher de lui pour lui demander
ce qui s’est passé. C’est étonnant, car
s’il y a quelque chose qu’il respecte
dans son métier, c’est bien la



discrétion. Mais il a vu dans cet
étranger une telle compassion qu’il
n’y résiste pas. Il s’assied près de lui
et, tout en regardant le feu qui brûle,
écoute avec attention le récit du
samaritain.

L’émotion du samaritain

Imaginons l’étranger racontant avec
émotion, mais en toute simplicité, les
aventures de sa journée. Tandis que
le vent fait vibrer les murs légers de
l’auberge, il accepte la boisson
chaude que lui offre l’aubergiste
pour reprendre des forces. Il en a
besoin, car dès l’instant où il a vu le
blessé, allongé sans force sur le bord
du chemin vers Jéricho, il s’est
démené. Il ne peut nier que, lorsqu’il
l’a vu, « il a été profondément ému
» (Lc 10,33). Et a ressenti comme « un
éclair de miséricorde frapper son
âme » [2].

Il avait alors décidé de s’arrêter sans
trop se soucier de ses propres



affaires. Il avait utilisé la nourriture
de son voyage, un peu d’huile et de
vin, comme onguents pour panser les
blessures encore à vif. Ensuite, avec
un morceau de son manteau, il avait
improvisé un bandage et hissé le
malheureux sur sa monture. Dans les
paroles entrecoupées du blessé, il
avait cru comprendre que, juste
avant lui, un prêtre « qui descendait
par le même chemin l’avait vu, s’était
détourné et était passé de l’autre côté
» (Lc 10,31) et qu’un lévite avait fait
de même. Quand le samaritain
achève son récit, il voit le visage
admiratif de son hôte. Mais tous
deux se rendent compte qu’il est
tard. Ils se souhaitent une bonne nuit
et rejoignent leurs chambres
respectives.

Les souvenirs du juif

Dans le silence de la nuit, le pauvre
juif reprend conscience. Il ne sait pas
où il est. La seule chose dont il est



sûr, c’est que tout son corps lui fait
mal et, en même temps, il ressent
dans son âme une douleur plus
profonde que celle de ses blessures et
contusions. Il pense peut-être
aussitôt à ses proches, inquiets d’être
sans nouvelles de lui. C’est pourquoi
il essaie de se lever pour revenir chez
lui, mais il se rend compte que c’est
impossible.

Le juif commence peut-être à revoir
mentalement tout ce qui lui est
arrivé durant son voyage. Il se
souvient bien « des bandits qui, après
l’avoir dépouillé, s’enfuirent, le
laissant couvert de plaies et à demi
mort » (Lc 10, 30). Ce qui s’est passé
ensuite est confus. Il se souvient
vaguement de ces personnes qui le
virent et se détournèrent, alors qu’il
implorait de l’aide comme il pouvait.

Une image, celle du samaritain,
surgit brusquement, et il comprend
que c’est lui qui l’a soigné et amené



là. Il ne sait pas comment exprimer
sa reconnaissance à cet étranger.
Personne ne l’avait poussé à
compliquer sa vie de cette manière.
Pourtant il était là. « Quand on rend
purement et simplement la justice, il
ne faut pas s’étonner que les gens se
sentent meurtris : la dignité de
l’homme, qui est fils de Dieu,
requiert bien davantage. La charité
est une partie inhérente de la justice
et doit l’accompagner. Elle adoucit
tout, elle divinise tout : Dieu est
amour (1 Jn 4, 16). Nous devons
toujours agir par amour de Dieu,
Amour qui rend plus facile l’amour
de notre prochain, et purifie et élève
les amours terrestres » [3].

***

Le lendemain, le samaritain « tirant
deux deniers, il les donna à l'hôtelier
en lui disant : Prends soin de cet
homme, et tout ce que tu dépenseras
en plus, je te le rembourserai à mon



retour » (Lc 10,35). Il ne s’agissait pas
d’une requête habituelle. Même si le
samaritain lui demande de réaliser
une tâche en rapport avec son travail
professionnel, il va clairement au-
delà de ce qu’il pouvait exiger de lui.
Depuis quand une auberge était-elle
un lieu où l’on soignait les blessés ?
De plus, l’aubergiste devait sans
doute avoir d’autres occupations, sa
propre famille, des choses à faire…
Mais désormais ils étaient liés par la
confiance qui surgit de la véritable
compassion envers les plus
déshérités. La veille, l’aubergiste
avait découvert que nous, les
hommes, « nous sommes invités à
nous mobiliser et à nous retrouver
dans un ‘‘nous’’ qui soit plus fort que
la somme de petites individualités
» [4]. L’amour désintéressé de
l’étranger lui avait ouvert les yeux
pour percevoir la charité et le service
qui se cache dans tout travail bien
fait, et aussi dans le sien, parce que «
Chacun doit ressentir dans son



travail, à la place qu’il occupe dans la
société, l’obligation d’accomplir un
travail digne de Dieu, qui sème
partout la paix et la joie du Seigneur
» [5]. Le toit de son auberge était
maintenant plus qu’un simple toit,
parce qu’il avait abrité un blessé ; la
sueur de son front lorsqu’il travaillait
pour faire vivre sa famille, avait
réconforté aussi un malheureux.

En fait, Jésus nous invite, à travers
cette parabole sur le bon samaritain,
à transformer l’auberge de ce monde
globalisé en un véritable foyer pour
tous les hommes et toutes les
femmes ; en un lieu où « le concept
de prochain est universalisé et reste
cependant concret » [6], en suivant
l’exemple du Christ qui, lui qui était
Dieu, a voulu devenir homme pour
être plus proche de chacun de nous.
C’est lui qui nous adresse les mots
qui concluent l’explication de cette
parabole : « Va et fais de même ».



[1] Pape François, Fratelli tutti, n.224.

[2] J. Ratzinger, Jésus de Nazareth, I,
Edition Flammarion, Paris 2007, p.
221.

[3] Saint Josemaria, Amis de Dieu, n.
172.

[4] Pape François, Fratelli tutti, n. 78.

[5] Saint Josemaria, Amis de Dieu, n.
70.

[6] Benoit XVI, Deus caritas est, n.15

Gaspar Brahm Mir

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-be/article/faire-du-

monde-un-foyer-la-parabole-du-bon-
samaritain/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/fr-be/article/faire-du-monde-un-foyer-la-parabole-du-bon-samaritain/
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-du-monde-un-foyer-la-parabole-du-bon-samaritain/
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-du-monde-un-foyer-la-parabole-du-bon-samaritain/
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-du-monde-un-foyer-la-parabole-du-bon-samaritain/

	Faire du monde un foyer : la parabole du bon samaritain

