
opusdei.org

Faire du centre un
foyer (II)

Les familles chrétiennes sont
des lieux où chacun vit et
travaille pour les autres.
Quelques dérives qui peuvent
engourdir cette logique, et des
pistes d’action pour la réveiller.

05/11/2023

Dans l’une de ses dernières lettres à
ses enfants de l’Opus Dei, saint
Josémaria réfléchissait à la «
nouvelle logique » de la famille de
Dieu sur la terre. Dès les jours
d’attente à Nazareth, le Seigneur



avait initié Marie et Joseph à la
manière de raisonner et de vivre de
cet Enfant qui allait s’anéantir et tout
donner, parce qu’il était venu non
pour être servi [1], mais pour servir.
C’est la même logique que Dieu veut
pour chaque foyer chrétien :

« Voyez dans quelles circonstances le
Christ vient au monde. Tout nous
parle de ce don de soi sans
conditions : Joseph — une histoire
d’événements durs, mêlés à la joie
d’être le gardien de Jésus — met en
jeu son honneur, la continuité
sereine de son travail, la tranquillité
de son avenir ; toute son existence
est faite d’une disponibilité
immédiate à ce que Dieu lui
demande. Marie se révèle comme la 
servante du Seigneur (Lc 1, 38) qui,
par son fiat, transforme son
existence tout entière en une
soumission au dessein divin de salut.
Et Jésus ? Il suffit de dire que notre
Dieu se présente à nous comme un



petit enfant ; le Créateur de toutes
choses se présente dans les langes
d’un tout petit, pour que nous ne
doutions pas qu’il est vrai Dieu et
vrai Homme. […] Nous devons nous
imprégner de cette nouvelle logique
que Dieu a inaugurée en descendant
sur terre. À Bethléem personne ne se
réserve quoi que ce soit. Là-bas on
n’entend pas parler de ma
réputation, ni de mon temps, ni de
mon travail, ni de mes idées, ni de
mes goûts, ni de mon argent. Là-bas,
tout est mis au service de ce jeu
grandiose de Dieu avec l’humanité
qu’est la Rédemption » [2].

La vie de famille se renouvelle et se
multiplie selon ce « jeu grandiose »
du service, entendu non pas comme
une servilité, ni comme une froide
accumulation de services… mais
comme une disposition permanente
à vivre pour les autres, comme des
instruments de la sollicitude
quotidienne de Dieu. Cette façon de



vivre, que saint Josémaria appelait
parfois « le sain préjugé qui te fait
penser aux autres de façon
habituelle » [3] doit être la teneur
habituelle de la vie dans les centres
de l'Œuvre. Et, Dieu merci, c’est ce
qui est perçu, de bien des façons, par
beaucoup de ceux qui les
fréquentent : la volonté de rendre la
vie agréable aux autres, de leur
consacrer du temps et de les écouter
-même quand nous sommes peut-
être pressés par le temps-, de les
aider à résoudre un problème, de
leur demander pardon quand c’est
nécessaire, d’aller de l’avant avec le
sourire, de faire une course pour
quelqu’un d’autre qui est fatigué ou
dépassé… et tant d’autres occasions
que la vie en commun nous offre au
quotidien.

Cependant, comme dans toute
famille, la vie quotidienne génère
parfois un certain effet d’érosion et,
avec le temps, d’autres dynamiques



peuvent s’enraciner dans la maison
ou dans notre caractère. Sans être
exhaustif, on peut les résumer en
quatre dérives, parmi lesquelles on
peut trouver des approches trop
focalisées sur le fonctionnement de
la maison, au détriment des
personnes qui y vivent, ou ce que
l’on pourrait appeler des «
malentendus relationnels » : des
conflits nés d’approches erronées de
la vie en commun. Bien entendu, les
situations décrites ci-dessous ne se
présentent pas, pour ainsi dire, de
manière chimiquement pure ; il s’agit
plutôt de tendances qui peuvent
s'introduire progressivement, se
conjuguent parfois, et qui montrent
comment la faiblesse humaine tend à
se mélanger avec ce qu’il y a de plus
précieux et de plus cher.

Une brève réflexion sur l’une ou
l’autre nous permettra d’identifier «
ces renards, ces petits renards qui
ravagent les vignes » (Ct 2, 15). C’est



ainsi, par contraste, que se dessinera
la « logique » que Dieu veut pour les
foyers et, concrètement, pour les
centres de l’Œuvre.

Efficace, mais froid

Les deux premières dérives qui
peuvent ternir la véritable logique
du service se situent dans le domaine
fonctionnel. Si nous pensons aux
deux termes que saint Josémaria
utilisait souvent pour caractériser
l’Œuvre — « famille et en même
temps armée » [4] — le risque serait
ici celui d’un certain déséquilibre, où
l’« armée » aurait tendance à éclipser
la famille, donnant lieu à des foyers
efficaces, mais peu chaleureux, ou
peut-être avec des tensions ou des
blessures plus ou moins cachées.

Dans ce sens, une première dérive
serait ce que l’on pourrait appeler la 
logique de synergie. Cette logique
est en partie liée à l’évolution de la
société au cours des dernières



décennies : une foule de services et
de possibilités qui comportent aussi,
comme le revers de la médaille, un
nombre infini de tâches et de fronts à
traiter : factures, procédures
administratives, messages… Le
résultat est que nous pouvons
facilement passer des heures à courir
après les événements et les
procédures. Et il peut arriver que,
comme dans toute famille, l’attention
portée au travail, à la maison, aux
enfants, à tout ce qu’il faut faire pour
eux, fasse que les époux finissent par
négliger leur amitié conjugale (leur
intimité, leur affection réciproque…).
Analogiquement, il peut arriver que,
dans un centre, les uns et les autres
finissent par se traiter d’une manière
plus proche du fonctionnel, presque
limitée aux « choses à faire » [5],
surtout lorsqu’on y développe
différentes activités apostoliques.

Le centre aurait alors tendance à
fonctionner en synergie (syn - ergon,



union d’action), mais en manque
important de sympathie (syn -
pathos, union de sentiment). Chacun
effectuerait son travail, ses tâches,
son plan de vie ; la maison
fonctionnerait comme une
mécanique de précision, chaque
chose serait à sa place, chacun à ses
affaires… mais la capacité de
sympathiser, de ressentir avec les
autres manquerait : passer du bon
temps avec eux, souffrir avec eux.
Saint Josémaria a mis en garde
contre ce risque avec des mots forts :
« le jour où nous vivrons comme des
étrangers ou des indifférents, nous
aurons tué l’Opus Dei » [6] De plus,
comme cela se passe à un simple
niveau humain dans toute
organisation, le manque de
sympathie entre l’un et l’autre
finirait par nuire à la synergie, voire
par la bloquer.

Une deuxième dérive pourrait être
appelée la logique de l'ordre. Ici



aussi, il y a une analogie avec
n’importe quel foyer familial, où l’un
ou l’autre des conjoints attache une
importance peut-être excessive à ce
que les choses soient « comme il se
doit » : l’emploi du temps, l’ordre
matériel, les tâches de l’un ou de
l’autre… Bien sûr, chaque foyer a
besoin de certaines lignes directrices
pour ne pas se noyer dans le chaos,
mais il se pourrait que l'on ait des
attentes démesurées à l'égard d'un
foyer idéal, d'une façon de faire qui
est censée être la bonne et qu'il faut
suivre à tout prix, quand bien même
ce serait au détriment de la paix
familiale. Or, l’expérience de tant de
familles montre que, lorsqu’il y a
hypertrophie des règles et que l’on
ne se préoccupe pas de soigner les
relations entre parents et enfants, on
génère immédiatement la
frustration, voire la rébellion, de la
part des enfants. C’est, entre autres,
ce à quoi se référait saint Paul
lorsqu’il écrivait : « Et vous les



parents, n’exaspérez pas vos
enfants ; vous risqueriez de les
décourager » (Col 3, 21).

Ces manières de voir et de faire
pourraient être tout aussi
problématiques dans le cas d’un
centre. D’une part, parce que ceux
qui y vivent sont des adultes, chacun
avec sa liberté et sa responsabilité ;
d’autre part, parce que le centre,
étant une initiative apostolique
appelée à « bien fonctionner » et une
maison ouverte à tous, est aussi la
maison de ceux qui y vivent, et il est
nécessaire qu’ils la ressentent
comme telle, et non comme un
simple prolongement de leur vie
professionnelle. Par rapport à une
maison de famille classique, un
centre de l’Œuvre a la particularité
de faire coexister en permanence la
maison et le travail ; et aussi que
ceux qui s'occupent de ces initiatives
apostoliques sont là, parce qu’ils
veulent être là. Cette raison, la plus



surnaturelle [7] et donc la plus
radicale, est aussi la raison de
l'importance du tact et de la
sensibilité. « Pour être très spirituel,
très surnaturel, enseignait saint
Josémaria, il faut être très humain,
s’efforcer d’avoir un sens de la vie
profondément humain » [8].

Au vu de ces éléments, on peut
comprendre combien il est
problématique de mettre trop
l’accent sur les critères, les lignes
directrices, les objectifs, etc. Avec le
temps, les inconvénients de cette
logique se font jour. Tout d'abord,
ceux qui se concentrent
exclusivement ou principalement sur
« ce qui est prévu » peuvent
confondre l’importance des moyens
avec celle des fins, et finir par limiter
la liberté des autres dans des
matières qui pourraient admettre
des approches différentes [9]. Un
autre inconvénient est que, si l’on ne
parvient pas à harmoniser ce que



l’on croit « devoir être » avec la
spontanéité qui doit caractériser la
vie d’une famille, l’atmosphère peut
se raréfier et devenir tendue. Enfin,
il y a le fait que ceux qui se
concentrent sur la maîtrise de la
situation remportent toujours des
victoires fragiles : en privilégiant
l’efficacité, ils ne parviennent pas
toujours à gagner leur cœur et à les
aider à grandir dans la liberté [10].
Celui qui aspire fondamentalement à
contrôler la situation s’épuise
facilement et peut épuiser les autres,
qui peuvent avoir l’impression qu’ils
n’ont pas grand-chose à faire dans la
construction de ce foyer.

Les malentendus relationnels

Deux autres dérives qui peuvent
s'immiscer dans la vie du foyer
pourraient se définir comme des
malentendus relationnels ou des «
courts-circuits ». Comme les
précédentes, on en trouve des



similitudes dans la vie de certaines
familles. Elles se caractérisent par
une certaine insatisfaction sous-
jacente chez ceux qui sont bloqués
par ces malentendus. Un personnage
des paraboles du Seigneur
personnifie ce type de situation. Il
s’agit du fils aîné qui reproche à son
père une série de griefs, en
comparaison avec son frère, et qui
finit par avoir besoin d’entendre ces
paroles : « Toi, mon enfant, tu es
toujours avec moi, et tout ce qui est à
moi est à toi » (Lc 15, 31).

La première de ces dérives pourrait
s'appeler la logique du mérite. C’est
celle de la personne qui,
extérieurement, peut être pleine
d’attention aux autres et d’une
grande capacité de sacrifice pour
s’occuper des choses de la maison et
de ceux qui y vivent. Mais elle agit,
souvent inconsciemment, dans
l’espoir de gagner l’affection des
autres en retour de ses efforts. Cette



logique, qui est normale dans de
nombreux domaines de la vie, ne
fonctionne pas dans une famille, car
elle ne correspond pas à la réalité.
Nous sommes ici dans le domaine de
la gratuité : nous sommes une
famille, et vouloir accumuler des
mérites pour être aimé n'a pas de
sens.

Certes, ceux qui sentent leur famille
comme "à eux", se donnent à fond
pour elle, mais sans exiger de
compensation affective, de même
qu’un père ou une mère n’en exige
pas pour aimer ses enfants (au
contraire, et contre toute attente, ils
trouvent leur bonheur dans ce
désintéressement). Bien sûr, il se
pourrait que nous éprouvions un
manque en estimant que les autres
n'apprécient pas nos efforts à leur
juste valeur ; mais si nous pensons
habituellement que nous avons droit
à une réciprocité pour ce que nous
faisons, notre regard peut devenir



autoréférentiel : comme celui du fils
aîné de la parabole, qui vit dans la
maison de son père, mais ne la
ressent pas vraiment comme sienne.
Ce fils ne conjugue les verbes qu’aux
3 personnes du singulier — je, tu, il
ou elle —, sous l'angle de la
comparaison, du reproche et du
grief. Et il oublie le nous, qui est le
terrain sur lequel le père voudrait
l’attirer. Avec le temps, sa logique
révèle une profonde insatisfaction ; il
se compare et surveille la liberté des
autres (celle du père, celle de son
frère), qu’il juge parce qu’ils donnent
ou reçoivent injustement, selon lui
(cf. Lc 15, 29-32). Ainsi, ce qui lui
paraît être une justification légitime
est en réalité un zèle amer, un
orgueil blessé.

Enfin, il y a ce que l’on pourrait
appeler la dérive de la logique du
sentiment, selon laquelle le critère
d’évaluation de la vie familiale serait
centré sur nos propres sentiments :



la vie familiale me fait-elle sentir
bien ? Certes, il faut prêter attention
à ces aspects ; tout le monde doit être
aussi attentifs à ce qui améliore
l’atmosphère du foyer qu’à ce qui
peut être source d’inconfort.
Cependant, si le bien-être
émotionnel est un indicateur
important, il ne peut pas devenir le
critère principal, la motivation
fondamentale pour travailler
ensemble à la construction du foyer.

Si cette logique s’installait chez
quelqu’un, les bonnes sensations
deviendraient la condition pour faire
l’effort de s’occuper de la famille. Et
pourtant, il y a des moments où la
famille a besoin que nous mettions
de côté nos préférences. Comme le
Père nous l’a souvent rappelé, « on
peut faire avec joie, et non à
contrecœur, ce qui coûte, ce qui ne
plaît pas, si on le fait pour et avec
amour et donc librement » [11]. Il se
peut que l’on ne parvienne pas à



surmonter cette difficulté parce que,
tout en estimant avoir « le droit » de
recevoir de l’affection et en
l’exigeant comme un amour
inconditionnel, on ne s’interroge pas
sur sa propre contribution. C’est ce
qui arrive au frère aîné de la
parabole, qui ne se demande pas si
son père a besoin d’un « plus » de sa
part : il pense seulement à la fête
qu’il n’a pas pu faire (cf. Lc 15, 29).

Une focalisation excessive sur la
demande d’affection tend à
dégénérer en une acception des
personnes : au lieu de l’amitié
sincère et ouverte propre à la
relation fraternelle [12], on installe la
dynamique d’amitiés particulières [13]

qui, parce qu’elles sont exclusives et
excluantes, sont des caricatures de
l’amitié fraternelle ; ainsi, dans le
foyer, il y aurait les « amis » et les «
autres ». Une telle attitude serait
évidemment préjudiciable à
l’atmosphère du foyer, mais aussi à



la personne concernée, qui pourrait
facilement se retrouver aigrie, sans
ressource affective. Le don du
célibat, à même de générer une
grande « capacité d’aimer tout le
monde » [14], s'en trouverait ainsi
rétréci.

La logique du service est la logique
du don de soi

Le point commun des dérives est
celui d'une limite implicite, un
"jusqu'à un certain point", une
limitation des efforts et du
dévouement. Parfois — et cela arrive
dans tous les secteurs de la société —
derrière certaines crises ou
effondrements physiques et
psychologiques, il peut y avoir, entre
autres raisons, une logique cachée de
pensée et de comportement centrée
sur une prétention froide d’efficacité,
de contrôle, de mérite ou d’attente
d’affection ; ou sur un mélange de
plusieurs de ces éléments [15].



Ces crises, par lesquelles la vie elle-
même veut nous ramener à la réalité,
peuvent être l’occasion d’une
purification et d’une rectification :
l’occasion de comprendre que la
bonne approche a été perdue ou
manquée. Cependant, si elles ne sont
pas traitées, elles peuvent conduire à
un désir d’évasion, à un besoin
d’événements extraordinaires pour
compenser la frustration ; mais en
fin de compte, elles ne l’éteindront
pas, parce qu’elles ne s’attaquent pas
à la racine du problème. Il se peut
donc que la partie la plus festive de
la vie de famille — précisément tous
les moments qui sortent de la routine
—ne soit pas suffisamment
appréciée : il semble qu’il n’y ait
jamais de retour suffisamment
satisfaisant. Et alors que l’on pourrait
vivre heureux et reconnaissant avec
ce que l’on a, on vit en se languissant
de ce que l’on n’a pas.



Face à ces dérives, qui rapetissent la
vie et la vocation, nous trouvons « le
jeu grandiose de Dieu avec
l’humanité, qui est la Rédemption » 
[16]. La logique du service nous
conduit à donner, non pas pour
recevoir, mais parce que « nous,
nous avons reconnu l’amour que
Dieu a pour nous, et nous y avons cru
» (1 Jn 4, 16). Au centre de notre vie,
il y a Dieu, qui nous aime et nous
comble de grâce pour que nous nous
donnions généreusement :« Vous
avez reçu gratuitement : donnez
gratuitement » (Mt 10, 8). On ne
construit plus un foyer sur la base
d’un calcul. La logique du service
conduit à la simplicité d’un père ou
d’une mère, qui n’ont pas besoin de
prendre des résolutions ou
d’accumuler des actes de service [17] :
ils se donnent simplement, ils se
prêtent à être une pierre de taille [18]

discrète pour que les murs soient
plus solides et que la chaleur de la
maison soit mieux conservée. Et en



contemplant la beauté de la maison
qu’ils construisent, ils sont remplis
de joie et de gratitude.

C’est la logique filiale de Jésus, le Fils
qui peut vraiment dire au Père : «
Tout ce qui est à moi est à toi, et ce
qui est à toi est à moi » (Jn 17, 10). Ici,
la meilleure récompense est l’amour
de Dieu, qui nous précède toujours :
à chaque instant, il nous aime le
premier (cf. 1 Jn 4, 10). Et c’est cet
amour qui remplit le cœur quand il
est avec les autres. Un amour « sans
repos ni fatigue » [19]. Car ce qui est
vraiment fatigant, c’est de « tourner
en rond autour de soi-même » [20].
Servir, en revanche, vivre vraiment
pour les autres, peut parfois être
difficile, mais en définitive, cela ne
fatigue pas.

Différentes nuances, selon les lieux
et les personnes

« Si Yahvé ne bâtit la maison, en vain
peinent les bâtisseurs ; si Yahvé ne



garde la ville, en vain la garde veille.
» (Ps 126 [127], 1). Ces paroles de
l’Écriture prennent un éclat
particulier lorsque nous pensons à la
présence réelle du Seigneur dans les
oratoires des centres de l’Œuvre : Il
construit la maison, Il garde la ville,
si nous le laissons faire. « Si le
tabernacle est au centre de tes
pensées et de tes espérances, écrit
saint Josémaria, comme ils seront
abondants, les fruits de sainteté et
d’apostolat que tu récolteras ! » [21] Il
en est ainsi : lorsque l’on vit, à partir
de Dieu, pour les autres, on devient
un facilitateur, un inspirateur et un
moteur de la sainteté, qui est le
fondement le plus solide d’un foyer.
La manière dont cette dynamique de
service — « ce sain “préjugé
psychologique” qui te fait penser aux
autres de façon habituelle » [22] —sera
différente d’une personne à l’autre.
Chaque centre doit être une
mosaïque unique, composée des
talents que chacun met au service de



la chaleur familiale. L’attente de
chacun quant à ce qu’est un foyer est
différente, il est donc important de
ne pas se contenter d’une simple liste
de critères d'application pratique.

Chaque centre finira par donner des
nuances particulières à la manière
de célébrer les fêtes, de s’entraider
dans l’entretien matériel du foyer, ou
dans la promotion de projets
apostoliques, ou dans la relation avec
les familles. Il y a toujours quelque
chose en commun : l’affection, le
sens de l’humour, le sens surnaturel,
les réunions de famille, les nouvelles
du Père et de la famille de l’Œuvre, la
sobriété joyeuse et la sérénité
surnaturelle qui permet de se
reposer. Le même esprit partout,
avec une concrétisation vivante dans
chaque lieu. C’est pourquoi nous
nous sentons toujours chez nous
lorsque nous nous rendons dans une
autre région ou un autre centre ;
parce que nous ressentons l’unité et



la diversité — la richesse — de
l’Œuvre.

La logique du service ne nous libère
pas de nos propres défauts, ni de
ceux des autres ; elle ne nous
empêche pas d’être plus ou moins à
l’aise avec ceux qui vivent avec nous 
[23] ; ni que la maison et les activités
soient mieux ou moins bien
organisées ; ni la nécessité de faire
un effort pour comprendre ceux qui
nous entourent ; ni de leur demander
pardon ou de leur pardonner quand
c’est nécessaire [24]. Mais — et c’est ce
qui est décisif — cette logique nous
permet toujours de trouver des
ressources pour avancer et nous
rapprocher de Dieu.

Lorsque le foyer est construit sur la
base du service, tout prend vie : dans
les moments de réunion ou de
conversation à table, l’un est plus
attentif à alimenter la conversation
pour que les autres puissent se



reposer ; la correction fraternelle est
pensée dans la prière personnelle et
elle est émane d’une grande affection
pour l’autre, et non de la gêne que
ses limites peuvent nous causer ; et
nous parvenons à passer sous silence
tant de choses sans nous irriter : en
souriant et en "encaissant" gentiment
[25]. Le vrai service, même s’il
demande l’effort de sortir de notre
petit égoïsme, est gagnant-gagnant,
un gain dans les deux sens : chez
celui qui sert et chez celui qui est
servi. Et c’est si naturel qu’il est
même un peu gênant de l’appeler «
service ». C’est tout simplement de
l’amour fraternel.

Le rôle irremplaçable de chacun
dans la construction du foyer

Dans sa lettre sur les modalités de la
vocation à l’Œuvre, le Père rappelle
l’influence décisive des
administrations dans la création de
l’atmosphère familiale des centres : «



En faisant de chaque personne le
cœur et la priorité de votre travail,
vous prenez soin de la vie dans
l’Œuvre et vous la servez. C’est là une
expression très concrète du fait que
l’Œuvre est une famille ; une vraie
famille, et pas dans un sens
métaphorique. » [26]. Il s’agit d’un
travail performatif, dans le sens où il
crée un environnement favorable et
propose un point de référence
permettant d’examiner la
contribution de chacun à
l’environnement familial. Cependant,
pour s’incarner, pour prendre vie,
cette base a besoin du rôle
irremplaçable de chacun dans la
maison.

Pour les membres du conseil local
d’un centre, la tâche de service que
Dieu leur confie à travers l’Œuvre
consiste avant tout à veiller à ce que
chaque personne ait la formation et
l’accompagnement spirituel
nécessaires, en plus du bien-être



matériel adéquat. C’est ainsi que
saint Josémaria le résumait : « Avec
une sollicitude paternelle et
maternelle, prenez soin des âmes et
des corps de ceux qui vous sont
confiés » [27]. Cette tâche exige de leur
part de la responsabilité, mais aussi
beaucoup de patience et d’abandon à
Dieu. Ainsi, ils acceptent la nécessité
de comprendre la manière d’être et
les forces de chacun, sur lesquelles
ils s’appuieront pour les aider à
grandir, chacun, et le centre dans son
ensemble ; ils voient plus clairement
que ce qui est vraiment important,
c’est que tous se rapprochent de
Dieu, et pas tellement que les choses
se passent d’une certaine manière ;
et ils sont prêts à demander pardon,
parce que non seulement cela ne les
déresponsabilise pas, mais cela les
rapproche des autres. Lorsque
l’organisation du centre est comme
cela, l'atmosphère conserve les
exigences que suppose toute
recherche de sainteté, mais elle



gagne en joie et en sérénité qui
rendent cette recherche authentique 
[28]. Tout le centre peut alors se sentir
identifié à la raison d’être de ce
foyer : tous ensemble, en vue des
objectifs communs et des objectifs
particuliers de chacun.

Le prêtre, quant à lui, peut souvent
être un interlocuteur qui écoute et
apporte de la sérénité, qui aide à
regarder les différents aspects de la
vie quotidienne avec recul et en
même temps avec acuité. « Nous, les
prêtres, écrivait saint Josémaria,
devons avoir le même esprit que les
autres, mais surtout un esprit de
compréhension, de charité, de vivre
avec tout le monde, de ne pas se
scandaliser, d’élever, d’aider, comme
une mère » [29]. Plus encore que les
autres, le prêtre doit donc être un
instrument d’unité et d’espérance, «
sans timidité ni complexes qui
témoignent ordinairement d’une
absence de maturité humaine, et



sans prééminence cléricale, qui
trahirait un sens assez pauvre du
surnaturel » [30]. Si le risque, pour les
directeurs, est celui de la logique de
l’exigence, il peut être, pour le prêtre,
celui de la logique du mérite : il est
toujours au service des autres de
façon palpable, différenciée et
irremplaçable ; et il peut, sans s’en
rendre compte, adopter une certaine
mentalité de victime, s’il lui semble
que ses efforts ne sont pas appréciés
à leur juste valeur. Don Alvaro
répond à cette mentalité de la
manière suivante : « Si vous voulez
vraiment savoir ce qu’est l’âme
sacerdotale, je vous la résume avec
notre Père : ne jamais dire “assez”.
Ne jamais dire “assez” à l’amour, ne
jamais s’arrêter devant le sacrifice,
comme le Christ » [31].

« Il est normal dans beaucoup de
familles que des personnes de
générations différentes (grands-
parents, parents, enfants) et de



caractères divers, vivent ensemble.
[…] S’il arrive parfois que cela
fragilise l’unité familiale, il est aussi
vrai que, très souvent, ces difficultés,
comme d’autres, unissent davantage
les familles, quand il y a un véritable
amour. » [32]. Ainsi, tous ceux qui
vivent dans le même centre, du plus
ancien au dernier arrivé, ont pour
mission de construire le foyer, avec
les talents que Dieu leur a donnés, et
avec leur propre manière d’être ; le
foyer sera ainsi, pour chacun, un lieu
d’intimité, d’amour inconditionnel et
de repos serein. Chacun a une place
irremplaçable dans cette tâche, car
chacun sait mieux que quiconque
quels talents Dieu lui a donnés, pour
les mettre au service de tous, avec
initiative et générosité. La fraternité
vécue dans chacun de nos centres
sera aussi un havre de paix et une
source d’inspiration pour la vie des
agrégés et des surnuméraires, et de
tous ceux qui s'approchent de la
chaleur de l’Œuvre.



Pour finir, et ce n’est pas l’aspect le
moins important, les malades ont un
rôle particulier, non seulement parce
que « pour une âme qui aime, les
enfants, les malades, c’est Lui » [33],
mais aussi parce qu’ils sont le défi le
plus direct et le plus concret aux
dérives négatives que nous avons
vues précédemment. En se laissant
soigner, en donnant ce qu’ils peuvent
donner dans leur état, et sans céder à
la logique de ceux qui ne se sentent
pas suffisamment aimés, ils peuvent
être un pôle de cohésion pour le
centre, qui unira ses efforts au
service de ceux qui en ont le plus
besoin.

La vie dans ce foyer qu’est le centre,
construite sur ces bases, rayonne
l’amour de Dieu autour d’elle et
ouvre peu à peu, à ceux qui y vivent
et à ceux qui le fréquentent, les
portes de la maison qu’il a préparée
pour ceux qui l’aiment. « Si vous
vous aimez les uns les autres, disait



saint Josémaria, chacune de nos
maisons sera le foyer que j’ai vu, ce
que je voudrais que soit chacun de
nos recoins. Et chacun de vos frères
aura une sainte faim de rentrer chez
lui après une journée de travail ; et
alors il aura envie de sortir dans la
rue […], pour livrer cette guerre de
paix » [34].

[1]. Cf. Ph 2, 7 ; Mt 20, 28.

[2]. Saint Josémaria, Lettre, 14 février
1974, n° 2.

[3].Saint Josémaria, Forge, n° 861.

[4]. « L’Opus Dei est certainement une
famille et, en même temps, une
armée. Une famille unie par une
affection joyeuse et bienveillante ;
une armée, la plus apte au combat
spirituel » (De Spiritu, n° 64).



[5]. À cela s’ajoute un autre trait
culturel actuel : la tendance à vivre
les loisirs de manière individualiste,
de sorte que tout ce qui n’est pas du
travail tend à tourner autour de mes
intérêts, de mes goûts, de mes
activités, de ma vie sociale, etc. En
toute logique, une telle attitude
compromet considérablement la
chaleur du foyer.

[6]. Cité par Mgr F. Ocariz, Lettre
pastorale, 16 février 2023, n° 9.

[7]. Cf. Saint Josémaria , Quand le
Christ passe, n° 17.

[8]. Saint Josémaria, Lettre 27, n° 34.

[9]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 8.

[10]. « La formation, tout au long de la
vie, sans négliger ses exigences
nécessaires, tend de manière
importante à ouvrir des horizons. En
revanche, si nous nous limitons à



exiger et à être exigés, nous
pourrions finir par ne voir que ce
que nous ne pouvons pas faire, nos
défauts et nos limites, en oubliant le
plus important : l’amour de Dieu
pour nous » (F. Ocariz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018, n° 11).

[11].Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 6.

[12]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale,
1er octobre 2019, nn.14-17

[13]. La notion d’amitié particulière a
une histoire longue et complexe dans
la tradition chrétienne. Mentionnée
pour la première fois dans les écrits
de saint Basile de Césarée, elle
trouvera un développement
particulier en Occident à partir de
l’Imitation du Christ et des œuvres de
sainte Thérèse d’Avila et de saint
François de Sales. Sur la
compréhension de cette notion par
saint Josémaria, cf. Chemin, édition
historico-critique, n° 366.



[14]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 6.

[15]. « En même temps, écrit saint
Josémaria, les directeurs
commettraient une grave erreur s’ils
permettaient qu’un de mes fils, sans
besoin réel, se trouve dans des
circonstances qui exigent de lui un
héroïsme continuel, oubliant que ces
situations doivent être transitoires et
qu’il faut chercher les moyens
appropriés pour y mettre fin le plus
tôt possible » (Lettre 27, n° 38).

[16]. Saint Josémaria, Lettre, 14 février
1974, n° 2.

[17]. . « Quand il y a de l’amour, j’ose
dire qu’il n’est même pas nécessaire
de prendre des résolutions. Ma mère
n’a jamais pris la résolution de
m’aimer et il faut voir les marques
d’affection qu’elle avait pour moi
» (Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, cité dans S.
Bernal, Monseigneur Josémaria



Escriva de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei ;
Rialp, Madrid 1980, 6ème édition, p.
37).

[18]. Saint Josémaria, « Pierres de taille
» (27 juillet 1937) dans Crecer para
adentro, 233-239 (AGP, bibliothèque,
P12).

[19]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
296.

[20]. « Ce qui fatigue vraiment, mes
enfants, c’est l’orgueil, le fait de
tourner autour de soi-même. Et, en
plus de peser, il empêche l’âme de se
sentir proche de Dieu » (Bienheureux
Álvaro, in Cronica, XI-1989, p. 1141 ;
AGP, Bibliothèque P01, p. 1141).

[21]. Saint Josémaria, Forge, n° 835

[22]. Ibid. n° 861.

[23]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 16
février 2023, n° 3-6.



[24].Ibid, n° 7-8.

[25]. « Saint Joseph est merveilleux ! Il
est le saint de l’humilité généreuse…
du sourire permanent et du
haussement d’épaules » (saint
Josémaria, cité dans A. Vázquez de
Prada, Le fondateur de l’Opus Dei
(III).

[26]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 28
octobre 2020, n° 15.

[27]. Saint Josémaria, Lettre 27, n° 39.

[28]. « « Vous êtes tous si joyeux ! On
ne s’y attendait pas », ai-je entendu
commenter. Il vient de loin, ce zèle
diabolique des ennemis du Christ,
qui ne se lassent pas de murmurer
que les personnes qui se sont
données à Dieu sont du côté des
tristes mines. Et, malheureusement,
parmi ceux qui se veulent « bons »,
certains leur font écho, avec leurs «
vertus tristes ». — Nous te rendons
grâces, Seigneur, parce que tu as



voulu compter sur nos vies, joyeuses,
heureusement, pour effacer cette
fausse caricature. Je te demande
aussi que nous ne l’oubliions pas
» (Sillon, n° 59).

[29]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 19 mars
1961, dansCronica II-1993, p. 189
(AGP, Bibliothèque, P01).

[30]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 4.

[31]. Bienheureux Álvaro del Portillo, 
Lettres de famille, , n° 377 (AGP,
Biblothèque, P17).

[32]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 16
février 2023, n° 14.

[33]. Saint Josémaria, Chemin, n° 419.

[34]. Saint Josémaria, Cronica VII-1956,
p. 7 (AGP, Bibliothèque P01).

Carlos Ayxelá



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-be/article/faire-du-

centre-un-foyer-ii/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/faire-du-centre-un-foyer-ii/
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-du-centre-un-foyer-ii/
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-du-centre-un-foyer-ii/

	Faire du centre un foyer (II)

