
opusdei.org

Faire attention aux
autres

Cette année je vous propose des
considérations à la lumière de
la Lettre aux Hébreux: « Faisons
attention aux autres pour nous
encourager à la charité et aux
bonnes œuvres » . Ces propos
éclairent trois aspects de la vie
chrétienne : le souci d’autrui, la
réciprocité et la sainteté
personnelle.

18/02/2012

MESSAGE DE SA SAINTETÉ BENOÎT
XVI POUR LE CARÊME 2012



Frères et sœurs,

Le Carême nous offre encore une fois
l’opportunité de réfléchir sur ce qui
est au cœur de la vie chrétienne : la
charité. En effet, c’est un temps
favorable pour renouveler, à l’aide
de la Parole de Dieu et des
Sacrements, notre itinéraire de foi,
aussi bien personnel que
communautaire. C’est un
cheminement marqué par la prière
et le partage, par le silence et le
jeûne, dans l’attente de vivre la joie
pascale.

Cette année, je désire proposer
quelques réflexions à la lumière d’un
bref texte biblique tiré de la Lettre
aux Hébreux : « Faisons attention les
uns aux autres pour nous stimuler
dans la charité et les œuvres bonnes
» (10, 24). Cette phrase fait partie
d’une péricope dans laquelle
l’écrivain sacré exhorte à faire
confiance à Jésus Christ comme



Grand prêtre qui nous a obtenu le
pardon et l’accès à Dieu. Le fruit de
notre accueil du Christ est une vie
selon les trois vertus théologales : il
s’agit de nous approcher du Seigneur
« avec un cœur sincère et dans la
plénitude de la foi » (v. 22), de garder
indéfectible « la confession de
l’espérance » (v. 23) en faisant
constamment attention à exercer
avec nos frères « la charité et les
œuvres bonnes » (v. 24). Pour étayer
cette conduite évangélique – est-il
également affirmé -, il est important
de participer aux rencontres
liturgiques et de prière de la
communauté, en tenant compte du
but eschatologique : la pleine
communion en Dieu (v. 25). Je
m’arrête sur le verset 24 qui, en
quelques mots, offre un
enseignement précieux et toujours
actuel sur trois aspects de la vie
chrétienne: l’attention à l’autre, la
réciprocité et la sainteté personnelle.



1. « Faisons attention » : la
responsabilité envers le frère.

Le premier élément est l’invitation à
« faire attention » : le verbe grec
utilisé est katanoein, qui signifie bien
observer, être attentifs, regarder en
étant conscient, se rendre compte
d’une réalité. Nous le trouvons dans
l’Évangile, lorsque Jésus invite les
disciples à « observer » les oiseaux
du ciel qui, bien qu’ils ne s’inquiètent
pas, sont l’objet de l’empressement et
de l’attention de la Providence divine
(cf. Lc 12, 24), et à « se rendre compte
» de la poutre qui se trouve dans leur
œil avant de regarder la paille dans
l’œil de leur frère (cf. Lc 6, 41). Nous
trouvons aussi cet élément dans un
autre passage de la même Lettre aux
Hébreux, comme invitation à «
prêter attention à Jésus » (3, 1),
l’apôtre et le grand prêtre de notre
foi. Ensuite, le verbe qui ouvre notre
exhortation invite à fixer le regard
sur l’autre, tout d’abord sur Jésus, et



à être attentifs les uns envers les
autres, à ne pas se montrer
étrangers, indifférents au destin des
frères. Souvent, au contraire,
l’attitude inverse prédomine :
l’indifférence, le désintérêt qui
naissent de l’égoïsme dissimulé
derrière une apparence de respect
pour la « sphère privée ».
Aujourd’hui aussi, la voix du
Seigneur résonne avec force,
appelant chacun de nous à prendre
soin de l’autre. Aujourd’hui aussi,
Dieu nous demande d’être les «
gardiens » de nos frères (cf. Gn 4, 9),
d’instaurer des relations
caractérisées par un empressement
réciproque, par une attention au
bien de l’autre et à tout son bien.

Le grand commandement de l’amour
du prochain exige et sollicite d’être
conscients d’avoir une responsabilité
envers celui qui, comme moi, est une
créature et un enfant de Dieu : le fait
d’être frères en humanité et, dans



bien des cas, aussi dans la foi, doit
nous amener à voir dans l’autre un
véritable alter ego, aimé infiniment
par le Seigneur. Si nous cultivons ce
regard de fraternité, la solidarité, la
justice ainsi que la miséricorde et la
compassion jailliront naturellement
de notre cœur. Le Serviteur de Dieu
Paul VI affirmait qu’aujourd’hui le
monde souffre surtout d’un manque
de fraternité : « Le monde est
malade. Son mal réside moins dans
la stérilisation des ressources ou
dans leur accaparement par
quelques-uns, que dans le manque
de fraternité entre les hommes et
entre les peuples » (Lett. enc.
Populorum progressio [26 mars
1967], n. 66).

L’attention à l’autre comporte que
l’on désire pour lui ou pour elle le
bien, sous tous ses aspects : physique,
moral et spirituel. La culture
contemporaine semble avoir perdu
le sens du bien et du mal, tandis qu’il



est nécessaire de répéter avec force
que le bien existe et triomphe, parce
que Dieu est « le bon, le bienfaisant
» (Ps 119, 68). Le bien est ce qui
suscite, protège et promeut la vie, la
fraternité et la communion. La
responsabilité envers le prochain
signifie alors vouloir et faire le bien
de l’autre, désirant qu’il s’ouvre lui
aussi à la logique du bien ;
s’intéresser au frère veut dire ouvrir
les yeux sur ses nécessités. L’Écriture
Sainte met en garde contre le danger
d’avoir le cœur endurci par une sorte
d’« anesthésie spirituelle » qui rend
aveugles aux souffrances des autres.
L’évangéliste Luc rapporte deux
paraboles de Jésus dans lesquelles
sont indiqués deux exemples de cette
situation qui peut se créer dans le
cœur de l’homme. Dans celle du bon
Samaritain, le prêtre et le lévite «
passent outre », avec indifférence,
devant l’homme dépouillé et roué de
coups par les brigands (cf. Lc 10,
30-32), et dans la parabole du



mauvais riche, cet homme repu de
biens ne s’aperçoit pas de la
condition du pauvre Lazare qui
meurt de faim devant sa porte (cf. Lc
16, 19). Dans les deux cas, nous avons
à faire au contraire du « prêter
attention », du regarder avec amour
et compassion. Qu’est-ce qui
empêche ce regard humain et
affectueux envers le frère ? Ce sont
souvent la richesse matérielle et la
satiété, mais c’est aussi le fait de faire
passer avant tout nos intérêts et nos
préoccupations personnels. Jamais,
nous ne devons nous montrer
incapables de « faire preuve de
miséricorde » à l’égard de celui qui
souffre ; jamais notre cœur ne doit
être pris par nos propres intérêts et
par nos problèmes au point d’être
sourds au cri du pauvre. À l’inverse,
c’est l’humilité de cœur et
l’expérience personnelle de la
souffrance qui peuvent se révéler
source d’un éveil intérieur à la
compassion et à l’empathie : « Le



juste connaît la cause des faibles, le
méchant n’a pas l’intelligence de la
connaître » (Pr 29, 7). Nous
comprenons ainsi la béatitude de «
ceux qui sont affligés » (Mt 5, 4), c’est-
à-dire de ceux qui sont en mesure de
sortir d’eux-mêmes pour se laisser
apitoyer par la souffrance des autres.
Rencontrer l’autre et ouvrir son
cœur à ce dont il a besoin sont une
occasion de salut et de béatitude.

« Prêter attention » au frère
comporte aussi la sollicitude pour
son bien spirituel. Je désire rappeler
ici un aspect de la vie chrétienne qui
me semble être tombé en désuétude :
la correction fraternelle en vue du
salut éternel. En général,
aujourd’hui, on est très sensible au
thème des soins et de la charité à
prodiguer pour le bien physique et
matériel des autres, mais on ne parle
pour ainsi dire pas de notre
responsabilité spirituelle envers les
frères. Il n’en est pas ainsi dans



l’Église des premiers temps, ni dans
les communautés vraiment mûres
dans leur foi, où on se soucie non
seulement de la santé corporelle du
frère, mais aussi de celle de son âme
en vue de son destin ultime. Dans
l’Écriture Sainte, nous lisons : «
Reprends le sage, il t'aimera. Donne
au sage : il deviendra plus sage
encore ; instruis le juste, il accroîtra
son acquis » (Pr 9, 8s). Le Christ lui-
même nous commande de reprendre
le frère qui commet un péché (cf. Mt
18, 15). Le verbe utilisé pour définir
la correction fraternelle – elenchein –
est le même que celui qui indique la
mission prophétique de la
dénonciation propre aux chrétiens
envers une génération qui s’adonne
au mal (cf. Ep 5, 11). La tradition de
l’Église a compté parmi les œuvres
de miséricorde spirituelle celle d’«
admonester les pécheurs ». Il est
important de récupérer cette
dimension de la charité chrétienne. Il
ne faut pas se taire face au mal. Je



pense ici à l’attitude de ces chrétiens
qui, par respect humain ou par
simple commodité, s’adaptent à la
mentalité commune au lieu de
mettre en garde leurs frères contre
des manières de penser et d’agir qui
sont contraires à la vérité, et ne
suivent pas le chemin du bien.

Toutefois le reproche chrétien n’est
jamais fait dans un esprit de
condamnation ou de récrimination.
Il est toujours animée par l’amour et
par la miséricorde et il naît de la
véritable sollicitude pour le bien du
frère. L’apôtre Paul affirme : « Dans
le cas où quelqu’un serait pris en
faute, vous les spirituels, rétablissez-
le en esprit de douceur, te surveillant
toi-même, car tu pourrais bien, toi
aussi être tenté » (Ga 6, 1). Dans
notre monde imprégné
d’individualisme, il est nécessaire de
redécouvrir l’importance de la
correction fraternelle, pour marcher
ensemble vers la sainteté. Même « le



juste tombe sept fois » (Pr 24, 16) dit
l’Écriture, et nous sommes tous
faibles et imparfaits (cf.1 Jn 1, 8). Il
est donc très utile d’aider et de se
laisser aider à jeter un regard vrai
sur soi-même pour améliorer sa
propre vie et marcher avec plus de
rectitude sur la voie du Seigneur.
Nous avons toujours besoin d’un
regard qui aime et corrige, qui
connaît et reconnaît, qui discerne et
pardonne (cf. Lc 22, 61), comme Dieu
l’a fait et le fait avec chacun de nous.

2. « Les uns aux autres » : le don de
la réciprocité.

Cette « garde » des autres contraste
avec une mentalité qui, réduisant la
vie à sa seule dimension terrestre, ne
la considère pas dans une
perspective eschatologique et accepte
n’importe quel choix moral au nom
de la liberté individuelle. Une société
comme la société actuelle peut
devenir sourde aux souffrances



physiques comme aux exigences
spirituelles et morales de la vie. Il ne
doit pas en être ainsi dans la
communauté chrétienne! L’apôtre
Paul invite à chercher ce qui «
favorise la paix et l'édification
mutuelle » (Rm 14, 19), en plaisant «
à son prochain pour le bien, en vue
d'édifier » (Ibid.15, 2), ne recherchant
pas son propre intérêt, « mais celui
du plus grand nombre, afin qu'ils
soient sauvés » (1 Co 10, 33). Cette
correction réciproque et cette
exhortation, dans un esprit
d’humilité et de charité, doivent faire
partie de la vie de la communauté
chrétienne.

Les disciples du Seigneur, unis au
Christ par l’Eucharistie, vivent dans
une communion qui les lie les uns
aux autres comme membres d’un
seul corps. Cela veut dire que l’autre
m’est uni de manière particulière, sa
vie, son salut, concernent ma vie et
mon salut. Nous abordons ici un



élément très profond de la
communion : notre existence est liée
à celle des autres, dans le bien
comme dans le mal ; le péché comme
les œuvres d’amour ont aussi une
dimension sociale.

Dans l’Église, corps mystique du
Christ, cette réciprocité se vérifie : la
communauté ne cesse de faire
pénitence et d’invoquer le pardon
des péchés de ses enfants, mais elle
se réjouit aussi constamment et
exulte pour les témoignages de vertu
et de charité qui adviennent en son
sein. « Que les membres se
témoignent une mutuelle sollicitude
» (cf.1 Co 12, 25), affirme saint Paul,
afin qu’ils soient un même corps. La
charité envers les frères, dont
l’aumône – une pratique
caractéristique du carême avec la
prière et le jeûne – est une
expression, s’enracine dans cette
appartenance commune. En se
souciant concrètement des plus



pauvres, le chrétien peut exprimer sa
participation à l’unique corps qu’est
l’Église. Faire attention aux autres
dans la réciprocité c’est aussi
reconnaître le bien que le Seigneur
accomplit en eux et le remercier avec
eux des prodiges de grâce que le Dieu
bon et tout-puissant continue de
réaliser dans ses enfants. Quand un
chrétien perçoit dans l’autre l’action
du Saint Esprit, il ne peut que s’en
réjouir et rendre gloire au Père
céleste (cf. Mt 5, 16).

3. « pour nous stimuler dans la
charité et les œuvres bonnes » :

marcher ensemble dans la sainteté.

Cette expression de la Lettre aux
Hébreux (10, 24), nous pousse à
considérer l’appel universel à la
sainteté, le cheminement constant
dans la vie spirituelle à aspirer aux
charismes les plus grands et à une
charité toujours plus élevée et plus
féconde (cf.1 Co 12, 31-13, 13).



L’attention réciproque a pour but de
nous encourager mutuellement à un
amour effectif toujours plus grand, «
comme la lumière de l'aube, dont
l'éclat grandit jusqu'au plein jour
» (Pr 4, 18), dans l’attente de vivre le
jour sans fin en Dieu. Le temps qui
nous est accordé durant notre vie est
précieux pour découvrir et accomplir
les œuvres de bien, dans l’amour de
Dieu. De cette manière, l’Église elle-
même grandit et se développe pour
parvenir à la pleine maturité du
Christ (cf. Ep 4, 13). C’est dans cette
perspective dynamique de croissance
que se situe notre exhortation à nous
stimuler réciproquement pour
parvenir à la plénitude de l’amour et
des œuvres bonnes.

Malheureusement, la tentation de la
tiédeur, de l’asphyxie de l’Esprit, du
refus d’« exploiter les talents » qui
nous sont donnés pour notre bien et
celui des autres (cf. Mt 25, 25s)
demeure. Nous avons tous reçu des



richesses spirituelles ou matérielles
utiles à l’accomplissement du plan
divin, pour le bien de l’Église et pour
notre salut personnel (cf. Lc 12, 21b ;
1 Tm 6, 18). Les maîtres spirituels
rappellent que dans la vie de la foi
celui qui n’avance pas recule. Chers
frères et sœurs, accueillons
l’invitation toujours actuelle à tendre
au « haut degré de la vie chrétienne
» (Jean-Paul II, Lett. ap. Novo
millennio ineunte [6 janvier 2001], n.
31). En reconnaissant et en
proclamant la béatitude et la sainteté
de quelques chrétiens exemplaires,
la sagesse de l’Église a aussi pour but
de susciter le désir d’en imiter les
vertus. Saint Paul exhorte : «
rivalisez d’estime réciproque » (Rm
12, 10).

Face à un monde qui exige des
chrétiens un témoignage renouvelé
d’amour et de fidélité au Seigneur,
tous sentent l’urgence de tout faire
pour rivaliser dans la charité, dans le



service et dans les œuvres bonnes
(cf. He 6, 10). Ce rappel est
particulièrement fort durant le saint
temps de préparation à Pâques. Vous
souhaitant un saint et fécond
Carême, je vous confie à
l’intercession de la Bienheureuse
Vierge Marie et, de grand cœur,
j’accorde à tous la Bénédiction
apostolique.

Du Vatican, le 3 novembre 2011.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/faire-attention-
aux-autres/ (09/01/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents/hf_ben-xvi_mes_20111103_lent-2012_fr.html
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-attention-aux-autres/
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-attention-aux-autres/
https://opusdei.org/fr-be/article/faire-attention-aux-autres/

	Faire attention aux autres

