
opusdei.org

Exemple de foi (7) :
la foi du centurion

Dans ce nouvel article de la
série de textes spirituels
consacrés à la vertu de la foi,
regardons la figure de ce
centurion qui, à Capharnaüm, a
plaidé la cause de son serviteur
auprès de Jésus.

18/06/2021

Saint Luc nous rapporte qu’après le
sermon sur la montagne notre
Seigneur est entré dans
Capharnaüm. Or un centurion
avait, malade et sur le point de



mourir, un serviteur qui lui était
cher. Ayant entendu parler de
Jésus, il envoya vers lui quelques-
uns des anciens des Juifs, pour le
prier de venir sauver son serviteur
[1]. La scène est charmante : au
début de la vie publique du Seigneur,
pendant son ministère en Galilée,
voici qu’une ambassade se présente
pour lui demander un miracle,
envoyée par un centurion, une
personne importante dans la ville,
qui a un serviteur gravement malade
et dont il sollicite la guérison.

L’envoi de ces messagers est
l’expression d’un sentiment
d’indignité de la part du centurion : il
ne s’estimait pas digne de se
présenter devant Jésus, ni de
l’accueillir chez lui, un gentil. Tout
laisse à penser que cet officier s’était
fait une haute idée de la dignité de
Jésus et qu’il connaissait bien les
coutumes et les lois du peuple juif en
ce qui concerne les rapports avec les



gentils. C’est pourquoi, apprenant
que Jésus venait chez lui, il envoie
une ambassade pour lui demander
de ne pas se déranger. Les envoyés
transmettent le message avec des
mots que l’Église évoque chaque jour
dans la liturgie de la sainte messe : « 
Domine, non sum dignus ut intres sub
tectum meum, sed tantum dic verbo…
» [2] Seigneur, […] je ne mérite pas
que tu entres sous mon toit. Mais
dis un mot et que mon enfant soit
guéri [3]. Le Seigneur loue cette
attitude et s’exclame devant la foule
qui l’accompagne : Je vous le dis :
pas même en Israël je n’ai trouvé
une telle foi [4]. Lorsque les envoyés
sont de retour à la maison, le
serviteur était déjà guéri. Saint Luc
souligne que Jésus admira l’humilité
et la foi du centurion. Cette fois-ci,
c’est un gentil, c’est-à-dire quelqu’un
qui n’appartenait pas au peuple élu,
qui a donné un exemple de foi,
comblant le Seigneur de joie. Sa foi
nous est montrée comme un modèle



à imiter, spécialement pendant cette
Année de la foi.

Une obéissance raisonnable

Jésus a qualifié d’expression de la foi
le comportement du centurion, qui
présente un bon nombre de facettes :
une confiance totale dans le pouvoir
du Seigneur, une manifestation
d’humilité pleine de simplicité, la
reconnaissance de la dignité du
Christ. Tout cela est arrivé devant la
foule qui entoure le Seigneur, sans
que l’officier soit gêné pour confesser
son indignité et montrer sa foi. Jésus
loue la décision du centurion, où la
certitude qu’il vient de la part de
Dieu se joint à l’humilité et à la
confiance en sa Personne. Telles sont
les dispositions que l’Église souhaite
susciter en nous quand elle nous
demande de nous adresser au
Seigneur avec les mêmes mots, juste
avant de nous approcher de la table
de communion, pour faire grandir



ainsi notre foi, notre humilité et
notre confiance.

Le centurion a entendu parler de
Jésus et de son pouvoir de guérison ;
peut-être a-t-il eu connaissance de
certains de ses propos lors du
sermon sur la montagne ou
quelqu’un lui a-t-il rapporté un
miracle. Quoi qu’il en soit, il n’a pas
pu avoir beaucoup d’autres
nouvelles, puisque nous en sommes
au début de la vie publique.
Cependant, ces quelques nouvelles
lui suffisent pour croire et pour avoir
confiance en Jésus. Quelque chose a
fourni à son cœur des motifs
suffisants pour qu’il croie en son
pouvoir et même pour entrevoir la
dignité du Seigneur.

La foi est une obéissance raisonnable
à Dieu, parce qu’elle s’appuie sur des
motifs rendant raisonnable l’acte de
croire. Qui plus est, ces motifs nous
disent que nous devons croire, ayant



reçu en plus de la grâce de Dieu des
signes suffisants pour nous fier à lui.
Nous ne croyons pas à quelque chose
d’absurde, mais à quelque chose qui
est au-dessus de notre intelligence.
Nous y croyons parce que nous
recevons des raisons suffisantes pour
faire de manière raisonnable et
honnête ce pas vers la foi. La foi ne
serait pas une obéissance de
l’homme à Dieu si elle n’avait pas ces
deux caractéristiques : Dieu veut
l’adhésion de notre intelligence à sa
parole, mais non la négation de la
raison ; il veut son ouverture à la
vérité et non qu’elle reste aveugle
devant elle en adhérant à l’absurde.
Saint Irénée a écrit qu’« étant donné
que l’homme a été doté du libre
arbitre, Dieu, à l’image de qui il a été
fait, lui a toujours conseillé de
persévérer dans la pratique du bien
qui se perfectionne par l’obéissance
à Dieu. Et le Seigneur a respecté la
liberté et le libre arbitre de l’homme,
non seulement pour les œuvres mais



aussi pour la foi, comme le montrent
les mots que Jésus a adressés au
centurion : Va ! Qu’il t’advienne selon
ta foi. [5] »

La foi est un acte humain qui
perfectionne l’homme en tant que
tel, ce qui ne serait pas possible si
elle l’amenait à agir contre sa raison.
La foi n’est pas une involution de
l’intelligence mais une ouverture à la
vérité par la voie de la confiance en
celui qui nous la propose. Cette
confiance est essentielle pour que la
foi soit raisonnable. Dans le cas de la
foi théologale, il s’agit d’une adhésion
qui n’est due qu’à Dieu et à lui tout
seul. « La foi est d’abord une
adhésion personnelle de l’homme à
Dieu ; elle est en même temps, et
inséparablement, l’assentiment libre
à toute la vérité que Dieu a révélée.
En tant qu’adhésion personnelle à
Dieu et assentiment à la vérité qu’il a
révélée, la foi chrétienne diffère de la
foi en une personne humaine. Il est



juste et bon de se confier totalement
en Dieu et de croire absolument ce
qu’il dit. [6] » : « Il est raisonnable
d’avoir foi en lui, de construire sa
propre sécurité sur sa Parole » [7].

Un cœur simple

La foi est une obéissance raisonnable
à Dieu, mais la rationalité de la foi ne
justifie pas un cœur méfiant, un
cœur dur, ayant besoin de beaucoup
de motifs pour croire. Nous le voyons
bien à l’attitude du Seigneur face à
ceux qui n’arrivent pas à accepter sa
résurrection malgré les témoignages
fiables qui leur étaient parvenus.
Saint Marc nous dit que le Seigneur
est apparu aux Onze alors qu’ils
étaient à table et qu’il leur reprocha
leur incrédulité et leur dureté de
cœur, parce qu’ils n’avaient pas cru
ceux qui l’avaient vu ressuscité [8],
autrement dit parce qu’ils n’avaient
pas ajouté foi au témoignage de ceux
qui avaient vu le Seigneur avant eux.



Le reproche pour l’incrédulité et
l’obstination de ces disciples montre
bien à quel point il est important
d’avoir un cœur ouvert à la foi, tout
en étant un contrepoint exemplaire
qui met en valeur la figure du
centurion dans son ouverture sans
complication à la foi.

Pour croire, l’humilité et la simplicité
de cœur sont d’une grande
importance, parce que le cœur est le
lieu « où nous nous ouvrons à la
vérité et à l’amour, et où nous nous
laissons toucher et transformer
profondément par eux » [9]. La foi
engage la personne tout entière,
étant avant tout confiance en Dieu
qui se révèle et confiance aussi en
Celui qui a rendu le témoignage de sa
parole et de sa vie et continue de le
rendre par l’intermédiaire de
l’Église : Jésus-Christ. Cette confiance,
essentielle à la foi, implique non
seulement l’intelligence mais aussi le
cœur, « dans la mesure où la foi



s’ouvre à l’amour » [10]. Nous lisons
ceci dans l’épître aux Romains : En
effet, si tes lèvres confessent que
Jésus est Seigneur et si ton cœur
croit que Dieu l’a ressuscité des
morts, tu seras sauvé. Car la foi du
cœur obtient la justice, et la
confession des lèvres, le salut [11].

La foi est obéissance à Dieu, parce
qu’elle consiste à se fier à lui.
L’attachement démesuré à nos
certitudes, qui vient d’une
prédisposition intérieure à la
méfiance, est un grave obstacle pour
la foi, qui est un don à double titre.
Avant tout, un don de Dieu à
l’homme, une grâce ; ensuite, elle est
aussi une réponse de l’homme à
Dieu, don de soi-même dans une
ouverture pleine de confiance : «
Pour exister, cette foi requiert la
grâce prévenante et adjuvante de
Dieu, ainsi que les secours intérieurs
du Saint-Esprit qui touche le cœur et
le tourne vers Dieu, ouvre les yeux



de l’esprit et donne “à tous la douce
joie de consentir et de croire à la
vérité”. Afin de rendre toujours plus
profonde l’intelligence de cette
Révélation, l’on ne cesse, par ses
dons, de rendre la foi plus parfaite. 
[12] »

Tout est possible à celui qui croit

Seule une foi pleine de confiance
rend possible les miracles,
spécialement dans l’apostolat. Saint
Josémaria l’a bien noté dans Chemin :
Omnia possibilia sunt credenti, tout
est possible à celui qui croit. — Ce
sont des paroles du Christ. —
Pourquoi ne lui dis-tu pas, avec les
apôtres : Adauge nobis fidem !fortifie
en moi la foi ? [13]

Devant les difficultés dans
l’apostolat, Saint Josémaria avait
l’habitude de répéter : « Ecce non est
abbreviata manus Domini – le bras de
Dieu – sa puissance – ne s’est pas
raccourci» [14]. À d’autres occasions,



il écrivait : Bien sûr…, tu n’es rien. —
Il est vrai que d’autres ont mis et
mettent encore sur pied des merveilles
d’organisation, de presse, de
propagande. — Ils disposent de tous
les moyens, alors que tu n’en as
aucun ?… Bon, mais souviens-toi
d’Ignace : Ignorant, parmi les
docteurs d’Alcala. — Pauvre, très
pauvre, parmi les étudiants de Paris.
— Poursuivi, calomnié… C’est le
chemin : aime, crois et souffre ! Ton
Amour, ta Foi et ta Croix sont les
moyens infaillibles pour réaliser et
rendre éternels les désirs d’apostolat
que tu portes dans ton cœur [15].

Ces mots ont été écrit au tout début,
lorsque rien encore ne se voyait, et
ils devraient toucher notre cœur, si
souvent si dur pour croire. Nous,
nous avons sous nos yeux tant de
choses pour croire, pour espérer,
pour nos remplir de foi et
d’optimisme devant le travail ! C’est
pourquoi il faut prendre soin de



notre cœur et demander au Seigneur
un cœur simple, qui n’exige pas des
garanties humaines, un cœur comme
celui du centurion de Capharnaüm.
Un cœur qui, étant ouvert à Dieu, soit
capable de s’investir généreusement
dans le travail apostolique avec la
certitude que donne la foi et
l’assurance que donne l’espérance.

Lucas Francisco Mateo-Seco (janvier
2013)

[1]. Lc 7, 2-3.

[2]. Missel Romain, rite de la
communion. Cf. Mt 8, 8.

[3]. Lc 7, 6-7.

[4]. Lc 7, 9.

[5]. Saint Irénée de Lyon, Adversus
hæreses, XXXVII, 1, 5.



[6]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 150.

[7]. Pape François, Litt. enc. Lumen
fidei, 29 juin 2013, n° 23.

[8]. Mc 16, 14.

[9]. Pape François, Litt. enc. Lumen
fidei, 29 juin 2013, n° 26.

[10]. Ibid.

[11]. Rm 10, 9-10.

[12]. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Dei Verbum, n° 5.

[13]. Saint Josémaria, Chemin, n° 588.

[14]. Saint Josémaria, Chemin, n° 586

[15]. Saint Josémaria, Chemin, n° 474.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/exemple-de-
foi-7-la-foi-du-centurion/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/exemple-de-foi-7-la-foi-du-centurion/
https://opusdei.org/fr-be/article/exemple-de-foi-7-la-foi-du-centurion/
https://opusdei.org/fr-be/article/exemple-de-foi-7-la-foi-du-centurion/

	Exemple de foi (7) : la foi du centurion

