
opusdei.org

EXEMPLE,
(APOSTOLAT DE L’)

1. Racines théologiques de
l’apostolat de l’exemple. 2. Le
chrétien, signe du Christ. 3. La
foi avec les œuvres : la parole et
l’exemple. 4. Cohérence de vie.
5. L’attraction divine.

12/12/2023

1. Racines théologiques de l’apostolat
de l’exemple.

2. Le chrétien, signe du Christ.



3. La foi avec les œuvres : la parole et
l’exemple.

4. Cohérence de vie.

5. L’attraction divine.

Le sens de l’apostolat de l’exemple
dans la doctrine de saint Josémaria
peut se résumer en citant le point 1
de Chemin : « Que ta vie ne soit pas
une vie stérile. — Sois utile — Laisse
ton empreinte. — Que rayonne la
lumière de ta foi et de ton amour.
Efface, par ta vie d’apôtre, la trace
visqueuse et sale qu’ont laissée les
impurs semeurs de haine. — Et
embrase tous les chemins de la terre
au feu du Christ que tu portes dans
ton cœur ».

1. Racines théologiques de
l’apostolat de l’exemple

Saint Josémaria insistait sur le fait
que le fondement de l’esprit de
l’Opus Dei est la filiation divine. Le



reste des caractéristiques de la
physionomie de l’esprit que Dieu a
voulu pour l’Opus Dei peut être
considéré comme découlant de cette
lumière centrale. C’est aussi le cas du
témoignage, cette manifestation de
l’apostolat qui doit être l’expression
d’une vie chrétienne vraiment vécue
et, par conséquent, de la condition
d’enfant de Dieu reçue au Baptême
par la grâce de l’Esprit Saint.

« Toute la vie du Christ est Révélation
du Père : ses paroles et ses actes, ses
silences et ses souffrances, sa
manière d’être et de parler. Jésus
peut dire : " Qui me voit, voit le Père
" (Jn 14, 9) » (CEC, no 516). En même
temps, Dieu le Père témoigne de son
Fils : « Celui-ci est mon Fils (…) :
écoutez-le ! » (Lc 9, 35), entend-on au
moment de la Transfiguration. Jésus
annonce qu’après son Ascension, ce
sera l’Esprit Saint qui témoignera du
Père et du Fils, et que les Apôtres
témoigneront aussi : « Quand



viendra le Défenseur, que je vous
enverrai d’auprès du Père, lui,
l’Esprit de vérité qui procède du
Père, il rendra témoignage en ma
faveur. Et vous aussi, vous allez
rendre témoignage, car vous êtes
avec moi depuis le commencement
» (Jn 15, 26-27).

Le chrétien qui vit la vie de grâce,
c’est-à-dire la vie de Dieu qui lui a été
communiquée, rend témoignage à
Dieu Lui-même par l’imitation du
Christ, image parfaite du Père. Jésus-
Christ est le chemin que tout chrétien
doit emprunter pour atteindre le
Père et pour être et se sentir
vraiment un enfant de Dieu.
L’Incarnation du Verbe, l’assomption
de la nature humaine par la
deuxième personne de la Sainte
Trinité, rend possible ce chemin de
filiation. En conséquence, suivre et
s’identifier au Christ conduit à la
divinisation de notre propre vie.
C’est ce que souligne saint Josémaria



dans Forge : « Tu dois imiter Jésus-
Christ et le faire connaître par ta
conduite. N’oublie pas que le Christ a
assumé notre nature, afin
d’introduire tous les hommes dans la
vie divine. C’est ainsi qu’unis à lui,
nous pourrons vivre les
commandements du ciel dans notre
vie individuelle et sociale » (F 452).

2. Le chrétien, signe du Christ

Le chrétien est appelé par sa vie à
manifester la vie de celui avec qui il
est uni : le Christ lui-même. L’action
du Christ et de l’Esprit Saint conduit
à l’imitation du Christ, dans laquelle
s’enracine l’exemplarité du chrétien :
« Embrasser la foi chrétienne, c'est
s'engager à poursuivre la mission de
Jésus parmi les créatures. Chacun
d'entre nous doit être alter Christus,
ipse Christus, un autre Christ, le
Christ lui-même » (QCP 183).

La relation et l’union avec le Christ
doit informer la vie du chrétien ;



elles conduisent donc à l’imitation. «
Jésus est notre modèle : imitons-le !
» (F 138). Et d’une manière plus
développée : « Vis ta vie chrétienne
avec naturel ! J’insiste : fais connaître
le Christ par ta conduite comme un
bon miroir qui renvoie une image
non déformée, non caricaturale. — Si
tu es aussi bon que ce miroir, tu
reflèteras la vie du Christ, et les
autres pourront voir » (F 140). En
parlant de cette façon, saint
Josémaria a présent à l’esprit une
imitation du Christ qui façonne la
personnalité du chrétien de
l’intérieur. La transformation en
Christ, qui est le fruit de l’action de la
grâce, non seulement respecte mais
donne de l’éclat à la personnalité
propre dans laquelle se voit
finalement par transparence l’amour
qu’est Dieu Lui-même. Ainsi dit saint
Josémaria : nous devons « lutter pour
que notre conduite rappelle Jésus,
évoque sa figure très aimable. Nous
devons nous conduire de telle

http://9278A5A1898C6476DDB7765C8688DDB8DCB408F5/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5CTexte%2520ESPAGNOL%5Cfja.htm#p138
http://9278A5A1898C6476DDB7765C8688DDB8DCB408F5/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5CTexte%2520ESPAGNOL%5Cfja.htm#p140


manière que les autres puissent dire
en nous voyant : celui-ci est chrétien,
parce qu'il n'a pas de haine, parce
qu'il sait comprendre, parce qu'il
n'est pas fanatique, parce qu'il
domine ses instincts, parce qu'il se
sacrifie, parce qu'il manifeste des
sentiments de paix, et parce qu'il
aime » (QCP 122).

L’imitation du Christ se traduit, pour
le chrétien ordinaire, par l’exercice
des vertus humaines et surnaturelles
dans la vie ordinaire. L’héroïsme
chrétien prêché par saint Josémaria
est simple, sans stridence, avec la
force qui découle du naturel et de la
sincérité : « Nous donnerons à ceux
qui nous entourent le témoignage
d'une vie simple et normale, non
exempte des limitations et des
défauts propres à notre condition
humaine mais pourtant cohérente.
En nous voyant égaux à eux en toute
chose, les autres se sentiront invités
à nous demander : “ Comment



s'explique votre joie ? D'où tirez-vous
des forces pour vaincre égoïsme et
commodité ? Qui vous apprend cette
compréhension, cette bonne entente
pleine de franchise, cet esprit de
service et ce don de vous-même aux
autres ? ” C'est alors le moment de
leur découvrir le secret divin de
l'expérience chrétienne, de leur
parler de Dieu, du Christ, du Saint-
Esprit, de Marie. C'est le moment
d'essayer de transmettre, à travers
notre pauvre langage, la folie de
l'amour de Dieu que la grâce a
répandu dans nos cœurs » (QCP 148).

3. La foi avec les œuvres : la parole
et l’exemple

Saint Josémaria, dans son
homélieAimer le monde
passionnément, a parlé de
″matérialisme chrétien″. Par cette
expression il en est venu à mettre en
évidence, de manière imagée,
quelque chose d’essentiel au message



chrétien : l’incorporation vitale, faite
de chair et de sang, de la foi.
L’Incarnation du Verbe, la
constitution sacramentelle de l’Église
et l’annonce d’une vie après la mort
ne sont pas des aspects secondaires,
mais essentiels, de la foi catholique.
Ils mettent en évidence la
transcendance de notre destin et
rendent présente la tension
eschatologique dans laquelle existent
les réalités temporelles. Ils
témoignent que la vie éternelle nous
attend « car il passe, ce monde tel
que nous le voyons » (1 Co 7, 31), et
ils donnent de la vigueur à une
tension sans laquelle l’Église
deviendrait fugace en se
submergeant dans l’histoire (cf.
Ratzinger, 1984, p. 124) ; mais ils ne
séparent pas du monde puisqu’en
même temps ils impliquent que cette
vie éternelle refonde l’histoire et lui
donne un sens.



Dans ce contexte, nous devons
comprendre l’insistance de la
prédication catholique et de saint
Josémaria sur le fait que la foi doit
être une « foi vivante » profonde et
authentique qui transforme le cœur
et, par conséquent, se traduit en
œuvres. La foi vit dans les œuvres, à
la suite concrète de Jésus : « Le suivre
sur le chemin. Tu as compris ce que
le Seigneur te proposait, et tu as
décidé de l’accompagner sur le
chemin. Tu t’efforces de mettre tes
pas dans les siens, de revêtir la robe
du Christ, d’être le Christ lui-même.
En effet ta foi, cette foi en la lumière
que le Seigneur te donne, doit être
opérante et empreinte de sacrifice.
Telle est la foi qu’il attend de nous :
nous devons avancer à son rythme,
en œuvrant avec générosité, en
déracinant et en jetant au loin tout ce
qui entrave notre marche » (AD 198).

C’est la raison de l’importance du
témoignage de vie et aussi la raison



pour laquelle l’exemple doit être uni
à la parole dans la vie du chrétien
comme il l’a été dans la vie du Christ
qui est venu faire et enseigner le
bien (Ac 1, 1) : « C’est en vertu de ta
condition de citoyen courant, et très
précisément de la “laïcité” qui est la
tienne, ni plus ni moins grande que
celle de tes collègues, que tu dois
avoir le courage — bien coûteux
quelquefois — de rendre ta foi
“tangible” : que l’on voie tes bonnes
œuvres et ce qui te pousse à agir » (F
723). L’exemple manifeste dans les
œuvres la réalité de la grâce et la
parole fait connaître la racine (la vie
de Dieu communiquée par la grâce)
d’où naissent les œuvres.

Parole et exemple (témoignage)
doivent être unis dans la vie du
chrétien. Un discours sur le Christ
qui ne serait pas contresigné par une
vie cohérente sonnerait creux et
courrait le risque de rester dans le
vide. Un exemple qui ne débouche



pas sur des paroles, sur un discours
qui engage, qui interpelle, qui pousse
à rapprocher les âmes de Dieu, serait
un exemple incomplet et inachevé. «
Bien que nous en soyons
personnellement indignes, la grâce
de Dieu fait de nous des instruments
capables d'être utiles aux autres et de
leur communiquer cette bonne
nouvelle : Dieu veut que tous les
hommes soient sauvés et parviennent
à la connaissance de la vérité » (QCP
175). « Certains se demanderont
peut-être comment, de quelle
manière, ils peuvent communiquer
cette connaissance du Christ aux
autres. Je vous répondrai : avec
naturel, avec simplicité, en vivant
exactement comme vous le faites au
milieu du monde (...).C'est alors le
moment de leur découvrir le secret
divin de l'expérience chrétienne, de
leur parler de Dieu, du Christ, du
Saint-Esprit, de Marie. C'est le
moment d'essayer de transmettre, à
travers notre pauvre langage, la folie



de l'amour de Dieu que la grâce a
répandue dans nos cœurs » (QCP
148).

Le binôme qui vient d’être
mentionné, parole et exemple, se
prolonge, dans le vocabulaire de
saint Josémaria, dans un autre : piété
et doctrine. « La foi n’est pas destinée
uniquement à être prêchée : elle doit
être tout spécialement mise en
pratique » (AD 204). La foi se
manifeste dans le comportement. La
vie du chrétien, éclairée par la foi, la
fait resplendir, ouvre la voie à sa
transmission. C’est pourquoi
l’Écriture peut dire que le chrétien
est sel et lumière, ce qui exige de la
piété (une vie chrétienne de relation
effective avec Dieu) et de la doctrine,
la connaissance de la foi pour
pouvoir la communiquer : « "On
n'allume pas une lampe pour la
mettre sous le boisseau, mais sur le
lampadaire, pour qu'elle éclaire tous
ceux de la maison ; que votre lumière



brille ainsi devant les hommes, afin
qu'ils voient vos bonnes œuvres et
glorifient votre Père qui est dans les
cieux." Et, quand s'achève son séjour
sur la terre, Il donne cet ordre :
"euntes docete" — allez et enseignez.
Il veut que sa lumière brille dans la
conduite et dans les paroles de ses
disciples, et dans les tiennes aussi
» (S 930).

4. Cohérence de la vie

La vie de l’apôtre doit être
cohérente : il doit parler de ce qu’il
pratique et pratiquer ce dont il
parle ; et tant ce qu’il pratique que ce
dont il parle doivent refléter son
identification au Christ. C’est là le
véritable comportement exemplaire :
la transparence et la véracité de la
vie chrétienne (cf. AD 141). Saint
Josémaria met constamment en
garde contre le danger de mener une
double vie. Une vie de foi rabougrie,
qui n’agit qu’au sein des édifices

http://D78FD001C8631D08AB5413FD500AB42C1AC152B9/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5CTexte%2520ESPAGNOL%5Camg.htm#p141


religieux et des cérémonies
ecclésiastiques, et une autre, la vie de
travail, de relation sociale, de famille
ou de divertissement. En utilisant
une de ces expressions typiques qu’il
chérissait tant, il disait qu’il fallait
être « d’une seule pièce » : «
J’éprouverais une immense tristesse
si l’on était fondé à affirmer, de l’un
d’entre nous, qu’il est incohérent ; un
homme qui prétend vouloir être
vraiment chrétien, saint, mais qui en
méprise les moyens, puisqu’il ne
témoigne pas continuellement à Dieu
son affection et son amour filial dans
l’accomplissement de ses obligations.
Si telle était notre façon d’agir, nous
ne serions pas non plus, ni toi ni moi,
des chrétiens faits tout d’une pièce
» (AD 19). La cohérence de vie
n’implique pas l’absence d’erreurs ou
de fautes, mais la lutte pour en
rectifier constamment le cours (cf.
AD 163-164).

http://D78FD001C8631D08AB5413FD500AB42C1AC152B9/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5CTexte%2520ESPAGNOL%5Camg.htm#p19


La foi exclut la désertion, le fait
d’être enfermé dans une tour
d’ivoire. Le chrétien doit être
cohérent avec sa foi dans toutes les
manifestations de la vie : dans la
famille, au travail, dans son cercle
d’amis, dans la vie sociale et
publique. « Ayons le courage de
vivre, de façon publique et constante,
en conformité avec notre sainte foi
» (S 46). Un tel témoignage, cohérent
en tout temps et dans toutes les
situations, est ce dont le monde a
besoin pour garder vivante son
espérance dans la possibilité d’une
existence plus conforme à l’essence
de l’humanité. L’apôtre ne doit pas
renoncer à configurer un avenir
meilleur pour le monde, tout en
soulignant que cet avenir a pour
pierre angulaire l’enseignement du
Christ lui-même : « Que ta volonté
soit faite sur la terre comme au ciel
» (Mt 6, 10). C’est ce qu’il rend public
par sa conduite.

http://21C474023584E423961CCAFAC3FC566EDF5707B6/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5CTexte%2520ESPAGNOL%5Csur.htm#p46


Selon la hauteur ou le manque de
hauteur intellectuelle, morale et
esthétique d’une société donnée, il y
aura des moments où le chrétien
marchera – par la publicité
intrinsèque à sa conduite – à contre-
courant. La doctrine du Christ, à son
époque de l’histoire, n’était pas non
plus accommodante. Et ce sera
toujours une doctrine difficile à
accepter tant pour ceux qui la
pratiquent, qui doivent lutter contre
le péché, que pour ceux qui
l’écoutent, qui peuvent avoir
tendance à se détourner de la
lumière : « Celui qui fait le mal
déteste la lumière : il ne vient pas à
la lumière, de peur que ses œuvres
ne soient dénoncées » (Jn 3, 20-21).
C’est pourquoi le chrétien doit être
fort pour, quand le cas se présente,
manifester la foi, lui rendre raison,
même si cela coûte.

« Ne pas se laisser emporter par
l’environnement. Apporter



l’atmosphère du Christ en tous lieux
» est l’expression qu’il utilise souvent
dans ses écrits pour parler de cette
publicité de la foi par les œuvres.
Ainsi, saint Josémaria souligne dans 
Sillon, 318 : « Il y a bien des années,
j'ai découvert très clairement un
critère qui sera toujours valable :
l'atmosphère de la société, son
éloignement de la foi et de la morale
chrétienne, requièrent une nouvelle
façon de vivre et de propager la
vérité éternelle de l'Évangile. Au
beau milieu de la société, du monde,
les enfants de Dieu doivent rayonner
par leurs vertus, comme des lampes
dans l'obscurité — "quasi lucernae
lucentes in caliginoso loco." ».

5. L’attraction divine

L’apostolat de l’exemple prend la
forme d’une « invitation », d’une «
suggestion ». Le chrétien présente sa
vie aux autres comme une
accréditation qui les invite à



l’accompagner dans la suite du
Christ. C’est donc quelque chose
d’absolument étranger à l’imposition
d’une attitude dure ou méprisante.
C’est ainsi que le dira saint
Josémaria : « Si nous méditons
l’Évangile, et si nous examinons les
enseignements de Jésus, nous ne
confondrons pas ces ordres [le 
compelle intrare de la parabole de
l’invitation aux noces dans Lc 14,23]
avec la contrainte. Voyez comment le
Christ insinue toujours : Si tu veux
être parfait…, si quelqu’un veut venir
à ma suite… » (AD 37).

La vie de l’apôtre peut ainsi être
comparée, philosophiquement
parlant, à la cause exemplaire, celle
qui produit son effet par sa beauté et
sa perfection dans la recherche et
l’amour du bien, c’est-à-dire pour le
proposer comme la fin de ses propres
actions. C’est la beauté qui incline le
plus impétueusement à agir ; or, la
beauté doit être perçue, chacun en



juge, par la répercussion qu’elle peut
être appelée à avoir dans sa propre
vie. C’est pourquoi la conduite
exemplaire à la suite du Christ laisse
une telle marge de liberté. Saint
Josémaria attribue à l’apôtre « une
force vitale qui entraîne » (F 709). Et
il prévient en même temps que cette
force est à l’opposé de toute
coercition. La seule « coercition » que
Jésus exerça dans son passage sur
terre était celle de l’amour. Celui qui
aime, s’engage. C’est l’amour de Dieu
pour l’homme qui, en fin de compte,
attire l’homme vers Dieu. C’est la
raison pour laquelle saint Josémaria
dit qu’une coercition violente serait
aussi injuste qu’inefficace car «
personne sur la terre ne doit se
permettre d’imposer au prochain la
pratique d’une foi qu’il n’a pas ; de
même que personne ne peut
s’arroger le droit de faire du tort à
celui qui l’a reçue de Dieu » (AD 32).
« En dernier ressort, il est évident
que les décisions qui déterminent



l'orientation d'une vie, doivent être
prises par chacun personnellement,
en pleine liberté, sans contrainte ni
pression d'aucune espèce (...). Le
conseil ne supprime pas la liberté, il
donne des éléments pour juger, ce
qui élargit les possibilités de choix et
fait que la décision n'est pas
déterminée par des facteurs
irrationnels » (Entretiens 104).

Thèmes connexes : Apostolat.

Bibliographie :C 916-917, C 943-944 ; 
QCP 21 : Benoît XVI, Exhortation. Ap. 
Sacramentum caritatis 2007 ; Jean-
Paul II, Cart. Ap. Novo millennio
ineunte 2001, 24 et suiv. ; Scott Hahn 
Travail ordinaire, grâce
extraordinaire. Mon chemin spirituel
dans l’Opus Dei, Madrid, Rialp, 2007 ;
Domingo Ramos-Lissón, « L’exemple
des premiers chrétiens dans les

https://escriva.org/fr/camino/916/
https://escriva.org/fr/camino/943/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/21/


enseignements due la bienheureux
Josémaria » Romana. Bulletin de la
Prélature de la Sainte-Croix et de
l’Opus Dei 29 (1999), pp. 292-307 ;
Joseph Ratzinger - Vittorio Messori 
Rapport sur la Foi, Madrid, BAC,
1985 ; Kristina Simon, « L’audace de
l’exemple », dans GVQ, VIII p. 37-39.

Montserrat Herrero

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/exemple-
apostolat-de-l/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/exemple-apostolat-de-l/
https://opusdei.org/fr-be/article/exemple-apostolat-de-l/
https://opusdei.org/fr-be/article/exemple-apostolat-de-l/

	EXEMPLE, (APOSTOLAT DE L’)

