
opusdei.org

Evangelii Gaudium,
la joie de l’Evangile

Une exhortation apostolique du
Pape François.

10/12/2013

Le 26 novembre, à Rome, Mgr. Rino
Fisichella, Président du Conseil
pontifical pour la nouvelle
évangélisation, Mgr.Lorenzo
Baldisseri, Secrétaire général du
Synodes des évêques, et Mgr.Claudio
Celli, Président du Conseil pontifical
pour les communications sociales,
ont présenté l'exhortation
apostolique Evangelii Gaudium (La



joie de l'Evangile), écrite par le Saint-
Père dans le sillage du synode
d'octobre 2012.

Le document se compose de 222
pages divisées en une présentation et
cinq chapitres :

La transformation missionnaire de
l'Eglise, Dans la crise de
l'engagement communautaire,
L'annonce de l'Evangile, Tout le
peuple de Dieu annonce l'Evangile,
La dimension sociale de
l'évangélisation, Evangélisateurs
avec l'Esprit.

Voici le texte prononcé par
Mgr.Fisichella, avec les renvois de
paragraphe des citations:

"L’Exhortation apostolique du Pape
François écrite à la lumière de la joie,
pour redécouvrir la source de
l’évangélisation dans le monde
contemporain. C’est ainsi que l’on
pourrait résumer le contenu de ce



nouveau document que le Pape
François donne à l’Eglise pour
préciser les chemins que la pastorale
doit emprunter dans un avenir
immédiat. C’est une invitation à
retrouver une vision prophétique et
positive de la réalité, sans pour
autant se cacher les difficultés. Le
Saint-Père nous encourage et nous
engage à regarder devant nous, au-
delà de ce temps de crise, faisant une
nouvelle fois de la croix et de la
résurrection du Christ l’étendard de
la victoire (85). A plusieurs reprises,
le Pape fait référence aux
Propositions du synode de 2012,
montrant ainsi combien la
contribution du synode fut
importante dans la rédaction de cette
exhortation. Le document va
cependant plus loin que l’expérience
synodale. Le Pape y imprime non
seulement sa propre expérience
pastorale, mais aussi l’invitation à
accueillir le moment de grâce que vit
l’Eglise, afin d’avancer avec foi,



conviction et enthousiasme la
nouvelle étape de l’évangélisation.
Reprenant l’enseignement de «
Evangelii nuntiandi » de Paul VI, il
place de nouveau au centre la
personne de Jésus-Christ, premier
évangélisateur qui appelle chacun de
nous à prendre part avec lui à
l’œuvre du salut (12). L’action
missionnaire est le paradigme de
toute œuvre de l’Eglise (15) affirme le
Saint Père. C’est pourquoi il nous
faut accueillir ce temps favorable
pour discerner et vivre la nouvelle
étape de l’évangélisation (17) qui
s’articule autour de deux thèmes qui
forment la trame de l’exhortation.
D’une part, le Pape François
s’adresse aux Eglises particulières,
confrontées aux défis et aux
opportunités propres aux différents
contextes culturels, pour qu’elles
soient en mesure de spécifier le
travail de nouvelle évangélisation
dans leurs pays. D’autre part, le Pape
indique un dénominateur commun,



pour que toute l’Eglise, et chaque
évangélisateur, puisse adopter une
méthode commune, signe que
l’évangélisation est un chemin où
l’on marche à plusieurs, jamais de
façon isolée. Les sept points,
regroupés dans les cinq chapitres de
l’exhortation, constituent la vision du
Pape à propos de la nouvelle
évangélisation: la réforme de l’Eglise
sur la voie de la mission, les
tentations des agents pastoraux,
l’Eglise comprise comme la totalité
du peuple de Dieu qui évangélise,
l’homélie et sa préparation,
l’intégration sociale des pauvres, la
paix et le dialogue social, les
motivations spirituelles de
l’engagement missionnaire. Le lien
entre tous ces thèmes est l’amour
miséricordieux de Dieu qui va à la
rencontre de chacun pour manifester
le cœur de la révélation, la vie de
chacun trouve son sens dans la
rencontre de Jésus-Christ et dans la



joie de partager cette expérience
d’amour avec les autres (8).

Le premier chapitre développe la
réforme de l’Eglise sur la voie de la
mission, appelée à sortir d’elle-
même pour aller à la rencontre des
autres . Le Pape y exprime la
dynamique de l’exode et du don que
représente le fait de sortir de soi, de
cheminer et de semer toujours, et
toujours plus loin (21). L’Eglise doit
faire sienne l’intimité de Jésus qui est
une intimité itinérante (23). Comme
nous y sommes désormais habitués,
le Pape s’attarde en des expressions
qui font leur effet et crée des
néologismes pour faire comprendre
la nature de l’évangélisation. Parmi
eux, le Primerear , c’est-à-dire Dieu
qui nous précède dans l’amour,
montrant à l’Eglise le chemin à
parcourir. L’Eglise n’est pas dans une
obscure impasse, mais avance sur les
pas du Christ (Cf 1 P 2, 21) sûre du
chemin qu’elle parcourt. C’est



pourquoi elle avance sans peur. Elle
sait qu’elle doit aller à la rencontre,
chercher ceux qui sont loin, parvenir
jusqu’aux croisements des routes
pour inviter les exclus. Son désir de
proposer la miséricorde est
inépuisable (24). Pour aller dans
cette voie, le Pape François insiste
sur la « conversion pastorale, qui
veut dire passer d’une vision
bureaucratique, statique et
administrative de la pastorale à une
perspective missionnaire, où la
pastorale est en état permanent
d’évangélisation (25). De même qu’il
y a des structures qui facilitent et
soutiennent la pastorale
missionnaire,il y a malheureusement
« des structures ecclésiales qui
peuvent conditionner le dynamisme
évangélisateur » (26). L’existence de
pratiques pastorales dépassées et
fanées oblige à la créativité pour
repenser l’évangélisation.



En ce sens, le Pape affirme qu'une
détermination des objectifs sans un
travail de recherche communautaire
des moyens à prendre pour les
atteindre est vouée à demeurer une
pure fantaisie (33). Il faut donc se
concentrer sur l’essentiel (35) et
savoir que seule une dimension
systématique, c’est à dire unifiée,
progressive et proportionnée de la
foi, peut nous venir en aide. L’Eglise
doit pouvoir établir une hiérarchie
des vérités et sa relation avec le cœur
de l’Evangile (37 - 39). Il nous faudra
éviter de tomber dans le piège d’une
présentation de la foi seulement sous
son aspect moral, en d’éloignant du
caractère central de l’amour. Dans le
cas contraire, l’édifice moral de
l’Eglise risque de s’effondrer comme
un château de carte, et ceci est le plus
grand danger (39). Le Pape insiste
fortement pour que l’on trouve
l’équilibre entre le contenu de la foi
et le langage pour l’exprimer. La
rigidité avec laquelle on tient à la



précision du langage peut parfois en
ruiner le contenu en se détournant
d’une authentique vision de la foi
(41). Le passage important de ce
chapitre est le n° 32 où le Pape
montre l’urgence qu’il y a à avancer
dans certaines perspectives de
Vatican II. Il s’agit en particulier du
primat du Successeur de Pierre et des
Conférences épiscopales. Déjà, dans
Ut unum sint, Jean-Paul II avait
demandé qu’on l’aide à mieux
comprendre les objectifs du Pape
dans le dialogue œcuménique.

Le Pape François va dans le même
sens et se demande si une telle aide
ne pourrait pas parvenir d’une
évolution du statut des Conférences
épiscopales. Un autre passage (n° 38 -
45) est particulièrement important
quant aux conséquences qu’il
implique dans la pastorale: Le cœur
de l’Evangile s’incarne dans les
limites du langage humain. La
doctrine s’insère dans la cage du



langage, pour employer une
expression chère à Wittgenstein, ce
qui implique un vrai discernement
entre la pauvreté et les limites du
langage, et la richesse -souvent
encore inconnue- du contenu de la
foi. Le danger est réel que l’Église ne
prenne pas en compte cette
dynamique. Il peut ainsi arriver que
sur certaines positions, il y ait
comme un enfermement et une
sclérose du message évangélique, en
n’en percevant plus le
développement propre.

Le deuxième chapitre est consacré
aux défis du monde contemporain
et aux tentations qui
amoindrissent la nouvelle
évangélisation. Tout d’abord, le
pape affirme qu’il est nécessaire de
retrouver son identité sans complexe
d’infériorité qui amènerait à cacher
son identité et ses convictions…
parvenant ainsi à étouffer la joie de
la mission en une sorte d’obsession



d’être comme tout le monde et
d’avoir ce que les autres possèdent
(79). Les chrétiens tombent alors
dans un relativisme encore plus
dangereux que le relativisme
doctrinal (80), parce qu’il touche
directement la façon de vivre des
chrétiens. Il arrive ainsi que dans de
nombreuses manifestations de la
pastorale, les initiatives sont
plombées par la mise en avant de
l’initiative et non des personnes. Le
pape affirmé que la tentation est
réelle et commune d’une
dépersonnalisation de la personne.
De la même façon, le défi de
l’évangélisation devrait être abordé
comme une chance pour croître,
plutôt que comme une raison de
tomber en dépression. Mort à l’esprit
défaitiste (88). Il nous faut
retrouver le primat de la relation
personnelle sur la technique de la
rencontre qui déciderait comment,
où et pour combien de temps il



faudrait rencontrer les autres en
partant de ses préférences (88).

Parmi ces défis, il nous faut relever
ceux qui ont un rapport direct avec
la vie. La précarité quotidienne avec
ses funestes conséquences, les
différentes formes de disparité
sociale, le fétichisme de l’argent et la
dictature d’une économie sans
visage, l’exaspération de la
consommation et le consumérisme
effréné… nous place face à une
globalisation de l’indifférence et une
dépréciation moqueuse de la morale,
qui exclut toute critique de la
domination du marché, qui, à travers
la théorie de la rechute favorable
illusionne sur les réelles possibilités
d’agir en faveur des pauvres (n° 52 -
64). Si l’Eglise demeure crédible en
beaucoup de pays du monde, y
compris là où elle est minoritaire,
c’est en raison de ses œuvres de
charité et de solidarité (65). Pour
l’évangélisation de notre temps, face



au défi des grandes cultures
urbaines, les chrétiens sont invités à
fuir deux expressions qui en
détruisent la nature et que le Pape
François appelle mondanité (93). Il
s’agit en premier lieu de la
fascination du gnosticisme, une foi
repliée sur elle-même, sur ses
certitudes doctrinales, et qui
transforme l’expérience qu’on en fait
en critères de vérité pour juger les
autres. Le néo pélagianisme
autoréférentiel et prométhéen de
ceux pour qui la grâce n’est qu’un
accessoire tandis que leur
engagement et leurs forces sont seuls
responsables du progrès. Tout ceci
contredit l’évangélisation et crée une
sorte d’élitisme narcissique qui doit
être repoussé (94). Qui voulons-nous
être, se demande le Pape? Généraux
d’armées vaincues ou bien simples
soldats d’un bataillon qui continue à
combattre » ? Le risque d’une « Eglise
mondaine drapée dans le spirituel et
le pastoral » (96) est bien réel. Il nous



faut donc résister à ces tentations et
offrir le témoignage de la
communion (99) qui s’appuie sur la
complémentarité. A partir de là, le
Pape François milite pour la
promotion des laïcs et des femmes,
de l’engagement pour les vocations et
les prêtres. Regarder ce que l’Eglise a
accompli comme progrès ces
dernières années nous éloigne d’une
mentalité de pouvoir, au profit du
service pour une construction
unifiée de l’Eglise (102 - 108).

L’évangélisation est la mission de
tout le peuple de Dieu, sans
exclusive. Elle ne peut être réservée
ou déléguée à un groupe particulier.
Tous les baptisés sont directement
concernés.

Dans le troisième chapitre de
l’exhortation, le Pape en explique
le développement et ses étapes. On
met en évidence en premier lieu le
primat de la grâce qui agit



inlassablement dans la vie de tout
évangélisateur (112). Puis est
développé le rôle des différentes
cultures dans le processus
d’inculturation de l’Evangile, et le
danger de tomber dans l’orgueilleuse
sacralisation de sa propre culture
(117). Enfin, on parle du rôle
fondamental de la rencontre
personnelle (127-129) et du
témoignage de vie (121). On insiste
enfin sur la valeur de la piété
populaire, où s’exprime la foi
authentique de tant de personnes qui
donnent ainsi le témoignage de la
simplicité de la rencontre de l’amour
de Dieu (122 - 126). Pour terminer, le
Pape invite les théologiens à
valoriser les diverses formes
d’évangélisation (133), et s’arrête
assez longuement sur l’homélie
comme forme privilégiée
d’évangélisation, et qui demande une
vraie passion et un vrai amour de la
Parole de Dieu et du peuple qui nous
est confié (135 - 158).



Le quatrième chapitre est consacré
à la dimension sociale de
l’évangélisation . C’est un thème
cher au Pape François parce que si
cette dimension n’est pas clairement
prise en compte, on court le risque
de défigurer le sens authentique et
intégral de la mission
d’évangélisation (176). C’est le thème
majeur du lien entre l’annonce de
l’Evangile et la promotion de la vie
humaine en toutes ses expressions.
La promotion intégrale de toute
personne nous empêche d’enfermer
la religion en un fait privé, dépourvu
de conséquences sur la vie sociale et
publique. Une « foi authentique
implique toujours un désir profond
de changer le monde (183). Deux
grands thèmes font partie de ce
passage de l’exhortation. Le Pape en
parle avec une grande passion
évangélique, conscient que l’avenir
de l’humanité est en jeu:
L’intégration sociale des pauvres et la
paix et le dialogue social. S’agissant



du premier point, l’église, à travers la
nouvelle évangélisation ressent
comme sienne la mission de
collaborer pour résoudre les causes
instrumentales de la pauvreté et
pour promouvoir le développement
intégral des pauvres, comme
d’accomplir des gestes simples et
quotidiens de solidarité face à la
misère concrète « qui est chaque jour
devant nos yeux »(188). Ce qui
ressort de ces pages denses, c’est
l’appel à reconnaitre la « force
salvifique » des pauvres, et qui doit
être au centre de la vie de l’Eglise
avec la nouvelle évangélisation (198).
Il nous faut donc redécouvrir
d’abord l’attention, l’urgence, la
conscience de ce thème, avant toute
expérience concrète. Pour le Pape
François, non seulement l’option
fondamentale pour les pauvres doit
être réalisée, mais elle est d’abord
une attention spirituelle et religieuse
et est pour cela prioritaire (200). Sur
ces thèmes, la parole du Pape est



franche et sans détour. Le pasteur
d’une Eglise sans frontière (210), ne
peut se permettre de regarder
ailleurs. C’est pourquoi il demande
avec force de considérer la question
des migrants et énonce clairement
les nouvelles formes d’esclavage. Où
est celui qui tue chaque jour dans la
petite fabrique clandestine, dans le
système de prostitution, les enfants
utilisés pour mendier, en celui qui
doit travailler caché parce qu’il n’est
pas régularisé? Ne nous leurrons pas.
Il y a de nombreuses complicités
(211). De mille manières, le Pape
défend la vie humaine depuis son
commencement et la dignité de tout
être vivant (213). Sur le second
aspect, Il énonce quatre principes qui
sont le dénominateur commun pour
l’avancée de la paix et sa traduction
sociale. Peut-être en mémoire de ses
études sur R.Guardini, le Pape
François semble créer une nouvelle
opposition polaire. Il rappelle en
effet que le temps est supérieur à



l’espace, l’unité a le dessus sur le
conflit, la réalité est plus importante
que les idées, et le tout est supérieur
aux parties. Ceci nous amène au
dialogue comme première
contribution à la paix, et qui
concerne, dans l’exhortation, la
science, l’œcuménisme et le rapport
avec les religions non chrétiennes.

Le dernier chapitre traite de
l’esprit de la nouvelle
évangélisation (260). Elle se
développe sous l’action de l’Esprit
qui anime de façon toujours
nouvelle l’élan missionnaire à
partir de la vie de prière où la
contemplation tient la place
centrale (264).

La Vierge Marie, étoile de la nouvelle
évangélisation, est présentée en
conclusion comme l’icône de
l’annonce et la transmission de
l’Evangile que l’Eglise est appelée à



vivre avec enthousiasme et dans
l’amour du Seigneur Jésus.

Ne nous laissons pas voler la joie de
l’évangélisation! (83).

Le langage de cette exhortation
apostolique est clair et immédiat,
sans rhétorique ni sous-entendu.
Le Pape François va au cœur des
problèmes de l’homme
d’aujourd’hui, qui demandent à
l’Eglise plus qu’une simple
présence.

Il lui est demandé de renouveler ses
programmes et sa pratique pastorale
dans le sens de la nouvelle
évangélisation. L’Evangile doit être
adressé à tous, sans exclusive.
Certains, cependant, sont privilégiés.
Sans équivoque, le Saint-Père précise
son orientation: Ce ne sont pas tant
les amis et les riches voisins, mais
plutôt les pauvres, les infirmes, ceux
qui sont souvent dévalorisés et
oubliés…aucun doute ou explication



ne doivent affaiblir ce message si
clair (48). Comme en d’autres
moments importants de son histoire,
l’Eglise d’aujourd’hui ressent le
besoin d’un regard attentif pour
évangéliser à la lumière de
l’adoration, avec ce regard
contemplatif pour voir les signes de
la présence de Dieu. Les signes des
temps ne sont pas seulement
encouragés, mais ils deviennent
critères d’un témoignage efficace
(71). Premier d’entre nous, le Pape
François nous rappelle le mystère
central de notre foi: Ne nous
éloignons pas de la résurrection de
Jésus, ne nous donnons jamais pour
vaincus, arrivera ce qui arrivera (3).
L’Eglise du Pape François se fait
compagnon de route de nos
contemporains en recherche de Dieu
et désireux de le voir".

Source VIS



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/evangelii-
gaudium-la-joie-de-levangile/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/evangelii-gaudium-la-joie-de-levangile/
https://opusdei.org/fr-be/article/evangelii-gaudium-la-joie-de-levangile/
https://opusdei.org/fr-be/article/evangelii-gaudium-la-joie-de-levangile/

	Evangelii Gaudium, la joie de l’Evangile

