
opusdei.org

En route vers le
centenaire (2) La
mission de l'Opus
Dei dans la
méditation
personnelle et la
prédication de saint
Josémaria

Ce deuxième article de la série
préparatoire au centenaire
tente d'approfondir notre
compréhension de la finalité et
de la mission de l'Opus Dei à
travers la méditation
personnelle et les



enseignements de son
fondateur.

11/12/2024

Après des années de pressentiments,
de prières et d'espoirs, le 2 octobre
1928, saint Josémaria vit ce que Dieu
lui demandait. La force surnaturelle
de ce moment a rempli toute sa vie,
éclairant son chemin d'une manière
profonde et décisive, sans annuler en
rien sa liberté, mais en la confirmant
dans la mission qu'il avait acceptée
avec un dévouement total.
Jusqu'alors, comme il le disait, il ne
savait pas ce que Dieu attendait de
lui. A ce moment, il comprend enfin
que Dieu lui demande de diffuser
une manière de réaliser la recherche
de la sainteté dans le monde, une
manière qui privilégie la vie
ordinaire et le travail humain, qui
promeut l'engagement apostolique et



cohérent des laïcs. Il déclarera que ce
message, dont il se sent désormais
porteur, est aussi ancien et aussi
nouveau que l'Évangile.

« J'ai reçu l’illumination sur
l'ensemble de l'Œuvre en étant
plongé dans la lecture de ces papiers.
Je me suis agenouillé – j'étais seul
dans ma chambre, entre deux
causeries – et j'ai rendu grâce au
Seigneur, et je me souviens avec
émotion du son des cloches de la
paroisse de Notre-Dame des Anges
(...). J'ai rassemblé dans une certaine
unité les notes éparses que j'avais
prises jusqu'alors » (Notes intimes, no

306).

Lorsque saint Josémaria a vu cette
volonté de Dieu, il a cherché à savoir
s'il existait déjà une fondation dédiée
à cette mission ou s'il devait
l'entreprendre lui-même. Il lui fallut
aussi du temps pour discerner qui
devait en faire partie : des hommes



seulement ou également des femmes,
des prêtres et de quelle manière,
avec quelle structure canonique et
quel type d'engagement. On pourrait
dire, en exagérant peut-être un peu,
que le 2 octobre 1928, saint
Josémaria décida fermement d'être
de l'Opus Dei et d'être Opus Dei, sans
savoir encore, dans tous ses détails,
ce qu'était l'Opus Dei. C'était un
temps de gestation, comparable à
celui d'une mère qui porte en son
sein un nouvel enfant, qu'elle aime et
avec lequel elle parle, mais dont elle
n'a pas encore vu le visage et la
couleur des yeux.

Comprendre peu à peu en quoi
consistait ce chemin, quel était le
visage de la nouvelle créature qui
venait au monde, et en parler à Dieu,
n'est rien d'autre que la vie
intérieure de saint Josémaria en ces
années-là. L'Opus Dei commence à
prendre forme dans sa vie
spirituelle, dans sa relation avec



Dieu, dans sa prière et sa
mortification. Il commence à définir
ses objectifs, en indiquant aussi, de
temps en temps, les moyens de les
atteindre. Approfondir la mission de
l'Opus Dei, et donc identifier son
charisme, signifie connaître et mettre
en relation les différentes finalités
que saint Josémaria médite et
commente. Cela ne peut se faire
qu'en entrant dans la vie intime du
fondateur, avec respect et gratitude
envers Dieu. C'est l'itinéraire tracé
par la succession de ses Notes
intimes, témoignages de son dialogue
personnel avec le Seigneur, à
l'arrière-plan desquelles se dessinent
des habitudes, des initiatives et des
styles de vie.

Réconcilier la terre avec Dieu

Les notes disponibles dans lesquelles
les objectifs d'une nouvelle fondation
semblent être définis pour la
première fois datent de 1931. Saint



Josémaria mentionne l'idée d'étendre
le Royaume du Christ dans tous les
milieux, de rendre gloire à Dieu et de
coopérer au salut des âmes,
probablement en continuité avec
l'encyclique Quas primas (1925) de
Pie XI.

« "Christum regnare volumus", "Deo
omnis gloria", "Omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam". Par ces trois
phrases, les trois fins de l'Œuvre sont
suffisamment indiquées : le règne
effectif du Christ, toute la gloire de
Dieu, les âmes » (Notes intimes, no

171).

« Objectifs. – Faire en sorte que le
Christ règne, et qu'il règne
effectivement dans la société. 
Regnare Christum volumus. –
Rechercher toute la gloire de Dieu. 
Deo omnis gloria. – Sanctifier et
sauver les âmes : Omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam" (Notes intimes,
no 206).



Plutôt qu'une extension
géographique du Royaume – bien
qu'elle soit également présente dans
chaque nouvelle initiative qui voit le
jour – le fondateur semble porter un
intérêt particulier à une extension
qui englobe toutes les circonstances
de la vie et toutes les professions. Il
s'agit d'une mission destinée à
atteindre tous les domaines de
l'existence humaine, en particulier la
vie quotidienne et le travail. C'est
précisément le contenu de la locution
divine – une révélation particulière
de Dieu – du 7 août 1931 :

« Nous pouvons maintenant
comprendre l'émotion de ce pauvre
prêtre qui, depuis longtemps,
ressentait dans son âme cette parole
divine : et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12, 32) ; quand je serai élevé très haut
au-dessus de la terre, j'attirerai
toutes choses à moi. En même temps,
il vit clairement le sens que le



Seigneur, à ce moment-là, voulait
donner à ces paroles de l'Écriture : le
Christ doit être placé au sommet de
toutes les activités humaines. Il
comprit clairement que, par le
travail ordinaire dans toutes les
tâches du monde, il fallait réconcilier
la terre avec Dieu, pour que le
profane – même s'il est profane –
devienne sacré, consacré à Dieu, fin
ultime de toutes choses » (Lettre3, no

2).

Avec le passage des années et la
rédaction progressive des Lettres, des
Instructions et d'autres textes qui
serviront de base à une grande partie
de sa prédication, saint Josémaria a
laissé à ses enfants l'héritage
spirituel et intellectuel d'une
fondation nouvelle et consolidée.
C'est ainsi que les objectifs de l'Opus
Dei furent de mieux en mieux
expliqués. Il y a de nombreux textes
où il utilise le verbe susciter, en
l'attribuant à l'action de Dieu. C'est



l'amour miséricordieux de Dieu qui a
suscité l'Opus Dei, et il l'a fait avec
des objectifs précis : ces objectifs
constituent le cadre de sa mission.

Y a-t-il une idée centrale qui puisse
résumer ces objectifs ? Certainement,
et on pourrait peut-être l'exprimer
en disant que le Seigneur a suscité
l'Œuvre pour que les chrétiens
ordinaires puissent concilier leur
condition laïque de citoyens du
monde avec une recherche de
sainteté et une vie spirituelle qui ne
leur demande pas d'abandonner le
monde et ses dynamiques, résolvant
ainsi une sorte de conflit que
beaucoup ont perçu et qui persiste
encore aujourd'hui. En d'autres
termes, Dieu a suscité l'Œuvre pour
que, en ouvrant les chemins divins de
la terre, tous puissent aspirer à la
sainteté, à la plénitude de la filiation
divine, à travers la vie ordinaire,
entendue précisément comme le lieu
du travail ordinaire de chacun.



« En suscitant son Œuvre sur la terre,
le Seigneur est venu résoudre ce
conflit à la racine, en disant à de
nombreux laïcs que c'est
précisément dans le monde, dans
l'exercice de leur travail
professionnel ou de leur métier –
dans toute activité humaine – dans
l'accomplissement de leurs devoirs
d'état, qu'ils doivent se sanctifier et
aider les autres à se sanctifier ; en
leur donnant pour cela une ascèse,
un esprit pleinement séculier, des
moyens non plus adaptés mais
spécifiques à leur situation » (Lettre
23, no 18).

« En suscitant son Œuvre ces
dernières années, le Seigneur a voulu
que la vérité selon laquelle tous
doivent se sanctifier et qu'il
appartient à la majorité des chrétiens
de se sanctifier dans le monde, dans
leur travail ordinaire, ne soit plus
jamais méconnue ni oubliée » (Lettre
3, no 2).



« L'Opus Dei a ouvert à tous les
hommes tous les chemins divins de
la terre – parce qu'il leur a fait voir
que toutes les tâches nobles peuvent
être l'occasion d'une rencontre avec
Dieu, convertissant ainsi les travaux
humains en œuvres divines
» (Instruction, mai 1935/ 14-IX-1950,
no 1).

Tels sont les objectifs qui constituent
le cadre de la mission de l'Opus Dei et
qui en font un levain dans l'Église et
dans la vie de l'humanité. Tout
spécialement, ce levain n'est autre
que la vie chrétienne des laïcs qui,
par leur travail, transforment de
l'intérieur les réalités terrestres,
comme l'a souligné le Concile Vatican
II quelques années plus tard (cf. 
Lumen Gentium, no 31). Ainsi, la
nouvelle fondation rappelle ce qui
avait peut-être été oublié, vivifie ce
qui était tiède et rallume ce qui était
éteint, collaborant dans l'Église et
dans sa propre mission à ouvrir de



nouveaux horizons, à réveiller
l'enthousiasme et à transmettre la
paix et la joie.

Pour comprendre comment l'identité
et la mission de la nouvelle fondation
ont pris forme dans la méditation
personnelle de saint Josémaria,
certains auteurs[1] ont souligné
l'importance des déclarations du
fondateur de l'Œuvre lorsqu'elles
sont introduites avec une solennité
particulière par des phrases
programmatiques telles que : « Le
Seigneur a suscité son Œuvre pour...
» ; « Nous sommes venus nous
rappeler que... » ; « Depuis le 2
octobre 1928... », etc. Il ne s'agit pas
de déclarations circonstancielles ou
simplement illustratives, mais elles
appartiennent au cœur du message
prêché et, par conséquent, au cœur
de la mission reçue de Dieu.

« Nous sommes venus dire, avec
l'humilité de celui qui se sait pécheur



et peu de chose – homo peccator sum
(Lc 5, 8), disons-nous avec Pierre –
mais aussi avec la foi de celui qui se
laisse guider par la main de Dieu,
que la sainteté n'est pas une affaire
de privilégiés : que le Seigneur nous
appelle tous, qu'il attend l'Amour de
tous, de tous, où qu'ils soient ; de tous
quel que soit leur état, leur
profession ou leur métier » (Lettre 1,
no 2).

« Il importe de répéter sans cesse que
Jésus ne s’est pas adressé à un
groupe de privilégiés mais qu’il est
venu nous révéler l’amour universel
de Dieu. Tous les hommes sont aimés
de Dieu et il attend de tous leur
amour. De tous, quels que soient
leurs conditions personnelles, leur
position sociale, leur profession ou
leur métier » (Quand le Christ passe,
no 110).

Dans de telles citations
programmatiques, le rôle du travail



des fidèles chrétiens ordinaires
apparaît toujours, directement ou
indirectement, comme un lieu de
rencontre avec Dieu, comme une
occasion d'exercer les vertus, comme
une occasion d'apostolat et de bon
exemple ; en substance, le travail
apparaît comme ce qui rend possible
la recherche de la sainteté au milieu
du monde.

« En suscitant son Œuvre au cours de
ces années, le Seigneur a voulu que
la vérité selon laquelle tous doivent
se sanctifier, et qu'il appartient à la
majorité des chrétiens de se
sanctifier dans le monde, dans le
travail ordinaire, ne soit plus jamais
inconnue ni oubliée. Donc, tant qu'il
y aura des hommes sur la terre,
l'Œuvre existera. Il y aura toujours ce
phénomène : des gens de toutes
professions et de tous métiers,
cherchant la sainteté dans leur état,
dans leur profession ou dans leur
métier, étant des âmes



contemplatives au milieu de la rue
» (Lettre3, no 92).

Grâce à ces lumières, saint Josémaria
semble considérer l'objectif
d'ordonner le monde à Dieu – voire
de le réordonner, parce qu'il est
soumis au péché d'Adam et à nos
péchés – comme une grande tâche à
accomplir. Il y voit un objectif
réaliste, non utopique, un but élevé
et futur, mais certainement capable
de motiver et de soutenir un
véritable engagement de vie.

« C’est possible. Ce n’est pas un vain
rêve ! Si seulement les hommes se
décidaient à abriter l’amour de Dieu
en leur cœur ! Le Christ Notre
Seigneur a été crucifié et, du haut de
la Croix, il a racheté le monde en
rétablissant la paix entre Dieu et les
hommes. Jésus-Christ se souvient de
tous : et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum, si vous
me placez au sommet de toutes les



activités terrestres, c’est-à-dire si
vous êtes mes témoins lorsque vous
accomplissez votre devoir de chaque
instant, grand ou petit, alors
j’attirerai tout à moi, omnia traham
ad meipsum, et mon royaume parmi
vous deviendra une réalité. […]
Embrasser la foi chrétienne, c’est
s’engager à poursuivre la mission de
Jésus parmi les créatures. Chacun
d’entre nous doit être alter Christus,
ipse Christus, un autre Christ, le
Christ lui-même. Ce n’est qu’ainsi
que nous pourrons mener à bien
cette vaste, cette immense entreprise
qui n’aura jamais de fin : sanctifier
de l’intérieur toutes les structures
temporelles en y portant le ferment
de la Rédemption » (Quand le Christ
passe, no 183).

La mission de l'Opus Dei s'inscrit
donc directement, et non pas
indirectement, dans la mission de
l'Église de Jésus-Christ, levain au
milieu des peuples pour que le



Royaume de Dieu, déjà présent mais 
pas encore pleinement réalisé, se
répande sur toute la terre. C'est
précisément la mission du Fils,
éternisée dans l'histoire par l'Esprit
et confiée à son Église : récapituler,
réconcilier, réordonner toutes
choses, en restituant le monde au
Père, dans le Fils, par l'Esprit. Une
vision explicitement transmise par
saint Paul et saint Jean, mais
présente dans tout le Nouveau
Testament et préparée par l'Ancien.

« Le Seigneur veut que nous,
chrétiens – parce que nous avons la
responsabilité surnaturelle de
coopérer avec la puissance de Dieu,
puisqu'il l'a voulu dans son infinie
miséricorde – nous cherchions à
restaurer l'ordre brisé et à rendre
aux structures temporelles, dans
toutes les nations, leur fonction
naturelle d'instrument pour le
progrès de l'humanité, et leur
fonction surnaturelle de moyen pour



parvenir à Dieu, par la Rédemption : 
venit enim Filius hominis – et nous
devons suivre les traces du Seigneur
– salvare quod perierat (Mt
18,11)" (Lettre12, no. 19). 19).

Mission particulière au sein d'une
mission générale

Une fois la mission de l'Opus Dei
conçue comme une participation à la
mission du Fils de récapituler et de
réconcilier toutes choses, notamment
par le travail, pierre angulaire de la
sainteté elle-même, on comprend
que saint Josémaria, guidé par
l'inspiration divine, ait insisté dans
sa prédication sur certains points
essentiels. Entre autres, l'importance
du baptême, pour la dignité qu'il
confère et les tâches qu'il permet
d'accomplir en tant que sacrement
qui scelle cette filiation dans l'Esprit ;
l'humilité, ensuite, comme condition
indispensable pour régner avec le
Christ dans le service, parce que la



logique de la rédemption consiste à
annuler l'orgueilleuse prévarication
d'Adam par l'obéissance de l'humble
Serviteur de Yahvé.

La finalité de la nouvelle fondation
possède une nécessaire dimension
apostolique car elle s'inscrit dans le 
dynamisme de la mission du Fils que
l'Esprit Saint prolonge dans l'histoire
et dans l'Église. On comprend donc
que saint Josémaria ait tant insisté,
dès le début, sur la tâche
d'évangélisation qui était demandée
aux membres qui rejoignaient
l'Œuvre et sur la responsabilité que
cela impliquait : tous sont appelés à
être des apôtres.

La mission de l'Opus Dei se configure
donc comme une mission particulière
au sein de la mission générale de
l'Église. L'Œuvre collabore à la
mission confiée à toute l'Église – faire
advenir le Royaume, en appelant
tous les hommes et toutes les femmes



à la sainteté – à travers une lumière
particulière : rendre possible cet
appel dans le cadre du travail et des
activités ordinaires, et faire en sorte
que la réalisation du Royaume passe
par cette tâche.

« Mes filles et mes fils, dans le cadre
de la providence de Dieu pour le soin
de sa Sainte Église et pour la
préservation de l'esprit de l'Évangile,
depuis le 2 octobre 1928, notre
Seigneur a confié à l'Opus Dei la
tâche de bien mettre en évidence, de
rappeler à toutes les âmes, par
l'exemple de votre vie et par vos
paroles, qu'il existe un appel
universel à la perfection chrétienne
et qu'il est possible de le suivre. […]
Dieu veut se servir de votre sainteté
personnelle, recherchée selon l'esprit
de l'Œuvre, pour enseigner à tous,
d'une manière particulière et simple,
ce que vous savez déjà bien : que
tous les fidèles, incorporés au Christ
par le baptême, sont appelés à



rechercher la plénitude de la vie
chrétienne. Le Seigneur veut que
nous soyons ses instruments pour
rappeler concrètement – en le vivant
aussi – que l'appel à la sainteté est
universel dans le concret et non
exclusif à quelques-uns, ni à un état
de vie particulier, ni conditionné en
général par l'abandon du monde :
que tout travail, toute profession,
peut être un chemin de sainteté et un
moyen d'apostolat » (Lettre 6, nos.
25-26).

Même dans le cadre de la mission de
promotion de la spiritualité des laïcs,
qui est certainement la tâche de
toute l'Église et pas seulement de
l'Opus Dei, la nouvelle fondation
inspirée par Dieu conserve sa
mission particulière, qui tourne
encore une fois autour de la
sanctification et du travail sanctifié.

« Au sein de la spiritualité laïque, la
physionomie spirituelle et ascétique



particulière de l'Œuvre apporte une
idée, mes enfants, qu'il est important
de souligner. Je vous ai dit maintes et
maintes fois depuis 1928 que le
travail est pour nous l'axe autour
duquel doivent tourner tous nos
efforts pour atteindre la perfection
chrétienne. En recherchant la
perfection chrétienne au milieu du
monde, chacun de nous doit
nécessairement rechercher aussi la
perfection humaine dans son propre
travail professionnel. En même
temps, ce travail professionnel est le
pivot autour duquel tourne tout
notre effort apostolique » (Lettre 31,
no 10).

Puisqu'il s'agit d'une mission
particulière à l'intérieur d'une
mission générale, ceux qui
participent à cette nouvelle
fondation utilisent les moyens avec
lesquels l'Église prend soin de la vie
chrétienne de ses enfants et que,
logiquement, d'autres réalités



ecclésiales prêchent et pratiquent
également : la vie de prière, la
réception fréquente des sacrements,
le zèle évangélisateur, la promotion
de la famille chrétienne, la diffusion
des enseignements du Magistère, etc.
Ces moyens – nécessaires pour vivre
et agir dans l'Église – ne rendent pas
superflue la mission particulière de
l'Opus Dei. Bien qu'ils soient
essentiels pour notre salut, l'Opus Dei
y ajoute une approche particulière :
elle s'efforce d'orienter ces moyens
vers la sanctification de ses membres
à travers leur travail, faisant d'eux
des apôtres qui cherchent à orienter
les structures terrestres vers Dieu.
Bien qu'en principe tous les fidèles
baptisés soient appelés à accomplir
cette mission au milieu du monde, la
tâche particulière de l'Opus Dei est
d'éclairer ce chemin, en allumant en
eux la lumière qui leur permet de
l'emprunter. C'est l'image chère à
saint Josémaria : celle de la lanterne
éteinte qui, placée au milieu de la



rue, brille à nouveau comme il se
doit.

En d'autres termes, il ne serait pas
nécessaire de susciter l'Opus Dei pour
promouvoir les moyens habituels de
sanctification de la vie chrétienne.
Ces moyens sont également présents
dans l'Opus Dei, mais, en tant que
tels, ils ne justifieraient pas sa
mission. Pour mener à bien sa
mission, il est nécessaire qu'à ces
moyens s'ajoute une formation
spirituelle, intellectuelle et
apostolique propre à transformer le
monde et à le réconcilier avec Dieu à
travers le travail et les tâches
ordinaires, afin de placer le Christ au
sommet de toutes les activités
humaines, en accomplissant le
devoir de chaque instant et en étant
des témoins du Seigneur (cf. Quand le
Christ qui passe, no 183). Mettre en
pratique les moyens de la vie
chrétienne sans s'engager dans tout
cela ne suffirait pas pour faire partie



de l'Œuvre nouvelle que saint
Josémaria voulait commencer. C'est
pourquoi beaucoup de ses
enseignements étaient centrés sur
l'idée que pour être membre de
l'Opus Dei, il ne suffit pas d'être bon,
mais qu'il faut s'efforcer de bien
travailler.

« Le travail professionnel, quel qu’il
soit, devient une lampe qui éclaire
vos collègues et vos amis. C’est
pourquoi j’ai l’habitude de répéter à
ceux qui s’incorporent à l’Opus Dei,
et mon affirmation s’adresse aussi à
vous tous qui m’écoutez : que
m’importe que l’on me dise d’un tel
qu’il est un bon fils, un bon chrétien,
s’il est un piètre cordonnier ! S’il ne
s’efforce pas de bien apprendre son
métier, et de l’exercer avec soin, il ne
pourra ni le sanctifier, ni l’offrir au
Seigneur. Et la sanctification du
travail de tous les jours est, pour
ainsi dire, la charnière de la véritable
spiritualité pour nous tous qui,



plongés dans les réalités temporelles,
sommes décidés à fréquenter Dieu
» (Amis de Dieu, no 61).

Dans les articles suivants, nous
verrons comment cette spécificité,
qui identifie la mission de l'Opus Dei
dans l'Église, était et est présente
dans le charisme donné par Dieu à
saint Josémaria, et nous
développerons également comment
il comprenait le concept de travail
ordinaire, avec ses innombrables
applications dans la vie de tous les
jours.

Cette série est coordonnée par le
professeur Giuseppe Tanzella-Nitti. Il
compte sur une équipe de
contributeurs et contributrices, dont
certains sont professeurs à
l'Université pontificale de la Sainte-
Croix (Rome).



[1] Antonio Aranda, El hecho teológico
y pastoral del Opus Dei, Eunsa, 2021.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/en-route-vers-
le-centenaire-2-la-mission-de-lopus-dei-

dans-la-meditation-personnelle-et-la-
predication-de-saint-josemaria/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/en-route-vers-le-centenaire-2-la-mission-de-lopus-dei-dans-la-meditation-personnelle-et-la-predication-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-be/article/en-route-vers-le-centenaire-2-la-mission-de-lopus-dei-dans-la-meditation-personnelle-et-la-predication-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-be/article/en-route-vers-le-centenaire-2-la-mission-de-lopus-dei-dans-la-meditation-personnelle-et-la-predication-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-be/article/en-route-vers-le-centenaire-2-la-mission-de-lopus-dei-dans-la-meditation-personnelle-et-la-predication-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-be/article/en-route-vers-le-centenaire-2-la-mission-de-lopus-dei-dans-la-meditation-personnelle-et-la-predication-de-saint-josemaria/

	En route vers le centenaire (2) La mission de l'Opus Dei dans la méditation personnelle et la prédication de saint Josémaria

