
opusdei.org

Empathie: Ressentir
avec les autres

La charité est au rendez-vous
dès que l’on considère la dignité
de l’autre, que l’on se met à sa
place et que l’on a de l’empathie
pour lui. Un article à ce sujet
dans le cadre de la série «
Formation de la personnalité ».

17/06/2016

Nous avons tous l’expérience que,
très souvent, il ne suffit pas d’avoir
des données objectives pour bien
saisir ce qui se passe autour de nous.



Un musicien, par exemple, qui joue
pour des amis un morceau qui le
passionne, espère bien qu’ils vont
l’apprécier eux-aussi. Si ses auditeurs
se contentent juste de lui dire qu’il l’a
bien joué, mais sans montrer le
moindre enthousiasme, il se
découragera et se dira qu’il est
dépourvu de talent.

Combien de problèmes seraient
évités si nous nous efforcions de
mieux comprendre ce qui se passe
chez les autres, quelles sont leurs
attentes, leurs idéaux. «Plus qu’à
‘donner’, la charité consiste à
‘comprendre’ »[1], car pour vivre la
charité il faut commencer par
considérer la dignité de l’autre et se
mettre à sa place. On parle ainsi
aujourd’hui d’ ’empathie’ pour
définir la qualité qui nous aide à
nous mettre à la place des autres,
comprendre leur situation et
apprécier leurs sentiments.



Avec la charité, cette qualité favorise
la communion, l’union des cœurs
dont parle saint Pierre quand il dit «
qu’il y ait entre vous union de
sentiments, bonté compatissante,
charité fraternelle, affection
miséricordieuse, humilité »[2].

Apprendre du Christ

Les disciples ont perçu dès le début
la sensibilité du Seigneur, sa capacité
à se mettre à la place des autres, sa
compréhension délicate du cœur
humain, sa finesse à percevoir la
douleur d’autrui. En arrivant à Naïm,
sans que personne ne lui en parle, il
comprend le drame de cette veuve
qui vient de perdre son fils
unique[3]. Quand il entend le cri
suppliant de Jaïre et les
gémissements des pleureuses, il sait
le consoler et les apaiser [4].
Conscient des besoins de ceux qui le
suivent, il se soucie de leur repas [5];
il pleure en voyant pleurer Marthe et



Marie devant le tombeau de Lazare 
[6] et il est indigné par la dureté de
cœur des siens lorsqu’ils implorent le
feu du ciel pour brûler le village des
Samaritains qui ne les ont pas bien
accueillis [7].

La vie de Jésus nous apprend à
percevoir autrement les autres, à
partager leurs sentiments, leurs
illusions et leurs désenchantements.

Le Seigneur nous apprend à nous
intéresser aux états d’âme de ceux
qui nous entourent et, avec l’aide de
la grâce, à passer par-dessus leurs
défauts en évitant la distraction,
l’impulsivité ou la froideur. Nous
n’avons aucune excuse dans ce
domaine. « Ne croyons pas à la
valeur de notre apparente vertu de
saint, si elle n’est unie aux vertus
ordinaires des chrétiens. – Ce serait
porter de splendides bijoux sur du
linge de corps. »[8]. La proximité du
Cœur du Seigneur nous aide à



façonner le nôtre et à le remplir de
ses sentiments.

Charité, affabilité et empathie

« La charité du Christ n’est pas faite
seulement de bons sentiments envers
le prochain et ne se limite pas à
l’inclination à la philantropie. La
charité, communiquée à l’âme par
Dieu, transforme intérieurement
l’intelligence et la volonté : elle
donne un fondement surnaturel à
l’amitié et à la joie de faire le bien
»[9].

Il est beau de voir que les Apôtres, à
la chaleur de leur amitié avec le
Seigneur, modèrent petit à petit leurs
tempéraments, très différents, qui les
ont poussés à être peu compatissants
avec les autres.

Jean, si véhément qu’il a été appelé,
avec son frère Jacques, “fils du
tonnerre”, sera par la suite la
mansuétude même et insistera sur le



besoin d’être ouvert au prochain, de
se livrer aux autres comme le Christ
le fit.

«À ceci nous avons connu l’amour,
c’est que Lui a donné sa vie pour
nous. Nous aussi, nous devons
donner notre vie pour nos frères
»[10].

C’est aussi le cas de saint Pierre qui,
très dur face aux adversaires de
Jésus, s’adresse désormais à eux, au
Temple, et cherche à les convertir
avec des paroles dépourvues de toute
trace d’amertume :

« Je sais bien, frères, que vous avez
agi par ignorance, ainsi que vos
magistrats (…) Repentez-vous donc et
convertissez-vous, pour que vos
péchés soient effacés afin que le
temps de répit vienne de la part du
Seigneur »[11].

Saint Paul est aussi un bel exemple
dans ce sens. Après avoir été le



persécuteur acharné des chrétiens, il
se convertit et met au service de
l’Évangile son génie et son mauvais
caractère, son esprit clairvoyant et
son tempérament fougueux. À
Athènes, alors que son esprit bout
d’indignation devant tant d’idoles, il
tâche de sympathiser avec les
habitants. Il a l’occasion de
s’adresser aux Athéniens à
l’aréopage et, au lieu de leur
reprocher leur paganisme et leurs
mœurs dépravées, il en appelle à
leur soif de Dieu : « Athéniens, je
constate qu’à tous les égards vous
êtes éminemment religieux. Car
lorsqu’en passant je regardais les
objets de votre culte, j’ai trouvé
même un autel avec cette
inscription : Au Dieu inconnu. Celui
que vous adorez sans le connaître, je
viens vous l’annoncer »[12].

Cette attitude empreinte de
compréhension, encourageante au
possible, dévoile les traits saillants



d’une intelligence qui intègre et
module ses émotions. On perçoit
aussi le génie de quelqu’un qui tient
compte de la situation des autres. En
effet, il capte ses auditeurs selon leur
sensibilité, saisissant leurs centres
d’intérêt, pour les conduire vers la
plénitude de la vérité.

Chemin pour aimer la vérité

Pour aider les autres, la charité et la
douceur nous font percevoir les
raisons du cœur qui déverrouillent
plus facilement les portes de l’âme
qu’un raisonnement froid ou distant.

L’amour de Dieu nous encouragera à
être avenants et notre affabilité
rendra la vie chrétienne attrayante :
« La vraie vertu n’est pas triste et
antipathique, mais aimablement
joyeuse » [13]. Cela permet de
découvrir l’aspect positif de chacun
car l’amour de la vérité pousse à
reconnaître les moindres traces de



Dieu dans les cœurs, aussi déformées
qu’elles en aient l’air.

Dans ses rapports avec ses amis, ses
collègues, sa famille, la charité
pousse le chrétien à comprendre
ceux qui sont désorientés, soit parce
qu’ils n’ont pas eu l’occasion d’avoir
une foi bien informée, soit parce
qu’ils n’ont jamais eu de bons
exemples incarnant le vrai message
de l’Évangile. Il a aussi de l’empathie
pour ceux qui sont dans l’erreur : « Je
ne comprends pas la violence ; elle
ne me semble apte ni à convaincre ni
à vaincre ; l’erreur se dépasse par la
prière, par la grâce de Dieu, par
l’étude ; jamais par la force, toujours
par la charité. »[14]. Soyons donc
constamment patients pour dire la
vérité —-«veritatem facientes in
caritate»[15]-, aux côtés de celui qui
se trompe, sans doute, mais qui, avec
un peu de temps, pourra s’ouvrir à
l’action de la grâce. Comme le pape
François l’évoque, cette attitude tient



très souvent à « ralentir le pas,
mettre de côté l’appréhension pour
regarder dans les yeux et écouter, ou
renoncer aux urgences pour
accompagner celui qui est resté sur
le bord de la route. Parfois c’est être
comme le père du fils prodigue, qui
laisse les portes ouvertes pour qu’il
puisse entrer sans difficultés quand il
reviendra »[16].

Apostolat en union de sentiments

Certains pourraient tenter de réduire
l'empathie à une simple stratégie,
comme s'il s'agissait d'une de ces
techniques qui proposent un produit
au consommateur de telle manière
qu'il a l'impression que c'était
exactement ce qu'il cherchait.

Sans doute efficace d’un point de vue
commercial, cela ne correspond pas
à la vérité des rapports
interpersonnels. En effet, l’empathie
authentique suppose la sincérité,
incompatible avec une attitude



empruntée camouflant un intérêt
personnel.

La sincérité est essentielle quand on
cherche à faire connaître le Seigneur
à d’autres, à ceux qui partagent notre
existence. En ayant les mêmes
sentiments que ceux que Dieu a
placés sur notre route, nous avons la
finesse de la charité lorsque nous
nous réjouissons et que nous
souffrons avec chacun.

«Qui est faible que je ne sois faible
aussi ? Qui vient à tomber sans qu’un
feu me dévore ? »[17]

C’est un amour vraiment sincère qui
perce à travers le message de saint
Paul aux chrétiens de Corinthe.
Grâce à l’affabilité qui facilite la
communication, il est plus aisé de
frayer un passage à la vérité en
partageant les sentiments des autres.
L’âme devient plus réceptive à ce qui
lui est dit, surtout s’il s’agit d’un
raisonnement constructif qui



l’encourage à améliorer sa vie
spirituelle.

« Dans la communication avec
l’autre, la première chose est la
capacité du cœur qui rend possible la
proximité, sans laquelle il n’existe
pas de véritable rencontre
spirituelle. L’écoute nous aide à
découvrir le geste et la parole
opportuns qui nous secouent de
notre tranquille condition de
spectateurs »[18]. Une écoute
attentive nous implique dans la
réalité de l’autre. Nous cherchons
alors à l’aider à percevoir le pas que
le Seigneur lui demande de franchir
à un moment donné. Notre
interlocuteur qui perçoit bien que
l’on respecte sa situation, son avis,
ses sentiments et qu’on les assume,
ouvre alors les yeux de son âme pour
contempler la splendeur de la vérité
et l’amabilité de la vertu.



En revanche, l'indifférence envers
les autres est une grave maladie pour
l'âme apostolique. Il n'est pas
possible d'être distant avec ceux qui
nous entourent : « ces personnes,
pour qui tu es antipathique,
cesseront d’avoir cette impression
lorsqu’elles se rendront compte que
tu les aimes ‘vraiment’. Il n’en tient
qu’à toi »[19]. Des propos
compréhensifs, des détails de service,
une conversation aimable sont un
reflet sincère de l’intérêt que nous
portons au bien de ceux qui nous
entourent. Nous saurons nous faire
aimer, en créant une amitié qui
partage la merveille de l’amitié avec
le Seigneur.

Encourager à avancer

Le pape François nous assure qu’« un
bon accompagnateur ne cède ni au
fatalisme, ni à la pusillanimité. Il
invite toujours à se soigner, à se
relever, à embrasser la croix, à tout



laisser, à sortir toujours de nouveau
pour annoncer l’Évangile. » [20].

En comprenant les faiblesses des
autres, nous nous attacherons à les
encourager, à ne pas se laisser aller
au conformisme, à voir plus loin, à
toujours aspirer au but de la sainteté.

Agir de la sorte c’est imiter l’exemple
de la compréhension profonde, de
l’aimable exigence que nous a donné
Notre Seigneur. En effet, le soir de sa
Résurrection, il se place près des
disciples d’Emmaüs pour leur
demander « De quoi parlez-vous
ainsi en marchant ? »[21] leur
permettant ainsi de s’épancher, de
montrer le désenchantement qui
oppressait leur cœur, et la difficulté
qu’ils avaient à croire que Jésus était
vraiment revenu à la vie, comme les
saintes femmes en avaient témoigné.
Ce n’est qu’après que le Seigneur
prend la parole pour leur expliquer :
« Ne fallait-il pas que le Christ



souffrît toutes ces choses pour entrer
dans sa gloire ? »[22].

Cet entretien avec Jésus, qui répondit
à leur interrogations, eut une telle
portée que les disciples lui
demandèrent : « Reste avec nous ». 
[23] Et pourtant, au début, Jésus leur
avait reproché leur incapacité à
comprendre ce qu’avaient annoncé
les Prophètes [24]. Serait-ce le ton de
sa voix ? Son regard plein
d’affection ? Le fait est qu’ils se sont
sentis accueillis et en même temps
invités à changer. Dieu aidant, notre
façon de faire reflètera notre amour
pour chacun, notre connaissance de
son monde intérieur et l’encouragera
à avancer dans la vie chrétienne.

D’après Javier Laínez

[1] Saint Josémaria, Chemin, n. 463



[2] 1 P 3, 8

[3]Cf. Lc 7, 11-17.

[4] Cf. Lc 8, 40-56; Mt 9, 18-26.

[5] Cf. Mt 15, 32.

[6] Cf. Jn 11, 35.

[7] Cf. Lc 9, 51-56.

[8] Chemin, n. 409.

[9] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 71.

[10]1 Jn 3, 16.

[11] Ac. 3, 17. 19-20

[12] Ac, 17, 22-23.

[13] Chemin, n. 657.

[14] Saint Josémaria, Entretiens, n.
44.

[15] Ep 4, 15 (Vg).



[16] François, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24 novembre 2013, n. 46.

[17] 2 Cor 11, 29.

[18] François, Evangelii gaudium, n.
171.

[19] Saint Josémaria, Sillon, n. 734.

[20] François, Evangelii gaudium, n.
172.

[21] Lc 24, 17.

[22] Lc 24, 26.

[23] Lc 24, 29.

[24] Cf. Lc 24, 25.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/empathie-
ressentir-avec-les-autres/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/empathie-ressentir-avec-les-autres/
https://opusdei.org/fr-be/article/empathie-ressentir-avec-les-autres/
https://opusdei.org/fr-be/article/empathie-ressentir-avec-les-autres/

	Empathie: Ressentir avec les autres

