
opusdei.org

La consolation

Lors de l'audience générale du
23 novembre, le pape François
poursuit son cycle catéchétique
sur le discernement, en parlant
de consolation.

24/11/2022

Chers frères et sœurs, bonjour !

Nous poursuivons les catéchèses sur
le discernement de l'esprit : comment
discerner ce qui se passe dans notre
cœur, dans notre âme. Et après avoir
considéré quelques aspects de la
désolation - cette nuit obscure de



l'âme - parlons aujourd'hui de la 
consolation, qui serait la lumière de
l'âme, et qui est un autre élément
important pour le discernement, et à
ne pas prendre pour acquis, car elle
peut prêter à équivoque. Nous
devons comprendre ce qu'est la
consolation, tout comme nous avons
essayé de bien comprendre ce qu'est
la désolation.

Qu'est-ce que la consolation
spirituelle ? C'est une expérience
profonde de joie intérieure, qui
permet de voir la présence de Dieu
en toutes choses ; elle renforce la foi
et l'espérance, ainsi que la capacité à
faire le bien. La personne qui fait
l'expérience de la consolation ne se
résigne pas face aux difficultés, car
elle éprouve une paix plus forte que
l'épreuve. Il s'agit donc d'un grand
don pour la vie spirituelle et pour la
vie dans son ensemble. Et vivre cette
joie intérieure.



La consolation est un mouvement
intime qui touche au plus profond de
nous-mêmes. Elle n'est pas
ostentatoire, mais douce, délicate,
comme une goutte d'eau sur une
éponge (cf. saint Ignace de L., 
Exercices spirituels, 335) : la
personne se sent enveloppée par la
présence de Dieu, d'une manière
toujours respectueuse de sa propre
liberté. Ce n'est jamais quelque chose
de discordant, qui cherche à forcer
notre volonté, ce n'est pas non plus
une euphorie passagère : au
contraire, comme nous l'avons vu,
même la douleur - par exemple pour
ses péchés - peut devenir un motif de
consolation.

Pensons à l'expérience de saint
Augustin lorsqu'il parle avec sa mère
Monique de la beauté de la vie
éternelle ; ou à la joie parfaite de
saint François - qui était par ailleurs
associée à des situations très
difficiles à supporter - ; et pensons à



tant de saints et de saintes qui ont été
capables de faire de grandes choses,
non pas parce qu'ils se considéraient
bons et capables, mais parce qu'ils
ont été conquis par la douceur
apaisante de l'amour de Dieu. C'est la
paix que saint Ignace observait en lui
avec émerveillement quand il lisait
la vie des saints. Être consolé, c'est
être en paix avec Dieu, c'est sentir
que tout est bien en ordre dans la
paix, que tout est harmonieux en
nous. C'est la paix qu'Edith Stein a
éprouvée après sa conversion ; un an
après avoir reçu le baptême, elle
écrit - c'est ce que dit Edith Stein : «
En même temps que je m'abandonne
à ce sentiment, peu à peu une
nouvelle vie commence à me
combler et - sans aucune tension de
ma volonté - à me pousser vers de
nouvelles réalisations. Cet afflux de
vie semble jaillir d'une activité et
d'une force qui n'est pas la mienne et
qui, sans faire violence à la mienne,
se révèle active en moi. » (Psicologia



e scienze dello spirito, Città Nuova,
1996, 116). Autrement dit, la paix
véritable est une paix qui fait éclore
des bons sentiments en nous.

La consolation concerne avant tout
l'espérance, elle est orientée vers
l'avenir, elle met sur le chemin, elle
permet de prendre des initiatives qui
jusqu'alors avaient toujours été
reportées, ou même pas envisagées,
comme le baptême d'Edith Stein.

La consolation est une telle paix,
mais pas pour rester là assis à en
profiter, non, elle te donne la paix et
t'attire vers le Seigneur et te met sur
le chemin pour faire des choses, pour
faire de bonnes choses. Dans les
moments de consolation, lorsque
nous sommes consolés, nous avons le
désir de faire de bonnes choses,
toujours. Au contraire, lorsqu'il y a
un temps de désolation, nous avons
envie de nous refermer sur nous-
mêmes et de ne rien faire. La



consolation vous pousse en avant, au
service des autres, de la société, des
gens. La consolation spirituelle ne
peut pas être "pilotée" - tu ne peux
pas dire maintenant que vienne la
consolation, non, elle ne peut pas
être pilotée - elle ne peut pas être
programmée à volonté, c'est un don
du Saint-Esprit : elle permet une 
familiarité avec Dieu qui semble
annuler les distances. Sainte Thérèse
de l'Enfant-Jésus, visitant la basilique
Sainte Croix de Jérusalem à Rome à
l'âge de quatorze ans, cherche à
toucher le clou qui y est vénéré, un
de ceux avec lesquels Jésus a été
crucifié. Thérèse ressent cette audace
de sa part comme un transport
d'amour et de confiance. Et puis elle
écrit : "J'ai vraiment été trop
audacieuse. Mais le Seigneur voit le
fond des cœurs, il sait que mon
intention était pure [...]. Je me
comportais avec lui comme un
enfant qui se croit tout permis et
considère les trésors du Père comme



les siens" (Manuscrit
autobiographique, 183). La
consolation est spontanée, elle te
porte à tout faire spontanément,
comme si tu étais un enfant. Les
enfants sont spontanés, et la
consolation vous amène à être
spontané avec une douceur, avec une
très grande paix. Une jeune fille de
quatorze ans nous donne une
splendide description de la
consolation spirituelle : on ressent un
sentiment de tendresse envers Dieu,
qui rend audacieux le désir de
participer à sa propre vie, de faire ce
qui lui est agréable, parce qu'on se
sent familier avec Lui, on sent que sa
maison est notre maison, on se sent
accueilli, aimé, restauré. Avec cette
consolation, on ne peut capituler
devant les difficultés : en effet, avec
la même audace, Thérèse demandera
au Pape la permission d'entrer au
Carmel, même si elle est trop jeune,
et elle sera exaucée. Qu'est-ce que
cela signifie ? Cela signifie que la



consolation nous rend audacieux :
lorsque nous sommes dans un
moment de ténèbres, de désolation,
et que nous pensons : "Cela, je ne suis
pas capable de le faire". La
désolation te déprime, elle te fait voir
tout sombre : "Non, je ne peux pas le
faire, je ne le ferai pas". Au contraire,
dans les moments de consolation, tu
vois les mêmes choses d'une manière
différente et tu dis : "Non, je vais
aller de l'avant, je vais le faire". "Mais
tu es sûr ?" "Je sens la force de Dieu
et je vais de l'avant". Et donc, la
consolation te pousse à aller de
l'avant et à faire des choses qu'en
temps de désolation tu ne serais pas
capable de faire ; elle te pousse à
faire le premier pas. C'est la beauté
de la consolation.

Mais soyons prudents. Nous devons
bien distinguer entre la consolation
qui vient de Dieu des fausses
consolations. Dans la vie spirituelle,
il se passe quelque chose de



semblable à ce qui se passe dans les
productions humaines : il y a des
originaux et des imitations. Si la
consolation authentique est comme
une goutte sur une éponge, elle est
douce et intime, ses imitations sont
plus bruyantes et plus ostentatoires,
elles sont du pur enthousiasme, elles
sont des feux de paille, sans
consistance, elles conduisent au repli
sur soi, et au désintérêt pour les
autres. La fausse consolation finit
par nous laisser vides, loin du centre
de notre existence. Par conséquent,
lorsque nous nous sentons heureux,
en paix, nous sommes capables de
tout faire. Mais ne pas confondre
cette paix avec un enthousiasme
passager, car l'enthousiasme est là
aujourd'hui, puis il retombe et
disparaît.

C'est pourquoi il faut faire preuve de 
discernement, même quand on se
sent consolé. Car la fausse
consolation peut devenir un danger



si nous la recherchons comme une
fin en soi, de manière obsessive, et
que nous en oublions le Seigneur.
Comme dirait saint Bernard, on
cherche les consolations de Dieu et
on ne cherche pas le Dieu des
consolations. Nous devons chercher
le Seigneur, et le Seigneur, par sa
présence, nous console, et nous
pousse à continuer. Et ne pas
chercher Dieu pour qu'il nous
apporte des consolations, avec cette
insinuation, non, cela ne va pas, nous
ne devons pas être à la recherche de
cela. C'est la dynamique de l'enfant
dont nous avons parlé la dernière
fois, qui cherche ses parents
uniquement pour obtenir des choses
d'eux, mais pas pour eux-mêmes : il
procède par intérêt. "Papa, maman"
Et les enfants savent faire ça, ils
savent jouer, et quand la famille est
divisée, et qu'ils ont cette habitude de
chercher ici et là, ce n'est pas bon, ce
n'est pas de la consolation, c'est de
l'intérêt. Nous aussi, nous courons le



risque de vivre notre relation avec
Dieu de manière infantile, en
cherchant notre propre intérêt, en
essayant de réduire Dieu à un objet
pour notre propre usage et notre
consommation, en oubliant le plus
beau don qui est Dieu Lui-même.
Nous poursuivons ainsi notre vie, qui
se passe entre les consolations de
Dieu et les désolations du péché du
monde, mais en sachant distinguer
quand c'est une consolation de Dieu,
qui te donne la paix jusqu'au fond de
l'âme, de quand il s’agit d’un
enthousiasme passager qui n'est pas
mauvais, mais qui n'est pas la
consolation de Dieu.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/discernement-
la-consolation/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/discernement-la-consolation/
https://opusdei.org/fr-be/article/discernement-la-consolation/
https://opusdei.org/fr-be/article/discernement-la-consolation/

	La consolation

