
opusdei.org

PÉNITENCE, VERTU
ET SACREMENT DE
LA

1. La pénitence : considération
générale. 2. Le mystère de
l’amour miséricordieux de
Dieu. 3. La vertu de la
pénitence. 4. Le sacrement de la
miséricorde divine. 5. La
célébration du sacrement de la
Pénitence

15/07/2024

1. La pénitence : considération
générale.



2. Le mystère de l’amour
miséricordieux de Dieu.

3. La vertu de la pénitence.

4. Le sacrement de la miséricorde
divine.

5. La célébration du sacrement de la
Pénitence

La fidélité à la vocation chrétienne
n'est pas une tâche facile et le
Seigneur Lui-même a averti ses
disciples des difficultés qu'ils
rencontreraient pour entrer dans le
Royaume des Cieux (cf. Lc 13, 24). Ce
qui s'oppose à la sainteté, c'est le
péché, et aucune créature – à
l'exception de la Vierge Marie
Immaculée- n'est immunisée contre
son pouvoir : celui qui dit qu'il n'a
pas de péché se trompe et la vérité
n'est pas en lui (cf. 1 Jn 1, 8). C'est



pourquoi, avec l'appel à la sainteté,
résonne continuellement dans le
message chrétien l'appel à la
conversion (cf. Mt 4, 17 ; Mc 1 115).

C'est également le cas dans la
prédication de saint Josémaria. La
conviction de l'appel universel à la
perfection chrétienne ne le
conduisait pas à nier la réalité de la
fragilité humaine. Dans sa catéchèse,
il avertit que nous les hommes nous
ne devons pas nous étonner de
toucher nos misères, car « nous
traînons à l’intérieur de nous-mêmes,
comme une conséquence de notre
nature déchue, un principe
d’opposition, de résistance à la
grâce : ce sont les blessures du péché
originel, que nos péchés personnels
viennent raviver » (Amis de Dieu
214). C'est pourquoi disait-il ; « c’est
exprès que je le rabâche : la vie
spirituelle est commencement et
recommencement continuels
» (Forge 384) : « le saint n’est pas



celui qui ne tombe jamais, mais celui
qui se relève toujours, humblement
et avec une sainte opiniâtreté » (Amis
de Dieu 131).

1. Pénitence : considération
générale

Avec le nom de pénitence, la
tradition chrétienne fait référence à
chacune des multiples facettes du
rôle de fils prodigue que le chrétien
doit assumer. Pour exposer sa vaste
signification, nous utilisons la
description suivante que le
fondateur de l'Opus Dei fait du
chemin de retour du chrétien à la
maison du Père : « un perpétuel
retour (...), à l'aide de la contrition,
cette conversion du cœur, qui
suppose le désir de changer et la
ferme décision d'améliorer notre vie.
Cela se traduira, logiquement, par
des œuvres de sacrifice et de don de
soi. Revenir à la maison du Père au
moyen de ce sacrement du pardon



où, en confessant nos péchés, nous
nous revêtons du Christ et devenons
ainsi des frères, membres de la
famille de Dieu » (Quand le Christ
passe 64).

Dans la première partie de la
citation, on trouve ce que l'on appelle
communément la vertu de pénitence,
qui traduit l'état de conversion
permanente vers Dieu, à travers
lequel le chrétien enlève de sa vie les
traces du péché et progresse en
s'identifiant aux traits de la vie du
Christ (cf. Chemin de Croix, VIème
Station ; Chemin 212). Dans ce
contexte, il faut se rappeler que
l'usage traditionnel du terme
pénitence apparaît chargé d'une
riche polysémie. D'une part, la
pénitence signifie le changement
profond du cœur de l'homme, qui
consiste à modifier sa vie concrète en
cohérence avec le changement du
cœur ; d'autre part, cela signifie les
œuvres spécifiques de sacrifice et de



don de soi – appelées œuvres de
pénitence – dans lesquelles se traduit
le désir d'un changement de vie, s'il
est authentique. Dans ce dernier
sens, « pénitence signifie, dans le
vocabulaire chrétien théologique et
spirituel, l'ascèse, autrement dit 
l'effort concret et quotidien de
l'homme, soutenu par la grâce de
Dieu, en vue de perdre sa vie pour le
Christ, unique moyen de la gagner
(cf. Mt 16, 24-26 ; Mc 8, 34-36 ; Lc 9,
23-25) ;pour se dépouiller du vieil
homme et revêtir l'homme nouveau
(cf. Ep 4, 23) ; pour surmonter en soi
ce qui est charnel afin que prévale ce
qui est spirituel (cf. 1 Co 3, 1-20) ;
pour s'élever continuellement des
réalités d'ici-bas à celles d'en haut, là
où se trouve le Christ (cf. Col 3, 1 et
suiv.) » (RP, 4).

Dans la deuxième partie de la
citation, saint Josémaria se réfère
spécifiquement au sacrement de
Pénitence. Il est logique qu'il en soit



ainsi, puisque parmi les formes de
pénitence, le sacramentel occupe une
place prépondérante, car, comme
l'enseigne saint] Jean-Paul II, « parmi
tous ces actes, aucun n'est plus
significatif, plus divinement efficace,
ni plus élevé et en même temps plus
accessible au sein du rite lui-même
que le sacrement de Pénitence » (RP,
28). C'est la forme pénitentielle
propre aux chrétiens, à ceux qui,
constitués comme enfants de Dieu
par le baptême, retournent dans la
maison de leur Père ; le lieu où ils
trouvent l'amour miséricordieux de
Dieu qui continue d'offrir son
pardon. C'est pourquoi il avait
coutume de dire « que la meilleure
façon de vivre la vertu de pénitence
était d'approcher, contrit, du
sacrement de la confession » (DEL
PORTILLO, 1993, p. 147).

À la fin de la citation – nous
continuons à nous référer à Quand le
Christ passe 64 – il y a une référence



à la condition filiale du chrétien.
Cette indication n'est pas
accidentelle, car c'est le contexte
approprié pour comprendre dans sa
profondeur théologique à la fois la
vertu de pénitence et le sacrement de
la confession. Le dynamisme de la
vie chrétienne, décrit comme une
conversion continue, pourrait
conduire à une fausse vision du
chrétien, comme s'il vivait dans un
état permanent de tristesse devant
ses péchés, et de peur devant la
justice divine. Rien de plus contraire
à la vision que saint Josémaria a de la
vie chrétienne. Il affirme que le
chrétien est réaliste et ne doit pas se
soustraire à la responsabilité de ses
fautes ou omissions, mais il a
l'expérience profonde que le
Seigneur, qui demande notre
conversion, « n'est pas un maître
tyrannique, ni un juge rigoureux et
impitoyable : c'est notre Père. Il nous
parle de nos péchés, de nos erreurs,
de nos manques de générosité ; mais



c'est pour nous en libérer, pour nous
promettre son Affection et son
Amour. La conscience de notre
filiation divine imprègne de joie
notre conversion, elle nous dit que
nous sommes en train de revenir
vers la maison du Père » (Quand le
Christ passe 64). Et même face à la
mort, moment où le diable essaie de
conduire le chrétien au désespoir en
lui montrant ses fautes, Saint
Josémaria encourage à ne pas avoir
peur et à continuer à chercher Dieu
avec confiance, car alors Il nous
accueillera. comme le père du fils
prodigue (cf. Sillon 880).

2. Le mystère de l'amour
miséricordieux de Dieu

Dans la continuité de l'enseignement
paulinien, qui souligne que « Dieu est
riche en miséricorde » (Ep 2, 4), saint
Josémaria caractérise l'histoire du
salut comme l'histoire des
miséricordes divines. « Si vous



parcourez l'Ecriture Sainte vous y
découvrirez la présence constante de
la miséricorde de Dieu : elle remplit
la terre (Ps 32 [Vg 31], 5), elle s'étend
à tous ses enfants, super omnem
carnem (Si 18, 12), elle nous entoure
(Ps 31 [Vg 30], 10) , elle va au-devant
de nous (Ps 58 [Vg 57], 11), elle se
multiplie pour nous aider (Ps 35 [Vg
34], 8), et elle a constamment reçu
confirmation (Ps 106 [Vg 105], 2).
Dieu, qui s'occupe de nous comme un
Père très aimant, nous considère
dans sa miséricorde (cfr. Ps 24 [Vg
23], 7) : une miséricorde douce (cfr.
Sal 109 [Vg 108], 21 , belle comme un
nuage de pluie (Si 35,26) ».

« Jésus – poursuit-il – résume et
définit toute cette histoire de la
miséricorde divine :bienheureux les
miséricordieux, car ils obtiendront
miséricorde (Mt 5, 7). En une autre
occasion, Il dit : soyez miséricordieux,
comme votre Père céleste est
miséricordieux (Lc 6, 36). Bien des



scènes de l'Evangile restent gravées
dans notre mémoire : la clémence à
l'égard de la femme adultère ; la
parabole du fils prodigue ; celles de
la brebis perdue et du débiteur
pardonné ; la résurrection du fils de
la veuve de Naïm (cfr. Jn 8,1-11 ; Lc
15, 11-32 ; Lc 15, 1-7 ; Mt 18, 21-35 ; Lc
7, 11-17). Que de motifs de justice
pour expliquer ce grand prodige. Le
fils unique de cette pauvre veuve est
mort, lui qui donnait un sens à sa vie,
lui qui pouvait l'aider dans sa
vieillesse. Cependant le Christ ne fait
pas de miracles par justice mais par
compassion, parce que,
intérieurement, Il s'émeut devant la
douleur humaine. Quel sentiment de
sécurité doit produire en nous la
compassion du Seigneur ! Il
m'appellera et je l'entendrai, car je
suis miséricordieux (Ex 22, 27). Cette
invitation, cette promesse, Il n'y
faillira pas. Approchons-nous donc
avec confiance du trône de grâces
pour recevoir la miséricorde et la



grâce en temps opportun (He 4, 16)
» (Quand le Christ passe 7).

Devant ce Dieu riche en miséricorde,
saint Josémaria était
particulièrement ému en découvrant
sa promptitude et son empressement
à pardonner à ceux qui l'ont offensé.
« Nous avons été étonnés de la
grandeur de Dieu le Créateur, qui a
tiré toutes choses du néant. Nous
avons été à nouveau submergés par
Dieu le Rédempteur, qui vient sauver
l'humanité, avec tant d'amour qu'il
se laisse clouer sur la Croix, souffrant
tout ce qu'il peut – et Il peut tout ce
qu'Il veut et Il veut beaucoup -, parce
qu'Il nous aime tellement (...). Et,
enfin, on regarde le Dieu qui
pardonne... Et puis vient déjà la
folie : un Dieu qui pardonne !, qui
pardonne plus que toutes les mères
et que tous les pères ensemble
pardonnent à leurs enfants. Moi cela
me rend amoureux, cela m'enchante.
Je suis remué ! Un Dieu qui pardonne



est père et mère cent fois, un nombre
infini de fois » (cité dans
ECHEVARRÍA, 2001, p. 97).

La miséricorde de Dieu pourrait
sembler être en contradiction avec sa
justice. En effet, à la vue de la
multitude de péchés que les hommes
commettent, le fondateur de l'Opus
Dei constate qu'il tremble de se
référer à la justice de Dieu et en
appelle à la nécessité de recourir
avec insistance à la miséricorde
divine (cf. Quand le Christ passe 82).
Entre les deux attributs, la
miséricorde l'emporte sur la justice
lorsque l'homme reconnaît sa
culpabilité ; alors il trouve toujours le
pardon de Dieu même s'il ne le
mérite pas, quelle que soit la dette
qu'il a contractée (cf. Quand le Christ
passe 64). L'apparente contradiction
entre la justice et la miséricorde de
Dieu se surmonte si l'on considère
que les deux vertus « sont des
preuves d'Amour » (Chemin 431). De



quelle manière ? Saint Josémaria a
indiqué dans une homélie que « la
miséricorde s’identifie avec la
surabondance de la charité, qui
amène avec elle la surabondance de
la justice » (Amis de Dieu 232). Dans
l'économie salvifique, la
désorbitation généreuse de la justice
divine se matérialise avec l'envoi de
son propre Fils pour être la
propitiation pour les péchés des
hommes dans son propre sang (cf.
Rm 3, 25). Le juste meurt à la place
du coupable, et le coupable peut
invoquer les mérites de Jésus-Christ
pour que Dieu guérisse les péchés
commis et accorde son pardon (cf.
Quand le Christ passe 82).

3. La vertu de pénitence

Saint Josémaria ne se réfère pas
explicitement à la pénitence comme
une vertu, mais utilise l'expression «
esprit de pénitence » comme
synonyme de « vertu de pénitence ».



Comme indiqué ci-dessus, le contenu
sémantique du terme pénitence dans
ce contexte est très riche. Pour son
analyse, nous utilisons la relation
que saint Josémaria établit entre
pénitence et mortification.

La distinction conceptuelle entre les
deux termes apparaît clairement
dans Chemin, puisqu'un chapitre
différent est dédié à chacun d'eux.
Cependant, ils sont successifs, ce qui
indique déjà l'existence d'une affinité
entre les deux ; et cette affinité est
telle que le lecteur perçoit parfois les
deux termes comme synonymes.
C'est également le cas dans l'ouvrage
posthume Sillon, dans lequel des
vingt-trois points qui composent le
chapitre « Pénitence », ce mot
n'apparaît que dans trois d'entre eux,
tandis que le mot mortification est
utilisé en dix points différents.

La nature de cette distinction et
l'unité entre la mortification et la



pénitence est objet d'étude dans
l'édition critique-historique de 
Chemin. Selon Pedro Rodríguez, les
deux concepts se rejoignent sur deux
lignes. D'une part, la mortification
est comprise comme un
accomplissement quotidien, petit
mais héroïque dans sa constance ; la
pénitence indique plutôt ce que le
langage classique appellerait « les
grandes pénitences ». D’un autre côté
il y a la ligne selon laquelle le mot
pénitence assume la mortification en
son sein et s'entend en référence à sa
pleine signification théologique,
comme expiation ; c'est-à-dire
comme participation au mystère
rédempteur de la Croix, qui donne
sens à la douleur – des « petites
mortifications » quotidiennes à la
contradiction la plus féroce -, en la
replaçant dans le contexte de
l'Amour, de l'acceptation de la
totalité de l'existence, d'un
dévouement aimant au plan de Dieu



(cf. CECH, pp. 370-371 ; ILLANES,
2007, pp. 507-511).

Le sens de l'expression « esprit de
pénitence », dans les écrits de saint
Josémaria, se place dans cette
deuxième ligne. Pour le fondateur de
l'Opus Dei, ne possèdent pas l'esprit
de pénitence ceux qui font de
grandes mortifications pendant
quelques jours puis les abandonnent,
mais plutôt ceux qui offrent de petits
sacrifices par amour et sans
spectacle tous les jours (cf. Forge
784). « L’esprit de pénitence consiste
principalement à mettre à profit ces
nombreuses petites choses — actions,
renoncements, sacrifices, services…
— que nous rencontrons chaque jour
sur notre chemin, en les
transformant en actes d’amour et de
contrition, en mortifications, pour
rassembler en fin de journée un
bouquet, une très belle gerbe que
nous offrons à Dieu ! » (Forge 408).
Ceux qui ont un « esprit de pénitence



» persévèrent chaque jour en offrant
au Seigneur silencieusement, avec
abnégation, avec générosité, avec
joie, ces dépassements constants,
aplanissant les aspérités, se
débarrassant des défauts de la vie
personnelle et devenant ainsi un
autre Christ. cloué sur la Croix (cf.
Forge 208, Forge 403).

Lorsqu'on inscrit l'esprit de
pénitence dans la sphère de la
conversion et de la réparation, son
sens apparaît très proche, pour ne
pas dire qu'il s'identifie, avec le sens
du mot biblique metanoia. Dans
l'Ancien Testament, ce terme grec
signifie repentir, c'est-à-dire se sentir
désolé pour quelque chose qui a été
fait ou qu'on a cessé de faire, et qui
implique un changement sincère de
cœur, de sorte que, si l'on pouvait
décider à nouveau, on ne choisirait
pas ce qu'on regrette. Lorsqu'on
l'emploie en référence à l'homme, les
mauvaises œuvres devant Dieu



apparaissent comme l'objet de la
repentance.

Dans les Synoptiques, nous trouvons
deux traductions latines du verbe 
metanoein. En premier lieu, on
accède au verbe paenitere, qui
recueille la même signification que le
verbe metanoein dans l'Ancien
Testament : se repentir d'un mauvais
travail accompli devant Dieu. Dans
un deuxième temps, il est traduit par
l'expression agere paenitentiam : « la
pénitence, c'est le mouvement par
lequel les attitudes de conversion et
de repentir dont on vient de parler se
manifestent à l'extérieur : c'est ce
qu'on appelle faire pénitence. Ce sens
est bien perceptible dans le terme 
metánoia tel qu'il est employé par le
Précurseur selon le texte des
synoptiques. Faire pénitence veut
dire, finalement, rétablir l'équilibre
et l'harmonie rompus par le péché,
changer de direction même au prix
de sacrifices » (RP, 26).



La métanoïa a donc deux dimensions
inséparables, comme les deux faces
d'une même pièce : la conversion
intérieure et son expression
extérieure par l'ascèse et le
changement de vie en cohérence
avec le changement de cœur (cf. RP,
4). Si nous passons en revue les
textes dans lesquels saint Josémaria
traite de la pénitence, nous pouvons
voir que cette description de la
nature de la metanoia est
précisément la même avec laquelle il
caractérise l'esprit de pénitence.
Pour saint Josémaria, il n'y a pas de
véritable esprit de pénitence sans la
conversion sincère du cœur ; et le
repentir, s'il est authentique, se
manifeste nécessairement en œuvres
de réparation et de don de soi. On
s'en rend compte tout de suite en
voyant la raison qu'il introduit pour
insister sur le fait que l'esprit de
pénitence réside – mais pas
exclusivement – dans une
mortification continue : parce



qu'avec ce désir ininterrompu de
plaire à Dieu dans de petites batailles
personnelles, il est difficile
d'alimenter l'orgueil, la ridicule
naïveté de se considérer soi-même
comme héros remarquable (cf. Amis
de Dieu 138). Les « grandes
pénitences » sont compatibles avec
l'orgueil, et on peut rester loin de
Jésus même si de nouvelles roses
fleurissent chaque jour des
disciplines (cf. Chemin 200) ; En
revanche, la mortification, surtout si
elle est continue, est une
manifestation claire et sûre d'une
profonde humilité et d'une
conversion intérieure (cf. Chemin
204).

L'esprit de pénitence n'exclut pas
d'accomplir de « grandes pénitences
» ; de plus, « elles se révèlent saintes
et bonnes, et même nécessaires,
lorsque le Seigneur appelle sur ce
chemin » (Amis de Dieu 138). Ainsi,
par exemple, saint Josémaria



soutient que « le jeûne rigoureux est
une pénitence très agréable à Dieu »,
et nous invite à le pratiquer
fréquemment (cf. Chemin 231). Mais
il insiste sur le fait que le sceau qui
certifie l'authenticité qu'une telle
pénitence est une manifestation de
conversion intérieure est qu'elle
s'accompagne d'une mortification
habituelle. C'est pourquoi il
s'exclame : « Que la pénitence a peu
de prix, sans une constante
mortification ! » (Chemin 223). Un
des moyens qu'il suggère au chrétien
pour disposer d'un bon critère
lorsqu'il s'agit d'aspirer à de grandes
pénitences, et d'éviter que cette
pénitence soit désordonnée, est de
suivre les conseils du directeur
spirituel (cf. Chemin 233).

En tout cas, étant donné
l'inséparabilité dans l'esprit de
pénitence, entre les œuvres de
pénitence et de conversion
intérieure, il est pleinement justifié



que saint Josémaria, quand vient le
temps d'inviter les gens à réaliser des
travaux concrets, insiste sur les «
petites pénitences ». Ainsi, dans son
homélieSur les pas du Seigneur,
publiée dans Amis de Dieu, nous
trouvons la liste suivante de
quelques actes typiques de l'esprit de
pénitence. Malgré sa longueur, nous
la reproduisons intégralement car
elle reflète pleinement le sens de la
pénitence chez saint Josémaria :

« La pénitence, c’est
l’accomplissement exact de l’horaire
que tu t’es fixé, même si ton corps
oppose de la résistance ou si ton
esprit prétend s’évader dans des
rêveries chimériques. La pénitence,
c’est se lever à l’heure. Et aussi ne
pas remettre à plus tard, sans motif
valable, une tâche qui t’est plus
difficile ou coûteuse que d’autres.

« La pénitence consiste à savoir
concilier tes obligations envers Dieu,



envers les autres et envers toi-même,
en te montrant exigeant envers toi-
même pour trouver du temps pour
chaque chose. Tu es pénitent lorsque
tu te plies amoureusement à ton plan
de prière, même si tu es épuisé, sans
envie ou froid.

« La pénitence, c’est traiter toujours
les autres avec la plus grande charité,
en commençant par ton entourage.
C’est apporter la plus grande
délicatesse à t’occuper de ceux qui
souffrent, des malades, de ceux qui
traversent une épreuve. C’est
répondre avec patience aux raseurs
et aux importuns. C’est interrompre
ou modifier nos plans lorsque les
circonstances, les intérêts bons et
justes des autres surtout, le
requièrent.

« La pénitence consiste à supporter
avec bonne humeur les mille petites
contrariétés de la journée ; à ne pas
abandonner ton occupation même si



tu perds momentanément
l’enthousiasme avec lequel tu l’avais
entreprise ; à manger avec
reconnaissance ce qu’on te sert, sans
importuner par des caprices.

« La pénitence, pour les parents et,
en général, pour tous ceux qui ont
une mission de direction ou
d’éducation, c’est corriger quand il le
faut, en accord avec la nature de
l’erreur et les conditions de celui qui
a besoin de cette aide, par-delà les
subjectivismes bornés et
sentimentaux.

« L’esprit de pénitence nous amène à
ne pas nous attacher d’une façon
désordonnée à notre ébauche
monumentale de projets futurs, dans
laquelle nous avons déjà prévu nos
traits et nos coups de pinceau
magistraux. Quelle joie nous
donnons à Dieu lorsque nous savons
renoncer à nos gribouillis et à nos
coups de brosse d’artiste amateur et



que nous permettons que ce soit Lui
qui ajoute les traits et les couleurs
qui lui plaisent le plus ! » (Amis de
Dieu 138).

4. Le sacrement de la miséricorde
divine

Parmi toutes les œuvres de
pénitence, saint Josémaria invite
avec insistance à s'approcher du
sacrement de la Pénitence (ou de la
Réconciliation ou du Pardon). C'est
un thème constant dans sa catéchèse
sur ce sacrement, qui a acquis une
intensité toute particulière dans les
dernières années de sa vie, alors que
dans certains milieux il y avait une
diminution et même un abandon de
la pratique de la confession
fréquente (cf. DEL PORTILLO, 1993 ,
p. 146).

Le sacrement de la Confession, par
son institution, signifie et réalise
effectivement la conversion et la
réconciliation. Dans ce sacrement, le



pénitent se reconnaît comme
pécheur, accepte de se soumettre au
jugement de Dieu manifesté par
l'Église et entend la parole divine du
pardon. Pour cette raison, il peut être
considéré comme l'acte de pénitence
le plus convenable et le plus
suprême. Saint Josémaria s'émouvait
devant la richesse de la miséricorde
divine et, parmi toutes les
innombrables preuves et
manifestations de l'amour
miséricordieux de Dieu, il était
touché d'une manière particulière
par son pardon, qui lui faisait
découvrir dans toute sa profondeur
la paternité divine. Dans le
sacrement de Pénitence, le prêtre –
qui en vertu du sacrement de l'Ordre
a été configuré au Christ Prêtre –
pardonne efficacement les péchés du
pénitent précisément parce qu'il
n'agit pas en son nom propre mais au
nom de Jésus-Christ, Tête de son
corps mystique (cfr Quand le Christ
passe 79). Le sacrement de Pénitence



est l'œuvre de pénitence dans
laquelle le baptisé se tient devant le
Christ et reçoit son pardon, étant un
témoin immédiat de la miséricorde
divine. C'est pourquoi saint
Josémaria n'hésite pas à l'appeler «
vrai miracle de l'Amour de Dieu
» (Amis de Dieu 214).

Un autre nom avec lequel saint
Josémaria désigne ce sacrement est
celui de « sacrement de la joie » (DEL
PORTILLO, 1993, p. 144). Il soutenait
fermement que la joie est un bien
chrétien qui ne se perd que par le
péché, car – répétant les paroles de
saint Augustin – « Tu nous as faits
pour Toi, Seigneur, et notre cœur est
sans repos tant qu'il ne repose pas en
Toi » (SAINT AUGUSTIN, Confessions,
1, 1, 1). Quand le chrétien se
détourne de Dieu à cause d'une
offense commise, rien n'est perdu : «
Si nous nous repentons, s'il jaillit de
notre cœur un acte de douleur, si
nous nous purifions par le saint



sacrement de la pénitence, Dieu
s'avance à notre rencontre et nous
pardonne. Alors, il n'y a plus de
tristesse : il est tout à fait juste de se
réjouir puisque ton frère que voici
était mort et il est revenu à la vie ; il
était perdu et il est retrouvé (Lc 15,32)
» (Quand le Christ passe 178).

Conformément à l'enseignement
solennel du Concile de Trente, qui
définit l'absolution sacramentelle du
prêtre comme un acte judiciaire,
pour saint Josémaria le sacrement de
la Confession est un tribunal dans
lequel le juge est Dieu et l'accusé est
l'homme. « C'est un tribunal de
justice, sûr et divin, et surtout un
tribunal de miséricorde où siège un
juge très aimant qui ne désire pas la
mort du pécheur mais veut qu'il se
convertisse et vive (Ez 33, 11)
» (Quand le Christ passe 78). La
miséricorde et la justice de Dieu
s'entremêlent d'une manière
totalement insoupçonnée pour



l'homme dans ce sacrement : « Vois
comme elle est tendre et
miséricordieuse, la justice de Dieu !
— La justice humaine punit celui qui
avoue sa faute. La Justice divine, elle,
pardonne » (Chemin 309). La
surabondance de la justice, qui est
miséricorde, est présente dans le
sacrement de la pénitence parce que
« c’est là que nous sont appliqués les
mérites du Christ, Lui qui, par amour
pour nous, se trouve sur la Croix, les
bras étendus, et transpercé sur le
bois, par l’Amour qu’Il nous porte
encore plus que par les clous » (Forge
191).

La nature judiciaire de l'exercice du
pouvoir de lier et délier que Jésus-
Christ a donné aux apôtres et à leurs
successeurs, exige que, pour la
validité du sacrement, la confession
des péchés soit nécessaire : le
confesseur a besoin de connaître les
péchés pour prononcer la sentence,
même s'il s'agit d'une sentence de



grâce et de pardon. Saint Josémaria a
énuméré quatre qualités d'une
bonne confession : qu'elle soit
concise, concrète, claire et complète.
C'est-à-dire que l'accusation de
péchés se fait avec précision, en
utilisant uniquement les mots justes
et nécessaires ; en évitant de tomber
dans des divagations ou des
généralités, et en s'assurant que la
nature précise des fautes soit bien
comprise ; le tout, évidemment, dans
le respect de l'intégrité formelle de la
confession (cf. LUNA LUCA DE TENA,
1989, pp. 149-155) qui, selon la
doctrine de l'Église Catholique, exige
que le pénitent manifeste tous les
péchés mortels dont il a conscience
après un examen assidu (cf. CEC, n.
1456). Saint Josémaria nous poussait
à être très sincères, à ne rien omettre
dont le pénitent peut avoir honte, car
« si l’on veut avancer dans l’union à
Dieu, la sincérité est indispensable. –
S’il se cache en toi un “crapaud”,
mon fils, rejette-le ! Dis d’abord,



comme je te l’ai toujours conseillé, ce
que tu ne voudrais pas que l’on
sache. Comme on se sent bien après
qu’on a lâché le “crapaud” dans la
confession ! » (Forge 193).

Le fondateur de l'Opus Dei
recommandait – et c'est ainsi qu'il le
vivait (cf. ECHEVARRÍA, 2000, p. 222)
– d'aller au sacrement de la
Confession chaque semaine, et même
parfois, plus fréquemment, toujours
sans laisser de place aux scrupules
(voir Amis de Dieu 218). La
confession est nécessaire lorsque la
conscience accuse de péché mortel ;
saint Josémaria ne se limite pas à
rappeler ce précepte moral, mais se
réfère fréquemment au fait qu'une
âme amoureuse de Dieu se sente
obligée d'aller au sacrement en
raison de la douleur qui – sans
perdre la paix – naît de
l'accumulation de la commission des
petites négligences quotidiennes (cf.
Amis de Dieu 148, Amis de Dieu 214),



qui le poussent à se revêtir à
nouveau de notre Seigneur Jésus-
Christ (cf. Chemin 310). D'autre part,
il recommande non seulement de se
confesser fréquemment pour obtenir
la grâce sanctifiante, mais aussi
parce que c'est un moyen très
commode de progresser dans la vie
spirituelle : cela aide à maintenir une
conscience délicate qui évite de
s'endurcir devant le péché et de
résister à l’action salvifique de la
grâce (cf. AIG, p. 51), et cela donne la
grâce sacramentelle spécifique avec
laquelle les misères que nous portons
tous sont efficacement combattues
(cf. Amis de Dieu 214-219).

5. La célébration du sacrement de
pénitence

Saint Josémaria avait une véritable
passion pour l'administration du
sacrement de la pénitence. Ses
biographes racontent les nombreuses
heures qu'il a consacrées à la



célébration de ce sacrement dès le
début de sa vie sacerdotale. Seule la
sérieuse obligation de gouverner
l'Œuvre, qui exigeait de plus en plus
d'attention et de dévouement en
raison de son expansion, allait lui
limiter la possibilité d'exercer
directement le ministère de la
Réconciliation ; Cependant, il a
transmis sa passion aux fidèles de
l'Opus Dei, de telle sorte que Jean-
Paul II est allé jusqu'à affirmer qu'ils
semblaient avoir le charisme de la
confession (cf. DEL PORTILLO, 1993,
pp. 144-146). Grâce au long temps
passé dans le confessionnal, saint
Josémaria a accumulé une
expérience précieuse sur la façon
d'administrer ce sacrement, qu'il a
ensuite transmis dans sa catéchèse
aux prêtres. Il rappelait avant tout
que, parmi toutes les tâches du
ministère sacerdotal, la célébration
des sacrements de l'Eucharistie et de
la Confession « est si centrale dans la
mission du prêtre que tout le reste



doit tourner autour d'elle. D'autres
tâches sacerdotales – la prédication
et l'instruction dans la foi –
n'auraient aucun fondement, si elles
ne visaient pas à enseigner comment
traiter le Christ, à Le rencontrer dans
le tribunal aimant de la Pénitence et
dans le renouvellement non sanglant
du Sacrifice du Calvaire, dans la
Sainte Messe » (AIG, p. 75). En raison
de cette primauté du ministère du
Pardon, il exhortait fréquemment les
prêtres à l'accomplir avec générosité
et grande charité, exerçant
inséparablement la mission de
pasteur, juge, médecin et maître ; et il
encourageait à agir selon la
miséricorde de Jésus-Christ, qui est
venu appeler les pécheurs à se
convertir et à être sauvés (cf. Lc 5,
32), en cherchant toutes les âmes
pour les conduire à une conversion
profonde et sincère.

L'identification à Jésus-Christ doit
aller jusqu'à risquer sa propre vie



pour offrir le pardon de Dieu, si le
bien des âmes l'exige ainsi. Un
événement en ce sens a eu lieu
pendant la guerre civile espagnole,
dans la région où se déroulait une
forte persécution religieuse. Une fois,
saint Josémaria était dans un grenier,
se cachant d'une fouille de la milice
avec deux autres personnes. Il
connaissait à peine l'une d'entre elles
et il n'hésita pas à lui révéler qu'il
était prêtre au cas où celui-ci
voudrait recevoir l'absolution. Des
années plus tard, cette personne,
Juan Manuel Sainz de los Terreros,
reconnaissait qu'il « lui avait fallu
beaucoup de courage pour me dire
qu'il était prêtre puisque j'aurais pu
le trahir et, si on était entré, j’aurais
pu essayer de sauver ma vie en le
dénonçant » (AVP, II, p. 32).

Au cours de sa vie terrestre, Jésus-
Christ a montré une prédilection
particulière pour les enfants, et il a
corrigé ceux qui les empêchaient de



L'approcher (cf. Mc 10, 14). Saint
Josémaria se souvenait avec une
affection particulière de son
expérience de confesseur d'enfants,
lorsqu'à partir de 1927 et pendant les
années où il fut aumônier des Dames
Apostoliques de Madrid, il eut la
tâche de préparer annuellement des
milliers d'enfants pauvres à leur
première Communion. Il assurait
que les enfants, loin de subir un
traumatisme, expérimentent avec
gratitude la bonté de Dieu. Il
conseillait aux parents d'emmener
leurs jeunes enfants se confesser, car
grâce à la confession personnelle,
auriculaire et secrète, comme les
autres, ils auraient de plus en plus de
délicatesse de conscience et seraient
aussi plus heureux, sachant que dans
la Confession quelqu'un, qui
représente Jésus qui les aime, les
écoute (cf. DEL PORTILLO, 1993, p.
146 ;AVP, I, p. 280). Dans ce contexte,
il se souvenait parfois de sa première
confession : « Ma mère m'a emmenée



chez son confesseur, quand j'avais
six ou sept ans, et j'en ai été très
content. J'ai toujours éprouvé une
grande joie en m'en souvenant...
Savez-vous ce qu'il m'a donné
comme pénitence ? Je vous le dis,
vous allez mourir de rire. J'entends
encore le rire aux éclats de mon
père, qui était très pieux mais pas
bigot. Le bon prêtre – c'était un très
gentil moinillon – n'a rien proposé de
plus que ceci : tu diras à maman de te
donner un œuf au plat. Quand je l'ai
dit à ma mère, elle a commenté :
mon fils, ce père aurait pu te dire de
manger un bonbon, mais un œuf au
plat... On voit qu'il aimait beaucoup
les œufs au plat ! N'est-ce pas
merveilleux ? Que le confesseur de la
mère s'adresse au cœur de l'enfant –
qui ne sait encore rien de la vie –
pour lui dire de demander un œuf au
plat... C'est magnifique ! Cet homme
valait un empire ! » (AVP, I, p. 41, nt.
72).



Jésus-Christ est le bon pasteur qui
part à la recherche de la brebis
perdue et, une fois retrouvée, la
porte sur son dos pour la conduire à
la bergerie. Cette attitude du
Seigneur qui se sacrifie volontiers
pour la personne qui a besoin de son
pardon, afin de faciliter ainsi sa
conversion, était imitée par saint
Josémaria – qui conseillait aux
prêtres de faire de même – de
diverses manières. Avant tout, en
passant de nombreuses heures au
confessionnal, à attendre
patiemment – comme le père du fils
prodigue – l'arrivée des pénitents.
Ensuite par l'imposition de
pénitences concrètes, accessibles et
même faciles à réaliser, qu'il
complétait lui-même, en satisfaisant
généreusement par des prières et des
mortifications personnelles (cf. AVP,
I, p. 222). Il se comportait ainsi
comme le bon médecin, « qui
s'abstient d'appliquer des remèdes
énergiques quand, étant donné la



faiblesse du patient, ceux-ci
pourraient le mettre en danger. De la
même manière, le confesseur, animé
par un instinct surnaturel, n'impose
pas toujours tout le châtiment que le
péché mériterait, de peur que le
patient ne désespère et n'abandonne
totalement la confession » (S.Th.,
Supp. Q. 18, a. 4 c).

Jésus-Christ est le juge
miséricordieux qui ne refuse pas
l'espérance du pardon. C'est
pourquoi saint Josémaria
encourageait les prêtres à toujours
pardonner dans le sacrement de
Pénitence, et à ne pas refuser
l'absolution à moins que, après avoir
essayé de le pousser à une contrition
sincère, le pénitent ne remplisse les
conditions requises. Un événement
important dans la vie de saint
Josémaria, qui révèle ses efforts pour
aider à atteindre l'intégrité formelle
de la confession, s'est produit alors
qu'il était administrateur auxiliaire



de la paroisse de Perdiguera, au
début de son ministère sacerdotal.
Là, il passait de nombreuses heures
dans le confessionnal, et un jour, en
quittant l'église, il a entendu le
commentaire suivant d'une personne
à ses amis : « Gare avec le curé ! Si je
ne fais pas attention, il devinera tout
» (AVP, I, p. 203). Ce commentaire lui
causa une grande douleur et fut
comme un aiguillon pour mettre son
cœur davantage dans l'exercice du
ministère. Bien d'autres fois,
l'affection et l'effort dépensés l'ont
amené à obtenir la confession de
personnes qui ne voulaient pas
recevoir l'absolution, alors même
qu'elles étaient proches de la mort
(cf. AVP, I, pp. 282-283).

Jésus-Christ n'est pas seulement un
bon pasteur et un juge
miséricordieux, mais il est aussi le
médecin divin qui indique les
remèdes contre le mal, et le maître
qui enseigne comment faire le bien



(cf. Quand le Christ passe 7). C'est
pourquoi le sacrement de la
Confession offre non seulement le
pardon de Dieu, mais aussi une
direction spirituelle pour l'âme. Pour
cette raison, après avoir précisé que
les chrétiens sont toujours libres de
se confesser au prêtre qui a des
facultés ministérielles légitimes, saint
Josémaria conseillait de se confesser
au prêtre qui nous connaissait, qui
pouvait nous aider à redresser notre
vue, qui savait exiger de nous une foi
solide, de la finesse d'âme et une
vraie force chrétienne (cf. Quand le
Christ passe 7). Et il rappelait aux
prêtres que cette tâche exigeait d'eux
une formation doctrinale adaptée
aux circonstances du travail pastoral,
une extrême docilité au Magistère de
l'Église et une profonde connaissance
des âmes.

Avec ses conseils pratiques adressés
aux prêtres, le fondateur de l'Opus
Dei a toujours cherché à rendre



agréable, aussi bien qu'exigeant, le
chemin de la sainteté chrétienne, ce
qui passe nécessairement par la
Pénitence ; afin que le chrétien fidèle
trouve dans le ministre du sacrement
Jésus, le bon pasteur, et savoure la
joie de se savoir enfant de Dieu, qui
est Père, et un Père qui pardonne.

Thèmes connexes : Contrition ;
Mortification et pénitence ; Péché ;
Sacrements : Exposition d'ensemble.

Bibliographie : Amis de Dieu
126-140, Amis de Dieu 141-152, Amis
de Dieu 153-173, Amis de Dieu
221-236 ; AIG, p. 63-82 ; Chemin
172-207, Chemin 208-234 ; ECP 1-11,
ECP 57-66, ECP 73-82 ; Sillon
978-1000 ; CECH passim Saint jean
Paul II, Exhortation Apostolique 
Réconciliation et Pénitence, 1984 ;
Javier ECHEVARRÍA, “Llevar la Cruz



con garbo”, en Memoria del Beato
Josemaría. Entrevista con Salvador
Bernal, Madrid, Rialp, 20002, pp.
209-223 ID., “Pecado y perdón”, en
Itinerarios de vida cristiana,
Barcelona, Planeta, 2001, pp. 87-98 ;
Francisco LUNA LUCA DE TENA La
confesión, Madrid, Palabra, 19893 ;
Álvaro DEL PORTILLO, “El Pan y la
Palabra”, en Entrevista sobre el
Fundador del Opus Dei, Madrid,
Rialp, 19934, pp. 136-151.

Rafael DÍAZ DORRONSORO

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
penitence-vertu-et-sacrement-de-la/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-penitence-vertu-et-sacrement-de-la/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-penitence-vertu-et-sacrement-de-la/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-penitence-vertu-et-sacrement-de-la/

	PÉNITENCE, VERTU ET SACREMENT DE LA

