
opusdei.org

ORAISON (PRIÈRE)

1. Caractéristiques générales de
la prière des enfants de Dieu. 2.
L’oraison mentale. 3. De
l’oraison mentale et des
oraisons vocales à la vie de
prière.

11/11/2023

Caractéristiques générales de la
prière des enfants de Dieu.
L’oraison mentale.
De l’oraison mentale et des
oraisons vocales à la vie de
prière.

1. 

2. 
3. 



Prier, c'est entrer dans une relation
personnelle consciente avec Dieu et
diriger toute sa vie vers Lui et sa
gloire, en pratiquant les vertus
théologales. La prière se déploie sous
des formes multiples, déclinées en
prière vocale, mentale et
contemplative, dans le but de faire
de toute la vie une prière (cf. F 441).

Saint Josémaria affirmait : « de
parler de prière (...) je ne m’en
lasserai jamais » (Amis de Dieu 244).
En fait, la prière est présente dans
toute sa prédication. Parmi les textes
où il traite le sujet ex professo et le
plus en détail, se détachent le
chapitre « Prière » de Chemin
(81-117) et les homélies Vie de prière
et Vers la sainteté (AD 238-255, 294
-316) : La prière, dans l'enseignement
du fondateur de l'Opus Dei, s’intègre
complètement à l'appel universel à la
sainteté.



La prière chrétienne se fonde – et
cela est souligné dans l'enseignement
de saint Josémaria – sur la condition
baptismale d'enfant de Dieu dans le
Christ, actualisée par l'action de
l'Esprit, qui vient en aide avec sa
grâce (cf. Amis de Dieu 244, citant
Rm 8, 26). Le besoin de la prière, sa
constance et même sa nature
naissent de cette condition de fils.
Jésus-Christ lui-même a enseigné à
s'entretenir avec Dieu « comme un
fils parle avec son père » (Amis de
Dieu 145 ; cf. Lc 11, 1-2). Il y a «
d'infinies manières de prier »,
rappelle saint Josémaria, en même
temps qu'il souhaite pour tous « la
prière authentique des enfants de
Dieu » (AD 243), c'est à dire celle qui
pousse à aimer Dieu comme Père et à
mettre en pratique sa volonté.

Avec ce trait essentiel, certaines
caractéristiques ressortent de la
pensée de saint Josémaria sur la
prière qui la relient finalement à



l'amour, comme nous le verrons en
premier (§ 1). Ensuite, nous
traiterons de la prière mentale (§ 2)
pour montrer comment, avec la
prière vocale, elle mène à la vie de
prière (§ 3). Quelques mots de saint
Josémaria résument cet itinéraire : «
Grace à ces moments de méditation,
aux oraisons vocales, aux oraisons
jaculatoires, nous saurons, avec
naturel et sans spectacle, faire de
notre journée une louange
continuelle à Dieu. Nous resterons en
sa présence, comme les amoureux
qui ne cessent de penser à la
personne qu'ils aiment, et toutes nos
actions, même les plus infimes, se
rempliront d'efficacité spirituelle
» (QCP 119). On pourrait dire en
résumé que saint Josémaria conçoit
la prière comme une présence
continue d'amour.

1. Caractéristiques générales de la
prière des enfants de Dieu



La prière des enfants est caractérisée
par la parrhésie (cf. Ep 3, 12). Le
terme grec, qui désigne la liberté
d'expression que, par opposition à
l'esclave, le citoyen libre avait dans
l'assemblée du peuple grec, indique
chez saint Paul la confiance filiale
avec laquelle le chrétien s'approche
de Dieu. Tel est le ton essentiel de la
prière des enfants de Dieu, libérés
par le Baptême (cf. Entretiens 22),
chez Saint Josémaria. Une prière qui
est familiarité, amitié pleine de
sincérité et de simplicité, avec « une
sainte effronterie » (C 389 ; cf. C 893).
Comme le dit la liturgie romaine « 
audemus dicere », nous osons dire « 
Pater », en savourant ce mot (cf. QCP
64, 102 ; Rm 8, 15), pour atteindre
l'accomplissement de la volonté
divine. Cette prière est une présence
aimante et constante, une relation
intime et trinitaire, toujours dans
cette famille des enfants de Dieu
qu'est l'Église, pour atteindre une



certaine contemplation et
divinisation.

a) une prière, présence constante
d'amour

La présence de Dieu dans l'âme, par
Sa grâce, est rendue vivante par le
développement des vertus
théologales de la foi, de l'espérance et
de la charité : notamment par
l'amour. « Nos paroles, nos désirs,
nos pensées vont continuellement
vers ceux que nous aimons : c’est
comme une présence continuelle. Il
doit en être de même pour Dieu
» (AD 247). Cette réalité vient de
Dieu, qui nous a aimés en premier et
qui non seulement se fait connaître,
mais communique sa vie. Nous
pouvons « rencontrer Dieu,
personnellement et directement
» (QCP 118) et identifier notre
volonté avec la sienne, afin que ce
que le Christ a manifesté soit
accompli : « Si vous gardez mes



commandements, vous demeurerez
dans mon amour, comme moi, j’ai
gardé les commandements de mon
Père, et je demeure dans son amour
» (Jn 15, 10).

Le concept de présence de Dieu est
primordial chez Saint Josémaria.
Toute sa prédication nous invite à
vivre selon l'exemple constant de
Jésus, selon cette « façon habituelle
qu’a le Christ d’accourir au Père » en
tout temps (AD 239 ; cf. AD 240). «
Car notre Seigneur nous a fait savoir
par son exemple que c’est le
comportement le plus sûr : prier
constamment, du matin au soir et du
soir au matin. Quand tout se fait
facilement : merci, mon Dieu ! Quand
arrive un moment difficile :
Seigneur, ne m’abandonne pas ! Et
Dieu, doux et humble de cœur (Mt
11, 29), n’oubliera pas nos
supplications et ne restera pas non
plus indifférent : Demandez et l’on
vous donnera ; cherchez et vous



trouverez ; frappez et l’on vous
ouvrira (Lc 11, 9) » (AD 247). La
prière est le « seul chemin » pour le
chrétien (AD 238 pour rester dans
l'amour du Père.

Cette présence doit aspirer à être
continue, « comme le battement du
cœur » (AD 247), car, selon le
message de saint Josémaria, à la
lumière de l'enseignement du Christ
(cf. Lc 18, 1 ; 21, 36) et selon la
doctrine paulinienne (cf. Rm 12, 12 ;
1 Th 5, 17 ; Ep 6, 18 ; Col 4, 2) « la
journée entière peut être prière
» (QCP 119), « tota die, à chaque
moment » (AD 248), « le sommeil
aussi doit être prière » (QCP 119).
Nous trouvons des affirmations
similaires chez Saint Jérôme et Saint
Augustin, bien que Saint Josémaria
ait expérimenté cette réalité sur le
sommeil avant de les connaître. «
Dieu ne nous abandonne jamais
» (AD 247), Il est toujours à notre
écoute et par conséquent la prière



nous pousse à rester « attentif à Dieu
» (AD 241). C'est pourquoi on peut
parler d'une « vie de prière » (cf. AD
38, 92, etc.), qui « doit en plus se
fonder sur quelques moments que
nous consacrons chaque jour
exclusivement à la conversation avec
Dieu » (QCP 119), sans se limiter à
eux, mais bien en s'étendant à toute
la journée.

Et c'est une présence d'amour,
puisque Dieu nous aime et que nous
l'aimons : « En imitant le Christ, nous
gagnons le droit incomparable de
participer à ce courant d’amour
qu’est le mystère du Dieu unique en
trois Personnes » (AD 252). « J’ai
toujours compris la prière du
chrétien comme un entretien
amoureux avec Jésus, un entretien
qui ne doit jamais s’interrompre,
même aux moments où nous
sommes physiquement éloignés du
tabernacle ; car toute notre vie est
faite de ces refrains d’amour humain



transposés au plan divin... Et parce
qu’aimer, nous le pouvons toujours
» (F 435). La prière naît comme
réponse à la parole de Dieu que le
Verbe incarné nous a apporté et nous
apporte avec sa présence dans
l'Eucharistie, comme le manifeste le
parallélisme dans l'énumération que
nous trouvons dans Chemin : « Pain
et Parole ! : Hostie et prière » (C 87),
texte qui est la synthèse d'un autre –
» fréquenter Dieu dans la Parole et
dans le pain »-, qui date de 1937 (cité
dans CECH, p. 299, commentaire sur
le point 87).

b) Prière, relation avec Dieu

Dans les écrits de saint Josémaria, il y
a diverses expressions qui présentent
la prière comme un dialogue ou une
relation avec Dieu. Citons-en
quelques-unes :

- c'est une « conversation avec Dieu »
(AD 249), « parler avec Dieu » (AD
251) ; « se fréquenter » (C 91) ;



- c'est, à l'exemple de Marie, « élever
toujours notre regard vers l'amour
divin » (AD 241) et, comme elle,
méditer « longuement les paroles des
saints, ces hommes et ces femmes de
l’Ancien Testament qui attendaient le
Seigneur, ainsi que les événements
auxquels ils ont été mêlé » (AD 241).

- Elle consiste en une « conversation
intime avec Dieu : pour Lui parler,
pour L’invoquer, pour Le louer, pour
éclater en actions de grâces, pour
L’écouter ou simplement pour être
avec Lui » (AD 239). En résumé,
comme on peut le voir, on retrouve
dans la prière les fins de la Messe
(louange, pétition, action de grâce,
etc.) ;

- c'est un « authentique dialogue
d'amour » (AD 247) où le chrétien,
qui aime Dieu, Lui parle de tout ce
qui l'affecte : « [nous]ouvrons notre
conscience à une humble
conversation, pour Lui rapporter



avec confiance tout ce qui résonne
dans notre tête et dans notre cœur :
joies, tristesses, espérances, chagrins,
succès, échecs, et jusqu’aux plus
petits détails de notre journée » (AD
245) ; « Le thème de ma prière c'est
ma vie » (QCP 174 ; voir l'exemple de
la prière de Jésus lors de la
Transfiguration et à Gethsémani) : «
joies, tristesses, succès et défaites,
nobles ambitions, soucis
quotidiens…, faiblesses ! actions de
grâces et demandes, Amour et
réparation. En deux mots, Le
connaître et [se) connaître » (C 91 ) ;

- c'est enfin « donner à chaque
instant une vibration d’éternité » (AD
239).

Certes, lorsque deux personnes
s'aiment, le dialogue peut consister à
être ensemble, se sachant regardé et
regardant à son tour. « N'oublie
jamais que la prière ne consiste pas
en de beaux discours, en phrases



grandiloquentes ou consolantes… La
prière, c’est parfois regarder une
représentation de Notre-Seigneur ou
de sa Mère ; d’autres fois formuler
une demande, d'autres encore offrir
ce que l'on a fait de bien, les fruits de
sa fidélité... Comme la sentinelle qui
veille, nous devons nous tenir nous
autres à la porte de Dieu notre-
Seigneur : et cela c’est prier. Ou bien
être comme le petit chien aux pieds
de son maître. — N’aie pas peur de le
lui dire : Seigneur, me voici comme
un chien fidèle ; ou mieux, comme
un petit âne qui n’enverra pas de
ruades à celui qui l’aime » (F 73).

c) Caractère trinitaire de la prière

Saint Josémaria met en évidence que
l'intimité avec Dieu , grâce à la
prière, est destinée à grandir, de
sorte qu'il arrive un moment où
l'âme a besoin de fréquenter chacune
des Personnes divines (cf. QCP 86 ;
AD 306 ; F 296) : il nous apprend



particulièrement à le faire au cours
de la Messe (cf. QCP 91), et dans la
prière, où le Saint-Esprit nous guide
dans la contemplation de la vie de
Jésus-Christ et conduit à l'amour du
Verbe incarné, pour louer, dans le
Christ, Dieu comme notre Père, avec
la grâce de l'Esprit d'amour. Son
invitation à accourir au Saint-Esprit
dévoile la profonde expérience
personnelle de sa propre prière,
comme en témoigne un point
autobiographique de Forge : « Ne te
contente pas de parler au Paraclet,
écoute-Le ! Dans ta prière, considère
bien que la vie d’enfance, en te
permettant de découvrir en
profondeur que tu es fils de Dieu, t’a
rempli d’un amour filial pour le
Père ; souviens-toi bien
qu’auparavant, c’est par Marie que
tu es allé à Jésus, Lui que tu adores
comme un ami, un frère, dont tu es
totalement épris... Quand tu as reçu
ce conseil, tu as compris que,
jusqu’alors, même si tu savais que le



Saint-Esprit habite dans ton âme
pour la sanctifier... tu n’avais pas
“compris” la réalité de sa présence. Il
a fallu cette suggestion : et à présent
tu éprouves l’Amour au-dedans de
toi ; et tu veux te rapprocher de Lui,
devenir son ami, son confident..., Lui
faciliter le travail pour qu’il polisse,
arrache, enflamme... Je n’en serai pas
capable, pensais-tu. — Écoute-Le,
j’insiste. Il te donnera des forces. Et
c’est Lui qui fera tout, si tu le veux...
et tu le veux ! Dans ta prière, appelle-
Le : Hôte Divin, mon Maître, ma
Lumière, mon Guide, mon Amour, et
dis-Lui : fais que je sacheT'accueillir
avec prévenance, écouter tes leçons
et m’enflammer, Te suivre et
T'aimer. » (F 430).

Ainsi, de la relation de confiance
avec Marie Très Sainte et de la
conscience de la filiation divine dans
le Christ, qui présuppose l'action de
« (l') Esprit qui fait de [nous ses] fils ;
et [vers qui] nous crions « Abba ! »,



c’est-à-dire : Père !" (Rm 8, 15, cité
dans QCP 118), on grandit en union
avec Dieu jusqu'à atteindre une
véritable intimité avec l'Esprit Saint,
puisque c'est Lui qui « qui fait jaillir
la flamme et la rend propre à
allumer des incendies d’amour » (AD
244). Il y a, dans un certain sens, un
mouvement circulaire ascendant, de
l'Esprit à l'Esprit, « de colombe en
colombe », comme le disait Grégoire
de Nysse.

Le Saint-Esprit meut l'intelligence, la
volonté et les affections. Dans le texte
d'Amis de Dieu qui vient d'être cité,
saint Josémaria écrit qu'avant
d'atteindre cette flamme qui «
propage des incendies d'amour », «
on ressent l’assistance amoureuse du
Saint-Esprit, lumière, feu, vent
impétueux » (AD 244). Sa lumière
illumine l'intelligence, son feu
enflamme la volonté et son vent
impétueux renforce les affections.
Une prière composée par saint



Josémaria en 1934 nous invite à cette
lecture : « Viens, ô Esprit Saint ! :
Éclaire mon intelligence pour
connaître tes commandements :
fortifie mon cœur contre les
embûches de l'ennemi : enflamme
ma volonté...J'ai entendu Ta voix, et
je ne veux pas m'endurcir et résister
en disant : plus tard... demain. Nunc
cœpi ! Maintenant ! Car demain peut,
peut-être, me faire défaut. Oh, Esprit
de vérité et de sagesse, Esprit
d'intelligence et de conseil, Esprit de
joie et de paix ! : je veux ce que Tu
veux, je veux parce que Tu veux, je
veux comme Tu veux, je veux quand
Tu veux... » (cité dans DEL
PORTILLO, 1995, p. 167 ; cf. Ps 77 [Vg
76], 11).

La prière d'action de grâces à Dieu, «
pour Le remercier de sa tendresse
paternelle de chaque instant, envers
nous » (QCP 8), est la plus élevée. La
paternité amoureuse de Dieu est
également à la base des invitations



de saint Josémaria à parler dans la
prière de tout ce qui nous importe : «
tout ce qui nous concerne intéresse
notre Père céleste » ( AD 245). « Le
Seigneur, en nous voulant pour
enfants, nous fait vivre dans sa
maison, au milieu de ce monde ; nous
intègre à sa famille, fait nôtre ce qui
est sien, et sien ce qui est nôtre ; nous
vaut cette familiarité et cette
confiance qui nous font Lui
demander, comme des petits enfants,
la lune ! » (QCP 64). Ainsi, une
manifestation possible, bien que non
nécessaire, de la filiation divine est la
prière d'enfance, à laquelle la prière
du Rosaire peut conduire (cf. SRECH,
p. 91).

d) La prière chrétienne, prière en
Église

Saint Josémaria fixe fréquemment
son attention sur les premiers
disciples, sur l'Église naissante ;
également en ce qui concerne la



prière (cf. AD 242 ; cf. Actes 1,14 ; 2,
42 ; 12,5). Le catholique apprend la
prière dans « l'Église », dans cette
Église « qui perdure ici et, en même
temps, transcende l'histoire », et qui
nous transmet une façon de prier qui
implique « le sens de la fraternité, la
communion avec tous les frères qui
ont déjà disparu et se purifient au
Purgatoire – l'Église souffrante -, ou
ceux qui jouissent déjà de la vision
béatifique – l'Église Triomphante – ,
aimant éternellement le Dieu trois
fois Saint » (Aimer l’Eglise, pp. 42-43).
La prière chrétienne est celle des
enfants de Dieu dans l'Église. Une
Église qui est famille, puisque le
Christ « fait de nous une famille,
l'Église » (Entretiens, 123), où nous
vivons « une véritable identité des
uns aux autres, et de nous tous au
Christ » (F 630). Sachant que Dieu est
partout, y compris dans l'existence
ordinaire et la vie au foyer : «
également au sein du foyer, car,
comme l'a dit le Seigneur, que deux



ou trois, en effet, soient réunis en mon
Nom, je suis là au milieu d'eux (Mt 18,
20) » (Entretiens 103).

Le chrétien prie « pour l'Église, pour
les âmes » (S 461) : « Avoir l’esprit
catholique implique que nous
sentions peser sur nos épaules une
sollicitude pour toute l’Église, et pas
seulement pour telle ou telle de ses
composantes. Et cela exige aussi que
notre prière s’étende du nord au sud,
de l’est à l’ouest, dans une demande
généreuse » (Forge 583). Il prie pour
que « le Saint-Esprit assiste son
peuple, et spécialement la Hiérarchie
» (Entretiens, 21). La Communion des
saints est essentiellement prière et
pénitence les uns pour les autres (cf.
C 544-550). Elle se fait spécialement
présente à la Messe : « Par Lui, avec
Lui, en Lui, pour Lui et pour les
âmes, je vis. Je vis de son Amour et
pour son Amour, malgré mes misères
personnelles. Et malgré ces misères,
peut-être à cause d'elles, mon Amour



est un amour qui se renouvelle
chaque jour » (cité dans
ECHEVARRÍA, 2001, p. 243). Jean-Paul
II a affirmé, dans son homélie pour
la canonisation du 6 octobre 2002,
que « Saint Josémaria était un maître
dans la pratique de la prière, qu'il
considérait comme une « arme »
extraordinaire pour racheter le
monde. Il conseillait toujours : «
D’abord, prière ; ensuite, expiation ;
en troisième lieu, et loin en “
troisième lieu ”, action » (C 82).

S'adressant aux chrétiens, hommes et
femmes des conditions les plus
variées, Josémaria Escrivá de
Balaguer leur rappelait leur vocation
à l'apostolat : faire connaître le Christ
est un appel baptismal et se réalise
comme une surabondance de la vie
de prière (cf. C 961 ), pour que les
autres puissent aussi être des « âmes
de prière » (QCP 8). La prière est « le
fondement de toute œuvre
surnaturelle »(AD 238 ). Il



recommandait le livre de Jean
Chautard, L’âme de tout apostolat
(1910), dont le premier titre, La
prière, base de l’apostolat (Sept Fons,
1909), est éloquent. Et, s'adressant
aux prêtres, il leur indiquait que,
lorsqu'ils prêchent, ils doivent, en
même temps qu'ils parlent, faire leur
oraison, afin que leur prédication
soit sincère ; leur méditation –
ajoutait-il – doit être nourrie surtout
par la Liturgie des Heures, la prière
officielle de l'Église, et, par
conséquent, partie importante de la
mission qui leur est confiée.

e) Méditation, amour, contemplation

Les temps de prière doivent
comprendre des espaces de
méditation, c'est-à-dire une
considération attentive et pleine de
dévotion de la vie du Seigneur, des
passages de l'Écriture, ainsi que des
vérités de la foi chrétienne et des
textes d'auteurs spirituels. Dans cette



méditation, l'action de l'intelligence
qui examine et pondère peut
prédominer, même si le cœur est
toujours présent avec un dialogue
amoureux et affectif avec Dieu le
Père, avec le Christ, avec Sainte
Marie : « Mon Dieu, je t'aime, mais...
Apprends-moi à aimer ! » (C 423) ; «
N’aie pas peur d’appeler le Seigneur
par son nom — Jésus — et de lui dire
que tu l’aimes » (C 303) ; « Ô Mère,
Mère ! Par ce mot — fiat — vous avez
fait de nous les frères de Dieu et les
héritiers de sa Gloire. — Soyez
bénie ! » (C 512). De cet amour
naîtront des demandes de pardon ou
d'aide, des actes de réparation, des
actions de grâces, des résolutions. Et,
quand Dieu voudra et comme Il
voudra, il pourra arriver que l'âme
se rende compte qu'« elle va vers
Dieu, comme le fer attiré par la force
de l'aimant » (AD 296) ; c'est la prière
contemplative, d'où découle « une
divinisation qui, te rapprochant de



ton Père, te fera davantage le frère
de tes frères, les hommes » (C 283).

2. Prière mentale

Lors de la description des formes ou
des manifestations de la prière, il est
courant de faire un schéma qui
pourrait être appelé croissant ou
générique, en commençant par les
prières vocales, puis en passant à la
méditation et enfin à la
contemplation. Il en va ainsi du 
Catéchisme de l'Église catholique (nn.
2700-2719), et aussi, à un certain
moment, de Saint Josémaria (cf. AD
296). Nous préférons focaliser ici
notre regard sur la prière mentale,
en comprenant comme tels les
moments qui sont consacrés, chaque
jour, à être seuls avec Dieu. Saint
Josémaria le recommandait dès le
début : « Tu m’as écrit, et je te
comprends : “ Je fais tous les jours
mon “ petit moment ” d’oraison :
sans quoi… ! ” » (C 106). « Notre



journée ne devrait pas être exempte
de moments spécialement consacrés
à parler à Dieu, moments où notre
pensée s’élève vers Lui, où les mots
n’ont pas besoin de venir aux lèvres,
parce qu’ils chantent déjà dans notre
cœur. Réservons à cette pratique de
piété un temps suffisant ; à heure
fixe, si possible ; près du Tabernacle,
en tenant compagnie à Celui qui est
resté là par Amour. Et s’il n’est pas
possible de faire autrement,
n’importe où, car notre Dieu se
trouve de façon ineffable dans notre
âme en état de grâce. Je te conseille
néanmoins d’aller à l’oratoire chaque
fois que tu le peux : si je ne l’appelle
pas chapelle, c’est pour mieux
marquer que ce lieu ne requiert pas
une attitude officielle, propre aux
cérémonies, mais bien plutôt une
élévation de ton esprit vers le ciel,
dans le recueillement et l’intimité,
avec la conviction que Jésus-Christ
nous voit, nous entend et nous
attend ; qu’il se tient au milieu de



nous dans le tabernacle où, caché
sous les espèces sacramentelles, il est
réellement présent » (AD 249)

a) Dispositions intérieures, heure et
lieu

Quatre dispositions qui
conditionnent toute prière peuvent
être mises en évidence :
l'authenticité, la confiance en Dieu,
l'humilité et l'esprit de sacrifice.

- Le « désir d'accomplir la Volonté du
Père » (Amis de Dieu 243) rend la
prière authentique, en opposition à
l'attitude des hypocrites (cf. Mt 7, 21).
La prière doit être liée à la vie et
donc à avoir « vraiment la volonté de
faire passer dans la réalité les
motions intérieures que le Saint-
Esprit éveille en notre âme » (AD
243). Cela suppose « une disposition
claire, habituelle et actuelle
d’aversion pour le péché » (AD 243) :
la prière conduit à la conversion.



- Lors de la préparation à la prière
mentale, il est nécessaire d'actualiser
la conscience de la présence de Dieu
(cf. C 90 ; AD 244), « sûrs qu'Il nous
écoute et nous répond » (AD 245).
Saint Josémaria nous invite à prier
avec confiance : « Dieu, qui regarde
avec amour toute notre journée,
préside à notre prière intime : (...)
nous devons nous confier à Lui
comme on se confie à un frère, à un
ami, à un père » (AD 246 ; cf. 
Entretiens 102).

- L'humilité est également essentielle,
car « La prière est l'humilité de
l'homme qui reconnaît en même
temps sa profonde misère et la
grandeur de Dieu, à qui il s'adresse et
qu'il adore, de sorte qu'il attend tout
de Lui et rien de lui-même » ( Sillon
259). Elle pousse simplement à tout
manifester au Seigneur, même le fait
qu'on ne sait pas prier : « dès que tu
as commencé à dire : “ Seigneur, je
ne sais pas faire oraison !… ” sois



assuré que tu es déjà en train de la
faire » (C 90 ; cf. AD 244). Saint
Josémaria relie ce conseil au passage
de l'Évangile dans lequel les disciples
disent à Jésus : « Seigneur, apprends-
nous à prier ! » (Lc 11, 1), paroles au
fond desquelles il perçoit comme un
soupçon de plainte : « Seigneur, je ne
sais pas m’adresser à toi ! » (AD 244 ;
cf. C 84).

- La mortification est une condition
pour être une « âme de prière » (C
72 ; cf. S 446, 467), et en même temps
« la prière est valorisée par le
sacrifice » (C81) : prière et
mortification – « prière des sens
» (QCP 9) – sont revendiquées dans la
prédication de saint Josémaria,
comme « culte quotidien à Dieu » ( S
994).

En se référant aux moments de
prière, avec la recommandation de
ne les délaisser aucun jour, le
fondateur de l'Opus Dei conseille la



ponctualité, pour surmonter « la
lâcheté, l’idée erronée que la prière
peut attendre. Ne reportons jamais
cette source de grâces » (AD 246) : il
est bon de prier » à une heure fixe, si
possible »(AD 249). Il nous invite
aussi à bien choisir le lieu où l'on
prie : chaque fois que possible,
devant le tabernacle, où Jésus est
substantiellement présent, avec sa
Très Sainte Humanité (cf. QCP 120),
et qu'il appelle « Béthanie », en
souvenir de cette intimité, de cette
relation empreinte de simplicité avec
Jésus qu'ont eue Marthe, Marie et
Lazare (cf. QCP 195). Mais il indique
aussi qu'il est important de ne pas
gaspiller les appels du Saint-Esprit,
car il « souffle où Il veut » (Jn 3, 8),
aussi bien « lorsque tu t’y attends le
moins, dans la rue, au milieu des
soucis de chaque jour, dans le
tumulte et le tohu-bohu de la ville
» (C 110), « en lisant un journal
» (Notes intimes, n. 673, 26 mars
1932 : CECH, p. 314) : « n'importe



quel endroit est propice à une telle
rencontre de Dieu » ( Sillon 461). Il y
a eu, dans la vie de saint Josémaria,
plusieurs épisodes au cours desquels
il a vécu cette action parfois
impétueuse du Saint-Esprit, par
exemple sous la forme de locutio
divina.

b) Moyens pour prier

Dieu a l'initiative dans la prière. C'est
pourquoi, comme nous venons de le
dire, nous devons nous laisser
emporter par l'Esprit Saint, qui,
parfois, accordera, quand et comme
Il le voudra, des moments intenses de
prière. Mais il est vrai en même
temps que la grâce divine compte sur
la coopération humaine, et en ce sens
la prière implique l'engagement, de
commencer et de recommencer (cf.
ECHEVARRÍA, 2006, p. 214 ; C 292 et
suiv.), de mettre des moyens ou des
recours sur lesquels appuyer la
relation avec Dieu.



Saint Josémaria conseille de se
tourner d'abord vers la parole de
Dieu qui nous est transmise dans la
liturgie et dans la Sainte Écriture. Et
ainsi il nous invite à méditer sur
l'Évangile et « à réciter les psaumes
et les prières du missel, plutôt que
des prières privées ou particulières !
» (C 86). Il a commenté divers
psaumes, dont le Psaume 2, qu'il
encourageait à méditer en
considérant notre propre filiation
divine. Une lecture christocentrique
de ce psaume permet de se sentir
interpellé comme un fils dans le Fils,
participant à sa Croix, et appelé à
recevoir le monde entier comme
héritage : à porter toutes choses et
toutes les personnes à Dieu. Le
psaume proclame la filiation divine
du Seigneur Jésus, ainsi que la
confiance en Dieu toujours
victorieux. Les Actes témoignent que
les Apôtres et toute la communauté
chrétienne l'ont récité après la
libération de Pierre et de Jean (cf.



Actes 4, 25), mentionnant le Saint-
Esprit, ce qui permet également de
signaler l'opportunité d'une lecture
pneumatologique de ce psaume , et
de tous les autres, puisque l'Esprit est
celui qui « enseigne l'Église et lui
rappelle tout ce que Jésus a dit », et «
va aussi la former à la vie de prière
» (CEC, n° 2623).

Il recommandait aussi certains livres
rédigés expressément pour faciliter
la prière ( comme le sont en fait 
Chemin, Sillonet Forge). De même, les
prières vocales, en plus de leur
valeur en tant que telles, alimentent
le « foyer » de la méditation (cf.
Chemin 92). Saint Josémaria en avait
fait l'expérience, comme en
témoigne, entre autres, une jeune
femme qui se souvient du conseil
que le fondateur de l'Opus Dei lui
avait donné en 1934 : « Un autre jour
pour m'aider à prier, il m'a dit : « Tu
regardes le Tabernacle et alors tu dis
lentement le Notre Père. Avec cela, tu



as suffisamment de matière. Tu dis :
Notre Père, qui es aux Cieux...
Penses-y lentement, martèle-le et tu
verras comment Dieu t' aide »
» (CECH, p. 296 ; cf. Chemin 84).
Comme sainte Thérèse (cf. Le Chemin
de la Perfection), saint Josémaria ne
faisait rien de plus que de conseiller
ce qu'il vivait continuellement : «
J'avais pour habitude, assez souvent,
quand j'étais jeune, de ne pas utiliser
de livre pour la méditation. Je
récitais, en les savourant une à une,
les paroles du Pater Noster, et je
m'arrêtais – en le goûtant – lorsque
j'en venais à considérer que Dieu
était Pater, mon Père, et que je devais
me sentir comme un frère de Jésus-
Christ et un frère de tous les hommes
» (Lettre 8-XII-1949, n° 41 : SRECH, p.
95). Et les moments d'obscurité ? Ils
doivent être vus comme un appel à la
persévérance, même si l’on a
l’impression qu’une comédie est en
train de se jouer, puisque le Père, le
Fils et l’Esprit Saint « contemplent



cette comédie » (AD 152) : et ce n'est
pas de l'hypocrisie mais de l'amour.

c) Dans l'Évangile comme un
personnage de plus

Saint Josémaria invite, également par
le témoignage de son expérience, à
méditer sur l'Évangile pour parvenir
à la prière affective et à la
contemplation : « Après avoir
considéré l'Évangile mentionné ci-
dessus, le Seigneur m'a donné un tel
élan que j'ai marché dans la rue en
louanges et en action de grâces pour
ces saints évangiles » (Notes intimes,
année 1932 : CECH, p. 297).

Comment méditer l'Évangile ? « Dans
ta prière, je te conseille d’intervenir
dans les scènes de l’Évangile, comme
un personnage de plus. Représente-
toi d’abord la scène ou le mystère,
qui te servira à te recueillir et à
méditer. Ensuite mets à contribution
ton intelligence pour contempler un
trait de la vie du Maître : son Cœur



attendri, son humilité, sa pureté, son
accomplissement de la Volonté du
Père. Puis raconte-Lui ce qui t’arrive
d’ordinaire dans ce domaine, ce qui
se passe chez toi, en ce moment.
Demeure attentif. Il voudra peut-être
t’indiquer quelque chose : c’est alors
que viendront les motions
intérieures, les découvertes, les
reproches » (AD 253). L'imagination,
à partir de la lecture, nourrit
l'intelligence et conduit au dialogue.

On arrive ainsi à une participation
authentique à la vie de Jésus,
possible grâce à la contemporanéité
du Christ ressuscité avec nous : «
Chemin d'enfance. Abandon.
Enfance spirituelle. Tout ce que Dieu
me demande et que j'essaie d'avoir
n'est pas une absurdité, mais une vie
chrétienne forte et solide. C'est par là
que je vais, lorsque, en priant le
chapelet ou en faisant d'autres
dévotions – comme maintenant
pendant l'Avent – je contemple les



mystères de la vie, de la passion et de
la mort de notre Seigneur Jésus-
Christ, en prenant une part active
aux actions et aux événements,
comme témoin, comme serviteur,
comme compagnon de Jésus, Marie
et Joseph » (Notes intimes, année
1931 : CECH, p. 948, commentant C
853).

Méditer sur l'Évangile – en
particulier sur l'humanité et la
passion de Jésus (cf. Amis de Dieu
299) – nous conduit aussi à
confronter notre propre vie à celle
du Seigneur et donc à l'imiter : « ce
qui est rapporté là — les œuvres et
les paroles du Christ —, tu ne dois
pas seulement le savoir, mais le
vivre. Tout, chacun des points
relatés, a été recueilli dans le
moindre détail, pour que tu
l’incarnes dans les circonstances
concrètes de ton existence » (F 754).



Que découvre saint Josémaria dans
la vie du Seigneur ? Disons-le avec
quelques mots qu'il a prononcés dans
une méditation lors d une date
importante, le 2 octobre 1971,
anniversaire de la fondation de
l'Opus Dei, et qui offrent un
panorama suggestif de l'Évangile et
de son message : « Bethléem c'est
l'abandon ; Nazareth, le travail ;
l'apostolat, la vie publique. Faim et
soif. Compréhension, lorsqu'il s'agit
des pécheurs. Et sur la Croix, d'un
geste sacerdotal, il étend ses mains
pour que nous tenions tous sur le
bois. Il n'est pas possible d'aimer
l'humanité toute entière – nous
aimons toutes les âmes, et nous ne
rejetons personne – si ce n'est depuis
la Croix » (cité dans DERVILLE 2002,
p. 52). La méditation sur l'Évangile
nous invite à suivre le Christ avec un
sens profond de la filiation divine,
qui conduit à nous abandonner entre
les mains de Dieu ; être avec Jésus au
travail et, par extension, dans la vie



ordinaire ; et à l'apostolat, qui naît de
l'intimité avec Jésus et du désir de Le
faire connaître. Et tout cela, « depuis
la Croix », et donc depuis cette
actualisation sacramentelle du
sacrifice de la Croix et de cette venue
à nous du Christ nous offrant son
amour que constitue le mystère, la
réalité, de l'Eucharistie.

Cette façon de prier à partir de
l'Évangile laisse un grand espace de
liberté. Chaque parole du Seigneur
est capable de résonner d'une
manière ou d'une autre, avec le
souffle de l'Esprit Saint, de sorte
qu'en revivant l'Évangile « comme
un personnage de plus », l'amour que
Dieu nous a montré s'approfondit et
qu'on ressent de l'élan pour le don de
soi aux autres, ainsi que pour la lutte
ascétique et les résolutions ; en
résumé, unir la prière et la vie.

d) La prière de demande



Saint Josémaria a pratiqué et
conseillé la prière de demande. En
cela, il n'a fait que suivre
l'enseignement du Christ qui était
profondément ancré dans son âme ;
en effet, il méditait fréquemment sur
des textes sur la prière de demande,
qu'il avait copiés dans son agenda
(Mt 21, 22 ; 18, 19 ; Mc 11, 24 ; Lc 11,
10 ; Jn 12, 23 ; 15, 7 ; 16, 24...). Sa
biographie offre de nombreux
témoignages de sa confiance dans
une demande simple adressée à
Dieu ; limitons-nous à l'une de ses
affirmations : « quand, sans
sentimentalisme mais avec une vraie
foi, j'ai demandé au Seigneur ou à
Notre-Dame quelque chose de
spirituel (et même quelque chose de
matériel) pour moi ou pour les
autres, Il me l'a accordé » (Notes
intimes n. 160, 10-11-1931 : AVP I, p.
368).

La demande adressée a Dieu peut
porter sur les nécessités humaines



les plus diverses, y compris
matérielles, même si les spirituelles
doivent tenir une place spéciale : le
bien du prochain, et de l'Eglise, notre
propre sanctification, toujours dans
une ambiance de pleine confiance en
Dieu. « La foi n’est pas destinée
uniquement à être prêchée : elle doit
être tout spécialement mise en
pratique. Souvent peut-être, les
forces nous manqueront. Mais alors,
j’en reviens à l’Évangile, comportez-
vous comme le père du jeune
épileptique. Il s’inquiète de la
guérison de son fils, il espère que le
Christ le guérira, et pourtant il ne va
pas jusqu’à croire en un pareil
bonheur. Mais Jésus, qui demande
toujours la foi, va au devant des
doutes qu’il lit au fond de cette âme :
Si tu peux !... Tout est possible à celui
qui croit. Tout est possible : nous
sommes tout-puissants ! mais avec la
foi » (AD 204).



e) Prières préparatoires et finales
pour l'oraison mentale

Saint Josémaria n'aimait pas « parler
de méthodes ou de formules » (Amis
de Dieu 249) en référence à la prière.
Il ne voulait pas enfermer dans des
moules fixes ce qui devait être une
relation simple, spontanée et
confiante. Ce qui ne veut pas dire
qu'il n'a pas donné des conseils pour
la prière. Et, pour commencer et
conclure sa prière personnelle, à
laquelle il consacrait trente minutes
le matin et autant l'après-midi, il
avait rédigé des prières courtes, à
partir de textes traditionnels qu'il
avait légèrement modifiés.

Pour commencer la prière, il
débutait par le signe de la croix. « Per
signum crucis de inimicis nostris
libera nos, Deus noster. In nomine
Patris, et Filii, et Spiritus Sancti. Amen
», évoquant le don du Christ et la
réalité de la vie trinitaire, pour que



ces réalités fondamentales de la vie
chrétienne donnent, dès le début, le
ton de la prière. Puis venaient
quelques mots qui éveillaient la foi,
la confiance, l'authenticité et
l'humilité, pour finir par une
demande de grâce et accourir à la
médiation de Marie, l'intercession de
Saint Joseph et celle de l'ange
gardien : « Mon Seigneur et Dieu, je
crois fermement que Tu es ici, que Tu
me vois et que tu m'entends. Je
T'adore avec profonde révérence. Je
Te demande le pardon de mes péchés
et la grâce de faire avec profit ce
moment de prière. Ma Mère
Immaculée, Saint Joseph, mon Père
et Seigneur, mon Ange Gardien,
intercédez pour moi ».

Ces paroles étaient, dans sa vie, la
porte d'entrée d'un dialogue intime,
de cœur à cœur. Elles ne précédaient
pas la prière : elles étaient déjà
prière et prière mentale, car elles
étaient prononcées non seulement



avec la bouche, mais avec la tête et le
cœur. Mgr Javier Echevarría,
éminent témoin de la prière de saint
Josémaria pendant vingt-cinq ans,
rappelle comment, en récitant ces
paroles, « il entrait déjà dans un
dialogue très intense avec le
Seigneur » (ECHEVARRÍA, 2000, p.
196) ; un dialogue qui naissait de
l'assurance que Dieu est attentif à
l'homme, le regarde et l'écoute. Avec
cette assurance « il actualisait chacun
des mots de cette prière préparatoire
» (ibid.).

Il terminait la prière par une autre
formule brève, qui exprime
l'assurance d'avoir été écouté et
encourage à la fidélité : « Je te
remercie, mon Dieu, des bonnes
résolutions, des actes d'amour et des
inspirations que tu m'as
communiquées dans cette
méditation. Je Te demande de
m'aider à les mettre en pratique. Ma
Mère Immaculée, Saint Joseph, mon



Père et Seigneur, mon Ange Gardien,
intercédez pour moi ». C'est le
Seigneur qui suscite, dans la prière,
des résolutions, des affections et des
inspirations, respectivement dans la
volonté, dans les sentiments et dans
l'intelligence. La mémoire et
l'imagination ont aidé à prier. La
prière, toujours associée au désir
d'accomplir la volonté de Dieu, doit
faire disparaître les contrariétés (cf.
AD 249), aider à « rectifier », «
changer de route » (Amis de Dieu
249), avec une joie (cf. C 663 ; cf. Jc 5,
13) qui est le fruit de l'action de
l'Esprit Saint : « l’Esprit Saint nous
aide à nous considérer enfants de
Dieu pour de vrai. Pourquoi les
enfants de Dieu seraient-ils donc
tristes ? (...) La joie envahit notre vie
de prière » (Amis de Dieu 92).
Cependant, à notre avis, la prière
chez saint Josémaria privilégie les
actes d'amour à la volonté et
l'intelligence, même si c'est toujours
une prière du cœur au sens biblique,



c'est-à-dire de toute la personne (cf.
QCP 164).

La grâce a été sollicitée pour « ce
moment de prière », et on rend
grâces pour « cette méditation ». Il y
a une convergence évidente avec la
tendance à identifier la méditation
avec l'oraison mentale (cf. QCP 119) :
par méditation, on comprend aussi
par exemple prière affective (cf. CCE,
n. 2699, ne distinguant que l'oraison,
la méditation et la contemplation).
Nous avons brièvement décrit et
commenté les deux prières,
préparatoire et finale, pour les
moments consacrés à la
fréquentation de Dieu, en référence à
la pratique vécue de saint Josémaria.
Ajoutons qu'il a non seulement vécu,
mais aussi transmis et enseigné
comment vivre cette praxis. En fait,
elle constitue l'un des héritages qu'il
a légués à l'Opus Dei.



3. De l'oraison mentale et des
prières vocales à la vie de prière

a) Prières vocales

L'expression « prière vocale »
désigne ordinairement dans la
littérature spirituelle cette prière qui
consiste en la récitation, à la fois à
haute voix ou seulement
intérieurement, de phrases destinées
à la prière, déjà composées et que
celui qui prie fait siennes. Cette
tradition vient de la spiritualité juive
qui s'exprimait à travers la récitation
de psaumes ; elle a été poursuivie
ensuite, dès le premier moment, par
la communauté chrétienne, qui y a
joint, à côté des psaumes, les prières
du Christ ou celles composées par les
générations chrétiennes successives.

Il existe une relation étroite entre
l'oraison mentale et les prières
vocales. D'une part, pour des raisons
historiques, puisque la prière
mentale – et en particulier la



coutume de consacrer certains
moments à la relation avec Dieu –
naît et se développe à partir des
moments de silence que l'on
observait autrefois lors de la
récitation des psaumes et autres
prières. D'autre part, parce que dans
les temps de prière il peut y avoir,
comme déjà souligné dans la section
précédente, des moments où le
dialogue avec Dieu consiste
précisément à répéter des prières
vocales (qui sont aussi mentales). De
plus, l'union avec le Seigneur réalisée
dans les temps consacrés à la prière
mentale aura tendance à s'exprimer
tout au long de la journée à travers
de courtes prières ou oraisons
jaculatoires, et d'autres actes
d'amour et de réparation, et d'action
de grâce, égrenées tout au long de la
vie ordinaire.

Saint Josémaria a grandement
apprécié les prières vocales. Et ainsi
nous lisons dans Chemin : « Domine,



doce nos orare : Seigneur apprends-
nous à prier ! — Et le Seigneur
répondit : Lorsque vous priez, dites : 
Pater noster, qui est in cœlis… Notre
Père, qui es aux cieux… Comment ne
pas faire grand cas de la prière
vocale ? » (C 84). Il se référait aussi à
son expérience personnelle : « Nous
commençons par des prières vocales
que, beaucoup d’entre nous ont
répétées lorsque nous étions
enfants : des phrases ferventes et
simples, adressées à Dieu et à sa
Mère, qui est notre Mère. (...)
D’abord une oraison jaculatoire, puis
une autre, et une autre... jusqu’à ce
que cette ferveur semble
insuffisante, tant les mots paraissent
pauvres... : alors on donne libre
cours à l’intimité divine, dans une
contemplation de Dieu qui ne
connaît ni repos, ni fatigue » (AD
296).

En même temps, il soulignait que la
prière vocale implique une



participation personnelle, une
attention à ce qui est dit et à qui elle
s'adresse (cf. C 85) ; un dialogue « en
tête-à-tête avec Dieu notre Père —
l’authentique oraison vocale n’est
pas compatible avec l’anonymat —
» (Amis de Dieu 145). De plus, il
enseignait qu'elle peut conduire à la
prière contemplative ; comme dans
ce texte faisant référence au Rosaire,
mais qui a une validité universelle : «
la prière vocale doit s'enraciner dans
le cœur, de sorte que, durant la
récitation du chapelet, l'esprit puisse
s'engager dans la contemplation de
chacun des mystères » ( S 477 ; voir
SRECH, p. 78).

Il a prié et recommandé, avec les
psaumes et des textes issus de la
liturgie, auxquels nous avons déjà
fait allusion, les prières vocales les
plus profondément enracinées dans
la tradition de la foi de l'Église. Il les
décrit comme des « formules divines
», mentionnant juste après celles qui



ont leur origine dans l'Évangile – 
Notre Père... Dieu te salue, Marie..., 
Gloire au Père, au Fils et au Saint-
Esprit -, et cette « couronne de
louanges à Dieu et à notre Mère,
constituée par le Saint Rosaire et par
tant d’autres acclamations pleines de
piété que nos frères chrétiens ont
récitées depuis toujours » (Amis de
Dieu 248). Saint Rosaire et Chemin de
Croix sont, de fait, écrits pour aider à
se recueillir dans la prière (cf.
SRECH, p. 125 ; DEL PORTILLO, 
Chemin de Croix, Prologue).

Parmi tant de prières qu'il
recommande, il inclut aussi la
communion spirituelle – il a répété
tout au long de sa vie la formule qu'il
avait apprise à l'occasion de sa
première Communion – les actes de
contrition – « plus on en fait, mieux
cela vaut ! » avait-il l'habitude de
dire ( S 480 ; Cf. QCP 131 ; AD 17 ; F
384) -, le Credo, et toutes celles « nées
de la passion d'un cœur amoureux,



comme tant d'antiennes : Sub tuum
praesidium... Memorare..., Salve
Regina... » (QCP 119). Il encourageait
les parents à réciter quelques prières
en famille, car cette pratique
contribue à « donner une formation
chrétienne authentique aux enfants
» (Entretiens 103).

Les oraisons jaculatoires ont occupé
une place importante dans la vie
spirituelle de saint Josémaria. Il en a
utilisé plus d'une centaine tout au
long de sa vie, selon les
circonstances, qu'elles soient tirées
de la Bible, de la liturgie, que ce soit
des prières qu'il avait apprises dans
son enfance, ou qu’il avait
composées comme fruit de sa
méditation... Citons, parmi ses
favorites, la confession de Pierre, « 
Domine, tu omnia nosti, tu scis quia
amo te » (Jn 21 :17 [Vg]), utilisée «
non seulement comme acte d'amour,
mais aussi de contrition » (DEL
PORTILLO, 1995, p 164) ; celles



adressées à la Vierge Marie, « 
Monstra te esse matrem », extraite de
l'hymne Ave maris Stella, et « Mater
pulchrae dilectionis, filios tuos adiuva
» ; ainsi que les exclamations « 
Domine, ut sit ! », « Domina, ut sit ! »,
forgées par saint Josémaria lui-même
dans les années précédant le 2
octobre 1928, comme expression du
désir de parvenir à accomplir le plan
que le Seigneur lui faisait pressentir.
A ces prières se sont ajoutées de
nombreuses prières improvisées, qui
jaillissaient spontanément de son
âme, telles que : « Jésus, je t'aime », «
Ma mère » ou d'autres invocations
qui ne sont pas des formules établies.
« Je connais une oraison jaculatoire
que répétait une âme, un homme
robuste et fort : elle semble grossière,
mais ce n'est pas le cas. Eh bien, il
Lui disait pendant une journée
entière : Seigneur, j'en ai assez ! Et
c'est une manière colossale de parler
à Dieu » (Notes prises lors d'une



réunion de famille, 31 octobre 1972 :
AGP, P04 1972, I, p. 244).

b) Toute la vie doit devenir prière

La prière mentale, les prières
vocales, les jaculatoires doivent
conduire chaque chrétien,
pleinement plongé dans la société,
dans son travail, dans les différentes
tâches de la vie ordinaire, à « être en
même temps totalement plongé en
Dieu, parce qu'il est fils de Dieu
» (QCP 65) : « âme de prière, et cela
toujours, en n’importe quelle
occasion et dans les circonstances les
plus diverses, car Dieu ne nous
abandonne jamais » (AD 247).
L'exemple du Christ est clair : «
L’esprit de prière qui anime toute la
vie de Jésus-Christ parmi les hommes
nous apprend que la prière doit
précéder, accompagner et suivre
toutes les œuvres, qu’elles soient
grandes ou petites » (F 441). En
regardant le Seigneur, le chrétien sait



qu'il peut faire de « toute [sa] journée
une conversation intime et confiante
» : « prier constamment, du matin au
soir et du soir au matin » (AD 247), en
toutes circonstances, agréables ou
non, car il convient « de ne jamais
perdre le point de vue surnaturel
» (AD 247). En vivant de foi,
d'espérance et de charité, et sous
l'impulsion de l'action de l'Esprit
Saint, qui d'ordinaire n'attire pas
l'attention mais est efficace, « des
actes d’amour plus nombreux
naîtront dans ton âme, des oraisons
jaculatoires, des actions de grâce, des
actes de réparation, des communions
spirituelles. Et cela, tout en
accomplissant tes obligations : en
décrochant ton téléphone, en
prenant un moyen de transport, en
ouvrant ou en fermant une porte, en
passant devant une église, avant de
te mettre au travail, en le réalisant
ou en l’achevant. Tu sauras tout
rapporter à Dieu ton Père » (Amis de
Dieu 149). Ainsi, la prière conduit à



être dans le monde avec « la liberté
des enfants de Dieu » (AD 297 ; cfr.
Rm 8, 21) : « Nous cessons d'être des
esclaves, avec la prière. Nous nous
sentons et nous sommes libres,
volant comme l’épithalame d'une
âme remplie d'affection, comme un
chant d'amour, vers l'union avec
Dieu ! Une nouvelle façon d'exister
sur terre, une voie divine,
surnaturelle, merveilleuse » (Notes
tirées d'une méditation, 26 novembre
1967 : BURKHART – López II, 2011, p.
241).

Toute la vie du chrétien doit devenir
prière, sans se retirer du monde,
mais en l'aimant en Dieu, en étant «
contemplatifs au milieu du monde »,
avec le désir d'accomplir Sa volonté
et de manifester par les œuvres un
amour et un esprit de service appelé
à transformer le monde. « Telle doit
être la vie de beaucoup de chrétiens,
bien qu’ils ne s’en soient même pas
rendu compte, chacun parcourant



son propre chemin spirituel, il y en a
une infinité, au milieu des
occupations du monde » ; avec « une
prière et une conduite qui ne nous
écartent pas de nos activités
habituelles, qui nous conduisent au
Seigneur à travers ces nobles
préoccupations terrestres. En élevant
toute cette activité vers le Seigneur,
la créature divinise le monde » (AD
308). Car, comme l'a commenté le
cardinal Ratzinger dans un article
publié à l'occasion de la canonisation
de saint Josémaria (L'Osservatore
Romano, 6 octobre 2002), en parlant
avec Dieu « comme un ami parle
avec un ami » (Ex 33, 11) , l'homme «
ouvre les portes du monde pour que
Dieu se rende présent, agisse et
transforme tout ».

Thèmes connexes : Actions de grâces ;
Contemplation ; Contemplatifs au



milieu du monde ; Réparation ;
Oraisons jaculatoires ; Mystique ;
Présence de Dieu.

Bibliographie : CECH passim ;
SRECH passim CONGREGACIÓN
PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Cart.
Orationis formas a los obispos de la
Iglesia Católica sobre algunos
aspectos de la meditación cristiana
(15-X-1989), AAS, 82 (1990), pp.
362-379 ; Manuel BELDA Guiados por
el Espíritu de Dios. Curso de Teología
Espiritual, Madrid, Palabra, 2006 ;
André DE BOVISi- Jean CHÂTILLON –
Gervais DUMEIGE – Pierre GRELOT –
André MÉHAT – Aimé SOLIGNAC, «
Prière », dans DSp, XII-2, cols.
2217-2328 ;Ernst BURKHART – Javier
LÓPEZ Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de San Josemaría.
Estudio de teología espiritual, I-III,
Madrid, Rialp, 2010-2013 ; Guillaume
DERVILLE 15 días con Josemaría
Escrivá, Madrid, Ciudad Nueva,
2002 ; Javier ECHEVARRÍA Memoria



del Beato Josemaría, Madrid, Rialp,
2000 ID. Para servir a la Iglesia.
Homilías sobre el sacerdocio,
Madrid, Rialp, 2001 ID., “Sobre la
oración” Romana. Boletín de la
Prelatura de la Santa Cruz y Opus
Dei, 43 (2006), pp. 212-217 ; Vicente
HUERTA SOLÁ Alas para volar. San
Josemaría Escrivá Maestro de
oración, Burgos, Monte Carmelo,
2006 ; José Luis ILLANES La
santificación del trabajo. El trabajo
en la historia de la espiritualidad,
Madrid, Palabra, 200110 rev. y act.
ID. Tratado de Teología Espiritual,
Pamplona, EUNSA, 20113 ; Fernando
OCÁRIZ Naturaleza, gracia y gloria,
Pamplona, EUNSA, 2000 ; Álvaro DEL
PORTILLO Entrevista sobre el
Fundador del Opus Dei, Madrid,
Rialp, 19958.

Guillaume Derville



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
oraison-priere/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-oraison-priere/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-oraison-priere/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-oraison-priere/

	ORAISON (PRIÈRE)

