
opusdei.org

MARIE, DÉVOTION À
LA TRÈS SAINTE
VIERGE

1. Manifestations de la dévotion
mariale. 2. Coordonnées
théologiques de la dévotion
mariale.

19/07/2024

1. Manifestations de la dévotion
mariale.

2. Coordonnées théologiques de la
dévotion mariale.



Dès les commencements de l'Église,
la reconnaissance de la maternité
divine de la Vierge Marie et celle de
sa participation étroite à la vie de
Jésus-Christ et à l'œuvre de la
rédemption, ont conduit à une
relation intime et de confiance avec
Elle. Saint Josémaria est l'un des
grands saints qui, au fil des siècles,
ont rejoint cette tradition constitutive
du patrimoine de la foi chrétienne.
La dévotion à la Sainte Vierge, qu'il a
vécue - et qu'il a inculquée aux
fidèles de l'Opus Dei et à ceux qui se
nourrissent de sa prédication - est
une dévotion sincère, chaleureuse et
cordiale, étroitement liée aux traits
essentiels de l'esprit de l'Opus Dei,
surtout à la filiation divine, et elle se
manifestait des mille manières par
lesquelles la dévotion à la Vierge se
manifeste habituellement dans la
tradition chrétienne.

Il s'agit d'une dévotion que saint
Josémaria avait reçue au foyer



familial et qui est devenue de plus en
plus profonde, dans un crescendo
continuel. Sa dévotion était à la fois
sensible et doctrinale. Il a toujours
rejeté ce que l'on pourrait qualifier
de piété miraculeuse ou bien aussi de
piété sentimentale. Il a insisté sur la
nécessité pour la dévotion à la Vierge
d'être forte et étroitement
dépendante de la foi: « La dévotion à
la Sainte Vierge n'est ni mièvrerie ni
manque de virilité: c'est une
consolation et une joie intérieure qui
comblent l'âme dans la mesure,
justement, où cette dévotion suppose
une mise en œuvre profonde et
entière de la foi, qui nous fait sortir
de nous-mêmes et mettre toute notre
espérance dans le Seigneur » (QCP
143).

1. Manifestations de la dévotion
mariale

L'une des manifestations les plus
caractéristiques de la piété mariale



de saint Josémaria est liée à ce qui
était une constante dans sa vie : les
oraisons jaculatoires, ces courtes
prières - « deux ou trois invocations,
lancées au Seigneur comme des
flèches, iaculata » (QCP 119) - qui
contribuent à maintenir un dialogue
vivant avec Dieu tout au long de la
journée. Parmi les oraisons
jaculatoires auxquelles il a eu
recours - et auxquelles il a
recommandé de recourir - il y en a
beaucoup de tonalité mariale. Assez
souvent elles sont tirées de la
tradition populaire (comme, par
exemple, l'invocation « Doux Cœur
de Marie, sois mon salut ! », qu'il a
apprise enfant) ; d'autres sont basées
sur l'Écriture ou composées par lui-
même : Sancta Maria sedes
sapientiae, ancilla Domini, ora pro
nobis! (Sainte Marie, siège de la
sagesse, servante du Seigneur, priez
pour nous !) ; Cor Mariae Dulcissimun
iter para tutum ! (Cœur Très Doux de
Marie, prépare-nous un chemin



sûr!) ; Mater Pulchrae Dilectionis,
filios tuos adiuva ! (Mère du bel
Amour, aide tes enfants !), etc. Un des
points de Forge résume bien le ton et
la profondeur avec lesquels il les
employait : « Tu dois ressentir le
besoin urgent de te voir tout petit,
dépourvu de tout, faible. C’est alors
que tu te jetteras dans le giron de
notre Mère du ciel avec des oraisons
jaculatoires, des regards affectueux,
des pratiques de piété mariale...,
toutes choses qui sont au cœur de ton
esprit filial. — Elle te protègera » (F
354).

Parallèlement à ces courtes prières, il
utilisait de nombreuses autres
prières vocales plus longues et
pratiquait diverses coutumes qu'il
avait également reçues - comme
certaines jaculatoires - de la tradition
de piété chrétienne : la coutume,
apprise et pratiquée dès son enfance,
d'offrir la journée à Notre Dame (cf.
AD 296); le saint Rosaire, auquel il a



dédié un de ses premiers livres (Saint
Rosaire, dont la première version
date de 1932); les litanies de Lorette;
l'Angélus ou le Regina Coeli; le 
Souvenez-Vous; les trois Je vous salue
Marie avant de se coucher; le
scapulaire de Notre Dame du Mont
Carmel; une salutation aux
représentations de Marie qu'il
trouvait en parcourant les rues ou
lors d'un voyage, ou qui décoraient
les pièces de la maison où il habitait ;
la coutume de porter une image de la
Vierge dans le portefeuille; la
célébration du samedi comme
journée consacrée à Notre Dame; la
neuvaine à l'Immaculée ; la
considération du mois de mai comme
un mois dédié à la Très Sainte Vierge
Marie. Citons également ses
nombreux pèlerinages et visites de
sanctuaires ou de lieux mariaux,
parmi lesquels on peut souligner
ceux faits à Lorette, Einsiedeln,
Fátima, Lourdes, Guadalupe ou
Torreciudad.



Et le tout accompagné - ou précédé -
de moments de prière, dans lesquels
l'esprit et le cœur se posaient pour
contempler la vie de Jésus et celle de
Marie, développant, à partir de cette
contemplation, un dialogue vivant
avec Jésus et avec sa Mère, qui est
aussi notre Mère et qui nous
accompagne de son amour depuis le
Ciel. « Si tu vas à la recherche de
Marie, tu rencontreras “forcément”
Jésus, et tu découvriras — avec
toujours plus de profondeur — ce
que renferme le cœur de Dieu » (F
661). « Mère ! — Appelle-la fort, très
fort. — Elle t’écoute, elle te voit en
danger peut-être, et elle t’offre, ta
Mère la Vierge Marie, avec la grâce
de son Fils le refuge de ses bras, la
douceur de ses caresses ; et tu te
sentiras réconforté pour de
nouveaux combats » (C 516).

Saint Josémaria considérait la Vierge,
sans tache et très sainte, comme
l'image vivante et la mère de l'Église.



Et il voyait à la fois Marie et l'Église
reflétées dans la Sainte Famille, qu'il
a toujours considérée, selon
l'expression répandue par Léon XIII,
comme la cellule mère de l'Église. Il
aimait aller à Jésus accompagné de
Marie et Joseph, et il s'est référé plus
d'une fois à la Sainte Famille - à la
suite d'un usage introduit par Pierre
d'Ailly, Jean Gerson et Bernardin de
Sienne - comme la trinité de la terre,
depuis laquelle le chrétien,
contemplant le Christ, Dieu et
Homme, s'élève à la Trinité du ciel,
Père, Fils et Saint-Esprit. Une
manifestation de sa dévotion à la
Très Sainte Vierge Marie et à Saint
Joseph tient dans le fait qu'il voulait
les unir dans leur nom, car -
commentait-il - « Je ne veux pas
qu'on les sépare : ils vont toujours
ensemble ». Son nom de baptême
était José María, comme c'était le cas
de tant d'autres en Espagne; mais il
voulait les voir - les écrire - toujours
unis: Josémaria.



Dès le début, il a considéré la Sainte
Vierge comme la Reine de l'Opus Dei.
Dans les années précédant le 2
octobre 1928, il répétait
fréquemment l'oraison jaculatoire 
Domina ut sit, Domina ut videam!
(Notre Dame que cela soit, Notre
Dame, que je voie !). Parmi ses
souvenirs les plus intimes, il
conservait celui du son des cloches
de l'église Notre-Dame des Anges à
Madrid, près de la maison des Pères
de saint Vincent-de-Paul où il
effectuait sa retraite spirituelle,
lorsque, le 2 octobre 1928, Dieu lui
inspira l’Opus Dei.

Des années plus tard, en mai 1951, il
consacra les familles de tous les
membres de l' Œuvre à la Sainte
Famille, et en août de la même
année, il consacra l'Opus Dei au Très
Doux Cœur de Marie, plaçant entre
les mains de la Vierge les difficultés
que l'Œuvre rencontrait, ou pourrait
rencontrer dans le futur, pour le



développement de son apostolat. En
plus d'une occasion, il a exprimé sa
reconnaissance à Sainte Marie,
déclarant que « notre Opus Dei est né
et s'est développé à l'ombre du
manteau de Notre-Dame ». Ce n'est
donc pas surprenant qu'il ait
recommandé aux membres de la
Prélature et de la Société Sacerdotale
de la Sainte Croix nombre des
dévotions et coutumes mariales qui
ont été évoquées, de telle sorte
qu'elles font partie intégrante de
l'esprit de l' Œuvre.

2. Coordonnées théologiques de la
dévotion mariale

La dévotion à la Très Sainte Vierge
Marie a un fondement théologique
profond. Cela a été mis en évidence
non seulement par des théologiens et
des auteurs spirituels très divers,
mais aussi par le magistère de
l'Église. C'est aussi ce qu'a fait saint
Josémaria. L'un des textes les plus



clairs se trouve dans l'une des
homélies incluses dans Quand le
Christ passe publié en 1973, à une
époque où l'Église traversait une
période de tension, voire de crise à
l’origine ou aux répercussions
doctrinales. « Ceux qui trouvent
démodées les dévotions envers la
Très Sainte Vierge, manifestent qu'ils
ont perdu de vue le sens
profondément chrétien qu'elles
contiennent et qu'ils ont oublié la
source dont ils procèdent : la foi en la
volonté salvatrice de Dieu le Père,
l'amour envers Dieu le Fils, qui s'est
réellement fait homme et est né
d'une femme, la confiance en Dieu le
Saint-Esprit, qui nous sanctifie par sa
grâce. C'est Dieu qui nous a donné
Marie, et nous n'avons pas le droit de
la repousser ; nous devons au
contraire recourir à elle avec l'amour
et la joie des enfants » (QCP 142).



Esquissons donc, même brièvement,
ces principes ou motifs théologiques
de la dévotion mariale :

a) Le motif théologique principal de
cette dévotion filiale à la Vierge
réside dans ce qu'on considère
comme le fondement ou principe
fondamental de la mariologie : la
divine Maternité de Marie. Tous les
autres principes de la mariologie
découlent, à mon avis, du fait
fondamental que la Vierge est la
Mère du Verbe Divin. Comme en
découlent les motifs qui poussent à la
dévotion envers Elle. C'est ainsi que
saint Josémaria le comprenait : « La
Maternité divine de Marie est la
racine de toutes les perfections et de
tous les privilèges dont elle est ornée.
À ce titre, elle a été conçue
immaculée et elle est pleine de
grâces, elle est toujours vierge, elle
est montée aux cieux en corps et en
âme, elle a été couronnée Reine de la



création tout entière, au-dessus des
anges et des saints » (AD 276).

b) Dans le choix divin qui était tombé
sur Elle, se trouve la raison de
l'amour avec lequel elle a toujours
correspondu à l'amour divin. Autant
de réalités qui expliquent que l'Église
- et avec elle Saint Josémaria - mette
dans la bouche de Sainte Marie des
textes du Livre de la Sagesse et du 
Cantique des Cantiques, qui
expriment un amour ineffable : « Je
suis la Mère du bel amour, de la
crainte, de la science et de la sainte
espérance. (...) Un bel amour, parce
qu’il a pour commencement et pour
terme le Dieu trois fois Saint, qui est
toute Splendeur, toute Bonté et toute
Grandeur » (AD 277). « Tu es toute
belle et en toi il n’y a pas de tache. —
Tu es un jardin bien clos, ma sœur,
ma fiancée, un jardin bien clos, une
source scellée. » (SR, Cinquième
Mystère Glorieux).



c) Cette conviction le poussait à se
réjouir de ce que dit la piété
chrétienne de Marie dans les trois Je
vous salue Marie qui peuvent être
récités avant les litanies avec
lesquelles se conclut habituellement
la prière du Rosaire : « Je vous salue
Marie, fille de Dieu le Père ; je vous
salue Marie, Mère de Dieu le Fils ; je
vous salue Marie, Épouse de Dieu le
Saint-Esprit… Dieu seul est au-dessus
de vous ! » (C 496). « Fréquente les
trois Personnes, Dieu le Père, Dieu le
Fils, Dieu le Saint-Esprit », écrit-il
dans Forge, ajoutant: « et pour
parvenir à la Très Sainte Trinité,
passe donc par Marie » (F 543). La
dévotion à Marie a des
caractéristiques trinitaires.

d) Aller donc de la main de Marie à la
Trinité, en passant par Jésus. La
dévotion et les relations avec la
Sainte Vierge sont étroitement liées
au dogme de l'union hypostatique,
avec le fait que le Fils de Dieu s'est



incarné dans son sein. Ignorer ou
sous-estimer la relation avec Marie
expose donc « à ignorer la
profondeur de l'Incarnation du
Christ », à « ignorer que« le Verbe
s'est fait chair », homme ,« et a habité
parmi nous » (Jn 1, 14) ( QCP 98), car
c'est précisément en Marie et par
Marie que le Fils éternel du Père est
devenu présent dans l'histoire
humaine. « C’est toujours par Marie
que l’on va et que l’on “ revient ” à
Jésus » (C 495). Marie est donc le
maillon principal de la montée vers
Dieu. « Si vous cherchez Marie, vous
trouverez Jésus » (QCP 144), et en Lui
toute la Trinité.

e) La maternité divine de Marie
fonde sa maternité spirituelle, le fait
qu'Elle, par l'Incarnation et par sa
fidélité au pied de la Croix, est la
mère de l'Église, de tous les
chrétiens, de toute l'humanité. « Dès
les premiers moments de la vie de
l'Eglise, tous les chrétiens qui ont



recherché l'amour de Dieu, cet
amour qui se révèle à nos yeux et
s'incarne en Jésus-Christ, ont trouvé
la sainte Vierge sur leur chemin et
ont fait de mille manières différentes
l'expérience de sa maternelle
sollicitude. La Très Sainte Vierge
peut être appelée en toute vérité
Mère de tous les chrétiens. Saint
Augustin l'affirmait en une formule
lumineuse : Sa charité fit en sorte que
naquissent dans l'Eglise les fidèles,
membres de cette tête dont elle est
effectivement la mère selon le corps
» (QCP 141). Et avec le titre de Mère,
les chrétiens l'invoquent
constamment.

f) La contribution de la Sainte Vierge
à l'œuvre rédemptrice du Christ a
conduit l'Église - et avec elle Saint
Josémaria - à proclamer Marie
comme médiatrice de toutes les
grâces. « Avant, seul, tu ne pouvais
rien… — Désormais tu as eu recours
à Notre Dame. Avec elle, comme tout



est facile ! » (C 513). « Aie confiance.
— Reviens. — Invoque Notre Dame et
tu seras fidèle » (C 514). Et dans une
de ses homélies: « Marie, fidèle à la
mission divine pour laquelle elle fut
créée, a prodigué et prodigue
continuellement ses soins aux
hommes, tous appelés à être frères
de son Fils Jésus. Et la Mère de Dieu
est réellement, maintenant aussi,
Mère des hommes.

» (QCP 140). De plus, « mais c’est une
Mère qui ne se fait pas prier, qui va
même jusqu’à devancer nos prières,
parce qu’elle connaît nos besoins et
vient rapidement à notre aide, en
démontrant, par des actes, qu’elle se
souvient constamment de ses
enfants. » (QCP140).

g) La considération de la maternité
spirituelle de Marie, sa condition de
mère qui prend soin de chacun de
ses enfants, ainsi que la
contemplation de sa vie simple, nous



amènent à comprendre avec une
profondeur particulière quel était le
noyau du message de saint
Josémaria : la proclamation de
l'appel à rencontrer Dieu, et à Le
faire connaître aux autres, dans la
vie ordinaire, au milieu du monde où
vit la majorité des chrétiens,
exerçant les tâches les plus diverses.
« Voilà presque trente ans
maintenant (ces mots datent de la fin
des années cinquante) que le Seigneur
a mis dans mon cœur le désir ardent
de faire comprendre cette doctrine à
des personnes d'états de vie, de
conditions et d'occupations les plus
variés : la vie ordinaire peut être
sainte et remplie de Dieu, le Seigneur
nous appelle à sanctifier nos taches
habituelles, parce que là aussi réside
la perfection chrétienne. Pensons-y
une fois de plus, tout en contemplant
la vie de Notre Dame » (QCP 148; cf.
aussi QCP 172-173).



Nous pouvons terminer en évoquant
l'admiration de Marie devant la grâce
divine, telle qu'elle se manifeste dans
le Magnificat. Et en rappelant que
cette admiration, dont nous devons
prendre exemple, doit nous conduire
à admirer tous les fruits de l'amour
de Dieu, et d'une manière très
particulière cette merveille de grâce
qu'est la Sainte Vierge. Saint
Josémaria a répété fréquemment la
prière d'un poète de l'âge d'or de la
littérature castillane : « Bénie soit ta
pureté / Et qu'éternellement elle le
soit / Car tout un Dieu trouve sa joie /
Dans une si grande beauté… ». En
examinant son œuvre, nous
trouverons de nombreuses autres
déclarations similaires ; Limitons-
nous à une seule : « Parce qu’il est
Omnipotent, Tout-Puissant,
Omniscient, Infiniment Sage, Dieu se
devait de choisir sa Mère. Et toi,
qu’aurais-tu fait si tu avais dû la
choisir ? Je pense que toi et moi, nous
aurions choisi celle que nous avons,



en la comblant de toutes les grâces
C’est ce que Dieu a fait. C’est
pourquoi, tout de suite après la Très
Sainte Trinité, vient Marie. — Les
théologiens font un raisonnement
logique à propos de cette
accumulation de grâces, de cette
impossibilité d’être assujettie à
satan : cela convenait, Dieu pouvait
le faire; donc il l’a fait. Telle est la
grande preuve. La preuve la plus
claire de ce que Dieu a entouré sa
Mère de tous les privilèges, dès le
premier instant. Et la voilà belle, et
pure, et limpide en son âme et en son
corps ! » (F 482; cf. également QCP
171).

C'est ainsi que saint Josémaria a vécu
la dévotion mariale. Et c'est ainsi
qu'il a voulu la transmettre: « S'il y a
une chose dans laquelle je veux que
vous m'imitiez , a-t-il commenté à
plusieurs reprises, c'est dans l'amour
que j'ai pour Sainte Marie. »



Thèmes connexes : Dévotion,
dévotions; Sainte Marie ;
Pèlerinages ; Saint Rosaire (livre);
Sanctuaires et lieux mariaux (Visites
de Saint Josémaria aux).

Bibliographie : C 492-516; ECP
139-149, ECP 171-178; SR passim;
Josemaría ESCRIVÁ DE BALAGUER
“La Virgen del Pilar”, en Libro de
Aragón Caja de Ahorros y Monte de
Piedad de Zaragoza, Aragón y Rioja,
Zaragoza, 1976, pp. 97-103; ID.,
“Recuerdos del Pilar”, Entrevista
realizada por Carlos Bernal El
Noticiero, 11-X-1970; Remigius
BÄUMER - Leo SCHEFFCZYK (eds.)
Marienlexikon, II, 1989, p. 401, y
“Opus Dei”, en ibidem, IV, p. 699 s.,
St. Ottilien, EOS-Verlag, 1992; Peter
BERGLAR Opus Dei. Vida y obra del
fundador Josemaría Escrivá de
Balaguer, Madrid, Rialp, 1987, pp.
22-39, 252-255; Javier ECHEVARRÍA,



“El amor a María Santísima en las
enseñanzas de Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer” Palabra 156-157
(1978), pp. 341-345 ID. Memoria del
Beato Josemaría Escrivá. Entrevista
con Salvador Bernal, Madrid, Rialp,
20005 pp. 253-257; Álvaro DEL
PORTILLO Una vida para Dios.
Reflexiones en torno a la figura de
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid, Rialp, 1992.

German ROVIRA

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
marie-devotion-a-la-tres-sainte-vierge/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-marie-devotion-a-la-tres-sainte-vierge/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-marie-devotion-a-la-tres-sainte-vierge/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-marie-devotion-a-la-tres-sainte-vierge/

	MARIE, DÉVOTION À LA TRÈS SAINTE VIERGE

