
opusdei.org

LUTTE ASCÉTIQUE

1. Continuité et nouveauté. 2.
Terminologie. 3.
Caractéristiques de la lutte
chrétienne. 4. Les fronts de la
lutte. 5. Le manque de lutte : la
tiédeur. 6. Tactique et ton de la
lutte.

14/03/2024

introduction

1. Continuité et nouveauté.

2. Terminologie.



3. Caractéristiques de la lutte
chrétienne.

4. Les fronts de la lutte.

5. Le manque de lutte : la tiédeur.

6. Tactique et ton de la lutte.

Saint Josémaria a eu une profonde
conscience de la primauté de la grâce
dans le processus de sanctification et,
en même temps, de la nécessité d'une
libre coopération humaine (cf. AD
23). Il rappelle que « notre sainteté
personnelle est un don de Dieu. Mais
l'homme ne peut demeurer passif
» (QCP 176). « On arrive à la sainteté
avec l'aide de l'Esprit Saint (...), et
une lutte ascétique constante » (F
429). Seul celui qui s'ouvre librement
à Son action reçoit la grâce du
Paraclet, et cela implique un effort,
car le cœur humain s'est retiré de
Dieu à cause du péché. Par
conséquent, saint Josémaria « met
fortement l'accent sur ce caractère de



lutte de l'existence chrétienne, qui
exige une conversion continue et une
correspondance toujours renouvelée
à la vocation » (SCHEFFCZYK, 2002, p.
72).

La question n'est pas seulement le
sujet de l'homélie La lutte intérieure
(QCP 73-82) ou des chapitres qu'il lui
consacre dans d'autres ouvrages,
comme « Lutte intérieure » (C
707-733) ; « Lutte » (S 125-180) ; et «
Lutte » (F 58-157). « Presque toute la
prédication, orale et écrite, de
Josémaria Escrivá de Balaguer parle
de lutte : lutte dure et constante, lutte
individuelle et concrète » (URBANO,
1995, p. 74). Le thème prend une
vibration particulière à partir des
années soixante dès lors qu'il
commence à s'estomper dans la
littérature théologique et dans la
pastorale, sous l'influence de la
culture du bien-être et des
confusions de l'après-concile.



1. Continuité et nouveauté

La prédication de saint Josémaria sur
la lutte chrétienne fait écho à
l'Écriture Sainte qui, du premier au
dernier de ses livres, parle d'un
combat contre le mal (cf. Gn 3, 15 ;
Ap 12-17). Les références bibliques
sont constantes. Par exemple, il cite
plusieurs fois le livre de Job : « Militia
est vita hominis super terram » (Jb 7,
1 ; cf. C 306 ; AD 117) ; il rappelle
l'avertissement de Jésus : « Mais elle
est étroite, la porte, il est resserré, le
chemin qui conduit à la Vie ! » (Mt 7,
14 ; cf. AD 129) ; il commente
l'enseignement paulinien : « Armons-
nous du bouclier de la foi, du casque
du salut et de l'épée de l'esprit, c'est-
à-dire de la Parole de Dieu. (Cf. Ep 6,
11 et s.) » (Entretiens 123).

Sa prédication reflète également la
Tradition (cf. par exemple, AD 129).
En général, il recommande de lire les
maîtres de la vie chrétienne, des 



Collations de Cassien à l'Imitation du
Christ et jusqu'aux auteurs du Siècle
d'Or espagnol, ou au Combattimento
spirituale de Lorenzo Scupoli. Une
grande partie de cette tradition se
trouve sous l'influence des
spiritualités religieuses, tandis que
saint Josémaria prêche un esprit
laïque et séculier. En ce sens, il y a à
la fois continuité et nouveauté dans
son enseignement. Il accueille
l'immense patrimoine de la
Tradition, non pour adapter les
spiritualités religieuses à la
sanctification au milieu du monde,
mais pour montrer que de nombreux
éléments de l'esprit de lutte chrétien
- qui, au fil du temps, s'étaient
matérialisés et fondamentalement
préservés dans la vie monastique et
plus tard la vie religieuse - sont
typiques de tout chrétien ordinaire.
En même temps, il fait abstraction
d'attitudes étroitement liées à la vie
religieuse et exclut ainsi, par
exemple, la pratique de



mortifications qui rendraient difficile
l'accomplissement des devoirs
professionnels, familiaux et sociaux.
Avec cela, il ne prêche pas un 
ascétisme mitigé, mais une lutte
héroïque dans les tâches
quotidiennes d'un chrétien
ordinaire.

Un trait marquant de sa prédication
sur ce sujet, indissociable du
précédent, est l'esprit de filiation
divine. Il présente le combat chrétien
comme un combat d'amour filial :
une actualisation continue de
l'amour d'un enfant de Dieu qui, se
sachant « un autre Christ, le Christ
lui-même » (QCP 96), veut accomplir
la Volonté de Dieu son Père même si
cela lui coûte, humblement confiant
dans la puissance de sa grâce, avec
laquelle il se sait capable de vaincre
toutes les batailles (cf. AD 213). Il
prend en compte, avec réalisme, les
obstacles qui se présentent sur le
chemin de la sainteté au milieu du



monde et la nécessité de se battre
avec acharnement pour les
surmonter, mais le sens de la filiation
divine imprègne toute sa prédication
d'un optimisme serein.

2. Terminologie

À côté de « lutte chrétienne » et de «
lutte des enfants de Dieu », il utilise
les expressions traditionnelles de «
lutte intérieure » et de « lutte
ascétique », teintées des traits
caractéristiques de sa prédication.

Quand il parle de lutte intérieure (cf.
C 433, C 545 ; F 223, F 445, F 735 ; QCP
65, QCP 75 ; AD 36, AD 211, AD 232,
AD 245) il veut dire que le champ de
bataille est l'intérieur de la personne.
Il ne s'agit pas d'un combat contre les
autres mais plutôt d'une « lutte
personnelle contre soi-même,
accompagnée de l'effort, sans cesse
renouvelé, pour aimer Dieu
davantage, pour déraciner l'égoïsme,
pour servir tous les hommes » (QCP



74). Mais le fait qu'elle soit intérieure
ne signifie pas qu'elle manque de
manifestations externes. « Loin de
nous éloigner de nos occupations
temporelles, la lutte intérieure nous
pousse à toujours mieux les mener à
terme ! » (F735).Intérieure n'équivaut
pas non plus à individuelle, car la
santé ou la maladie d'un membre du
Corps mystique du Christ a toujours
des répercussions sur les autres : « si
quelqu'un ne lutte pas, il trahit Jésus-
Christ et, avec Lui, tout son Corps
Mystique, qui est l'Eglise. » (QCP 74).

Il parle aussi de lutte ascétique (cf. S
259  ; F 169, F 429 ; Entretiens 67,
Entretiens 99 ; QCP 73 ; Chemin de
Croix, 3ème Station), comme d'un
exercice, d'un « sport surnaturel
» (QCP 77), mais sans entrer dans la
distinction entre « ascétique » et «
mystique » (cf. AD 308), parce qu'il
comprend que la lutte chrétienne est
un acte d'amour qui unit de plus en
plus à Dieu.



3. Caractéristiques de la lutte
chrétienne

a) Lutte des enfants de Dieu pour la
sainteté. La fin de la lutte chrétienne
est la sainteté (cf. S 158 ; F 925).
Puisque la sainteté est la « plénitude
de la filiation divine » (Lettre 2-
II-1945, n. 8 : AGP, série A.3, 92-3-1),
le chrétien doit s'efforcer d'être un
bon enfant de Dieu (cf. QCP 66), pour
vivre la vie de Jésus-Christ (cf. F 397).
Sa lutte vise « l'identification avec le
Christ » (QCP 58), ce qui implique de
« lutter pour le Christ » (QCP 106), «
afin que le Seigneur agisse en nous et
par nous » (AD 210) : « coracheter
avec Lui » (AD 49). D'où l'aspiration :
« Seigneur ! Que je me décide à
arracher, par la pénitence, ce pauvre
masque que m'ont fait mes misères...
Et alors, seulement alors, (...) ma vie
reproduira fidèlement les traits de ta
vie. Chaque jour, nous Te
ressemblerons davantage » (Chemin
de Croix, 6ème Station). Le « sens de la



filiation divine » (F 987), que saint
Josémaria conseille de cultiver, aide
à comprendre que cette lutte
d'enfant de Dieu « ne doit pas être
faite de tristes renoncements,
d’obscures résignations ou de
privations de joie : elle est la réaction
de l’amoureux qui, au cœur du
travail et du repos, au milieu des
joies ou des souffrances, dirige sa
pensée vers la personne aimée et
affronte pour elle, de bon cœur, les
différents problèmes » (AD 219).

b) Lutte par amour. La principale
caractéristique de la lutte chrétienne
dans l'enseignement de saint
Josémaria est sa relation avec
l'amour de Dieu. Il parle toujours de
lutte par amour : « Voilà notre
destinée sur la terre : lutter par
amour jusqu'au dernier instant. Deo
gratias ! » (Notes de la prédication,
1er janvier 1972 : AVP, III p. 639).
Lutter par amour, c'est plus
qu'ajouter un motif d'amour à la



lutte. Pour saint Josémaria, lutter
c'est aimer : « lutte est synonyme
d'Amour » (S 158). La sainteté, au
sens moral, ne vient pas après la
lutte mais « est dans la lutte » (F 312),
car la sainteté est « la plénitude de la
charité » (S 739). Au sens strict, la
lutte et l'amour ne se confondent pas,
mais dans ce monde on ne peut pas
aimer Dieu sans lutter. La lutte
chrétienne est une qualité de charité
dans la vie présente, car tout acte
d'amour pour Dieu exige de vaincre
la résistance d'un amour-propre
désordonné. Par conséquent, la vie
chrétienne n'exige pas seulement
une lutte, elle est lutte.

c) Lutte positive contre le mal. La
lutte chrétienne est un combat contre
le mal moral - le péché - et contre ce
qui incline au péché. Également
contre le mal physique - de la
douleur aux injustices, conséquences
du péché - mais d'une autre manière,
parce qu'il peut être accepté par



amour et devenir un moyen de
sanctification, alors que le péché ne
le peut pas. Mais celui qui ne
ressentirait pas « l'urgence que nous
devons mettre à répondre aux
besoins des autres et à tenter de
remédier aux injustices » (QCP 98) ne
se sanctifierait pas.

Que la lutte soit « contre le mal »
n'implique pas une attitude négative.
« La lutte ascétique n’a rien de
négatif, ni d’odieux donc. C’est une
affirmation joyeuse, un sport ! » (F
169). Le mal est la privation du bien ;
et la lutte contre le mal, affirmation
positive du bien. La lutte chrétienne
consiste « plus qu'à éliminer les
défauts, à acquérir des vertus
» (Lettre 8-VIII-1956, n. 40 : AGP série
A.3 94-1-2). Par rapport aux autres et
au mal dans le monde, elle consiste à
« noyer le mal dans une abondance
de bien » (S 864 ; cf. Rm 12, 21).



Jésus-Christ a vaincu le mal en
donnant avec amour sa vie sur la
Croix ; le combat du chrétien contre
le mal n'est rien d'autre
qu'embrasser la Croix du Christ par
amour. La lutte elle-même a donc
une valeur corédemptrice.

d) Lutte constante. « Nous avons
besoin de lutter avec constance » (AD
13) car « nous aurons toujours des
passions qui nous attirent vers le bas
» (QCP 75) et aussi parce que «
l’ennemi de Dieu et de l’homme,
Satan, ne s’avoue pas vaincu, ne se
repose pas » (AD 303). Il faut veiller.
« Souvenez-vous que, cum dormirent
homines, tandis que les hommes
s'étaient assoupis, surgit le semeur
d'ivraie » (QCP 147 ; cf. Mt 13, 25). Il
faut mener les combats quotidiens en
considérant que « toute bataille peut
être la dernière de votre vie, et il
serait inutile d'avoir gagné les
précédentes si nous perdions la
dernière. Le sort de la guerre se



décide toujours dans la dernière
bataille » (Notes de la prédication, 
Cronica, IV-1972, p. 58 s. : AGP,
Bibliothèque, P01).

e) Essence de la lutte. La lutte
chrétienne est un esprit de
mortification et de pénitence qui doit
éclairer la vie d'un enfant de Dieu et
se traduire en œuvres. La
mortification est un combat contre le
mauvais penchant ; la pénitence est
repentance du péché et conversion à
Dieu comme but ultime. Saint
Josémaria distingue les deux termes :
« Que la pénitence a peu de prix, sans
une constante mortification ! » (C
223). Cependant, chacune contient
une référence à l'autre, de sorte
qu'elles ne peuvent être comprises
qu'ensemble. La lutte chrétienne est
une mort à ce qui sépare de Dieu
pour vivre la vie même du Christ.
C'est pourquoi il les mentionne
parfois unies, comme dans le texte
suivant représentatif de son



enseignement : « Nous devons faire
nôtres la vie et la mort du Christ.
Mourir par la mortification et par la
pénitence, pour que vive en nous le
Christ, par l'Amour. Et suivre alors
les pas du Christ, soucieux de
coracheter toutes les âmes. Donner
sa vie pour les autres. C'est la seule
façon que nous ayons de vivre la vie
de Jésus-Christ et de ne faire qu'un
avec Lui » (Chemin de Croix, 14ème

Station). En d'autres occasions, il ne
mentionne qu'un seul des termes
pour désigner les deux (cf. F 518, F
784 ; AD 134). Conformément à son
esprit d'enfants de Dieu qui
cherchent la sanctification dans la
vie ordinaire, il conseille la pratique
des petites mortifications et
pénitences (cf. AD 135-136), surtout
dans l'accomplissement des devoirs
quotidiens (cf. AD 138).

4. Les fronts de la lutte



a) Lutte contre les tentations. Saint
Josémaria parle des tentations
comme des occasions de vaincre le
mal, avec la grâce de Dieu, et de
grandir en vertu, surtout en
humilité : « Merci Seigneur ! Car si tu
permets la tentation, tu nous donnes
aussi la beauté et la force de ta grâce,
pour que nous soyons vainqueurs !
Merci, Seigneur, pour les tentations
que tu permets afin de nous rendre
plus humbles ! » (F 313). « Les
tentations nous donnent la mesure
de notre faiblesse personnelle » (QCP
160). « Souvenez-vous que Jésus-
Christ est notre modèle. Et que Jésus,
tout Dieu qu'Il fût, permit qu'on Le
tentât, pour qu'ainsi nous nous
remplissions de courage et soyons
sûrs de la victoire. Lui ne perd pas de
batailles, et si nous nous trouvons
unis à Lui, jamais nous ne serons
vaincus, mais nous pourrons nous
attribuer le titre de vainqueurs et
l'être vraiment : être de bons enfants
de Dieu » (QCP 66).



Bien que les tentations soient une
occasion de croissance dans la vertu,
il serait téméraire de s'y exposer
inutilement. « Si vous laissez croître
l’humilité dans votre âme, vous
éviterez à tout coup les occasions,
vous réagirez en ayant le courage de
prendre la fuite ; et vous ferez
quotidiennement appel au secours
du ciel » (AD 180). En suivant
l'enseignement paulinien (cf. 1 Co 6,
18), saint Josémaria exhorte : « N’aie
pas la lâcheté d’être “ courageux ” :
fuis ! » (C 132). Fuir n'est pas battre
en retraite mais rendre vaines les
attaques de l'ennemi. « C'est une
chose de penser ou de ressentir, et
une autre de consentir. La tentation
peut être facilement rejetée : « même
la plus petite grâce est suffisante
pour résister à toute convoitise et
mériter la vie éternelle » (S.Th., III, q.
62, a. 6 ad 3). Ce qu'il ne faut en
aucun cas faire, c'est dialoguer avec
les passions qui veulent déborder



» (Lettre 24-III-1931, n. 21 : AGP Série
A.3, 91-2-1).

La doctrine classique qui indique
une triple origine des tentations dans
« le monde, le démon et la chair » (C
708), acquiert des profils particuliers
chez saint Josémaria :

- il met les tentations du diable, «
père du mensonge » (Jn 8, 44), en
relation avec la doctrine de la foi (cf.
C 576), car « c’est une manœuvre
caractéristique du diable, que
d'essayer d'abuser la conscience
chrétienne en argumentant
insidieusement avec les mêmes
termes qu'emploie l'éternelle
Sagesse, en essayant de changer la
lumière en ténèbres » (QCP 63) ; il
essaie « d'aveugler nos intelligences
avec l'orgueil » (Lettre 14-II-1974, n.
22 : AGP série A.3, 95-2-4). Pour
combattre ces tentations, il
recommande la sincérité dans la
direction spirituelle. Le diable « sait



que, dès que nous ouvrons notre
âme, Dieu se déverse avec ses dons
» (ibidem). D'où le conseil : « Soyons
toujours sauvagement sincères, mais
sans perdre la bonne éducation » (AD
188) ;

- concernant les tentations du «
monde » – au sens négatif du terme :
le monde taché ou déformé par le
péché – saint Josémaria nous exhorte
à « extirper avec courage tout
symptôme d'embourgeoisement » (S
158). Il met en garde contre ce
danger ceux qui sont appelés à la
sainteté au milieu du monde et qui
expérimentent les exigences de la vie
mondaine (cf. S 343). « Le chrétien
doit être toujours dispos à sanctifier
la société de l'intérieur, en étant
totalement dans le monde, sans être
du monde, dans la mesure où celui-ci
— non par nature, mais par suite
d'une imperfection volontaire, le
péché — est négation de Dieu et



opposition à Son aimable volonté
salvatrice » (QCP 125) ;

- enfin, les tentations de la « chair »,
c'est-à-dire de la triple convoitise (cf.
1 Jn 2, 16) qu'il décrit dans Quand le
Christ passe, 5-6, sollicitent l'amour-
propre désordonné et offrent ainsi
une occasion d'affirmer, par la lutte,
l'amour de Dieu par-dessus toutes
choses.

b) Lutte contre le péché. « Je suis un
pécheur qui aime Jésus-Christ
» (Lettre 24-III-1931, n. 15 :
BURKHART - LÓPEZ, III, c. 8, 4.1). Ces
paroles, avec lesquelles il faisait
référence à lui-même avec simplicité,
confirment que la lutte contre le
péché est un acte d'amour. Saint
Josémaria essaie d'instiller une
véritable « horreur du péché grave
» (AD 243) parce que « le péché ne se
réduit pas à une petite « faute
d’orthographe » : mais (...) c’est
crucifier, déchirer à coups de



marteau les mains et les pieds du Fils
de Dieu, et lui faire éclater le cœur
» (S 993 ; cf. Héb 6, 6). En ce qui
concerne le péché véniel, il enseigne
« [qu’une] attitude profondément
enracinée en nous doit être aussi de
détester le péché véniel délibéré, ces
défaillances qui ne nous privent pas
de la grâce mais qui affaiblissent les
canaux par lesquels celle-ci arrive
jusqu’à nous » (AD 243).

Le rejet du péché n'est pas basé sur
une peur servile du châtiment,
comme chez quelqu'un qui s'abstient
de pécher par peur des
conséquences. Il ne s'agit pas d'un
renoncement forcé à un bien mais
d'une libération d'un mal : répudier
le péché en tant qu'il est contraire à
l'amour de Dieu. Grâce au sens de la
filiation divine, le rejet du péché va
de pair avec un sens très vif de la
miséricorde du Père, source de joie et
d'équilibre intérieur. « Dans ce
tournoi d'amour, nous ne devons pas



nous attrister des chutes, même des
chutes graves, si nous nous
approchons de Dieu, dans le
sacrement de pénitence, repentis et
avec le désir de nous corriger. Le
chrétien n'est pas un maniaque qui
collectionne des états de services
irréprochables. Jésus-Christ Notre
Seigneur, si ému de l'innocence et de
la fidélité de Jean, est aussi attendri
par le repentir de Pierre, après sa
chute. Jésus comprend nos faiblesses
et nous attire à Lui, comme par un
plan incliné, en nous demandant de
savoir persévérer dans notre effort
pour monter un peu, jour après jour
» (QCP 75). Le ton est toujours
encourageant. « N’oubliez pas que le
saint n’est pas celui qui ne tombe
jamais, mais celui qui se relève
toujours, humblement et avec une
sainte opiniâtreté. S’il est écrit au
livre des Proverbes que le juste
tombe sept fois par jour (cf. Pr 24,
16), toi et moi, pauvres créatures,
nous ne devons pas nous étonner ni



nous décourager devant nos misères
personnelles, devant nos faux pas
» (AD 131).

Le péché n'a pas le dernier mot. La
contrition rouvre l'âme à la vie
surnaturelle. « La seule maladie
mortelle, la seule erreur funeste :
c’est de se résigner à la défaite, de ne
pas savoir lutter selon l’esprit des
enfants de Dieu » (F 168). En ce sens,
il commente à plusieurs reprises la
parabole de l'enfant prodigue (cf.,
par exemple, QCP 164) et encourage :
« Si tu as commis une erreur, petite
ou grande, reviens en courant vers
Dieu ! — Savoure les paroles du
psaume : “cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies”,
jamais le Seigneur ne méprisera ni
ne se désintéressera d’un cœur
contrit et humilié » (F 172). D'où une
expression typique de sa
prédication : « la vie spirituelle est
commencement et recommencement
continuels » (F 384), sans jamais se



décourager, avec confiance en Dieu :
« un continuel recommencement sur
le chemin spirituel qui doit être
accompagné sans cesse par la grâce
actuelle » (SCHEFFCZYK, 1988, p. 67 ;
cf. F 384). Avec la contrition, la lutte
contre le péché comprend aussi « la
réparation pour tes péchés et pour
ceux des hommes de tous les temps
» (S 258).

Le chemin du retour à Dieu après le
péché passe toujours par la
confession sacramentelle, au moins
dans le désir. « La vie humaine est
un perpétuel retour vers la maison
de notre Père, à l'aide de la contrition
(…). Revenir à la maison du Père au
moyen de ce sacrement du pardon
où, en confessant nos péchés, nous
nous revêtons du Christ et devenons
ainsi des frères, membres de la
famille de Dieu » (QCP 64). Benoît XVI
a identifié saint Josémaria parmi les
saints qui ont le plus encouragé la
réception fréquente de ce sacrement



(cf. BENOÎT XVI, Discours, 25 mars
2011 §2).

Les péchés personnels peuvent
laisser au chrétien un attachement
désordonné aux créatures - et
finalement, à lui-même - plus ou
moins enraciné dans l'âme selon le
type de péchés, la volonté et la
fréquence. Dès lors, la lutte
chrétienne exige aussi la purification
de ces conséquences. « Prie le Père, le
Fils et le Saint-Esprit, et ta Mère de
t’aider à mieux te connaître et à
pleurer pour la quantité de
souillures qui t’ont atteint en
laissant, hélas, un tel dépôt... — Et en
même temps, sans perdre de vue
cette considération, dis-Lui : donne-
moi, Jésus, un Amour qui soit comme
un brasier purificateur, où ma
pauvre chair, mon pauvre cœur, ma
pauvre âme, mon pauvre corps se
consument, en se débarrassant de
toutes les misères terrestres... Et, une
fois vidé de tout ce moi, remplis-moi



de toi : fais que je ne m’attache à rien
ici-bas et que je sois toujours soutenu
par l’Amour » (F 41). Il s'adresse
spécialement au Paraclet pour
demander cette purification (cf. C 58)
et voit les douleurs et les difficultés
de la vie présente comme des
moyens pour l'actualiser (cf. AD 141,
AD 301-303).

c) Lutte contre les défauts. Distincts
des vices, et des autres conséquences
des péchés personnels, les défauts
moraux ont leur origine dans le
tempérament ou dans l'éducation
reçue et ils n'entraînent pas de
culpabilité, même s'ils impliquent un
manque de vertu. Ils doivent être
combattus. Sinon, « si tu ne les
combats pas, tous tes défauts ne
pourront jamais porter que le fruit
des mauvaises actions » (S 776). Mais
lorsqu'ils sont combattus pour
l'amour de Dieu, ils sont une
occasion de croissance en sainteté. «
Remplis-toi de joie, certain que le



Seigneur a accordé à tous la capacité
de devenir saints, précisément en
luttant contre leurs défauts
personnels » (S 399). « La sainteté est
dans la lutte, dans le fait de savoir
que nous avons des défauts et de
nous efforcer de les éviter jusqu’à
l’héroïsme (...) Mais nous mourrons
avec des défauts : autrement, je te l’ai
déjà dit, nous serions des orgueilleux
» (F 312).

5. Le manque de lutte : la tiédeur

Dans la prédication de saint
Josémaria, le terme tiédeur conserve
le sens traditionnel de « négligence à
répondre à l’amour divin » (CEC,
2094), mais il s'ouvre aux
manifestations plus spécifiques du
domaine de la sanctification au
milieu du monde. Cela se voit jusque
dans les synonymes qu'il utilise,
notamment celui de «
l'embourgeoisement » (cf. S 158 ; F
89 ; AD 129).



La tiédeur apparaît liée au manque
de lutte chrétienne. Plus qu'un acte,
c'est un état d'âme, un
refroidissement de l’amour pour
Dieu auquel on arrive au bout d’un
processus. Saint Josémaria fait
allusion à son commencement de
diverses manières ; par exemple : «
Combats cette mollesse qui te rend
paresseux et relâché dans la vie
spirituelle. — N’oublie pas qu’elle
peut être le commencement de la
tiédeur… et, selon l’Écriture, Dieu
vomira les tièdes » (C 325). En tout
cas, ce qui caractérise son
développement et l'état de tiédeur
lui-même, c'est la récidive
insouciante dans les péchés véniels :
« Je sais bien que tu évites les péchés
mortels. — Tu veux te sauver ! —
Mais ces chutes continuelles et
délibérées dans le péché véniel ne
t’inquiètent pas ; et cependant tu
entends chaque fois l’exhortation de
Dieu à te vaincre. — Ta tiédeur est



cause de cette mauvaise volonté » (C
327).

Le remède ne peut être autre que de
lutter à nouveau par amour, avec la
grâce de Dieu (cf. S 146). Plus
précisément, il recommande de
commencer par un examen de
conscience attentif (cf. F 109, F 481).

6. Tactique et ton de la lutte

En plus de vouloir lutter, il faut
savoir lutter. En ce sens, Saint
Josémaria est un maître. Il y a dans
ses œuvres une véritable « pédagogie
de la lutte ascétique née de
l'expérience de quelqu'un qui a
consacré sa vie à indiquer le Chemin
du chrétien en réponse à l'appel
universel à la sainteté » (GARCÍA-
HOZ, 1988, p. 182). Parmi les
éléments centraux de cette
pédagogie, il convient de noter :

a) la lutte pour mettre les moyens
surnaturels et humains sur le chemin



de la sainteté. « Je suis incapable de
me vaincre ! m’écris-tu, découragé.
— Et je te réponds : mais as-tu essayé
d’en prendre les moyens ? » (C 716) ;

b) la lutte dans les petites choses. En
prêchant la sainteté dans « la vie
familiale, professionnelle, sociale,
pleine de petites réalités terrestres
» (Entretiens 114), il est convaincu
que « c’est cela que nous demande le
Seigneur : la volonté de vouloir
L'aimer par des œuvres, dans les
petites choses de chaque jour
» (Chemin de Croix, 3ème Station) ; il y
a dans ce conseil un motif de tactique
militaire : l'avantage de mener la
bataille « sur des positions que tu as
portées bien au-delà des remparts de
ta forteresse » (C 307) ;

c) la lutte dans l'examen particulier et
sur d'autres résolutions concrétisées
dans la prière et la direction
spirituelle (cf. C 240-241) ;



d) la lutte « par un plan incliné
» (QCP 75), insistant sur « notre effort
pour monter un peu, jour après jour
» (QCP 75), avec des objectifs
accessibles, pour ne pas se
décourager, et en comptant sur le
temps et l'action de la grâce (cf. C
887).

Le ton du combat dans son
enseignement est celui d'un « sport
surnaturel » dans lequel celui qui
combat par amour de Dieu est assuré
de la victoire finale. « Le vrai sportif
ne lutte pas pour obtenir une seule
victoire, remportée du premier coup.
Il se prépare, il s’entraîne pendant
longtemps, avec confiance et
sérénité : il essaie maintes et maintes
fois et, même s’il ne triomphe pas
tout de suite, il insiste avec
opiniâtreté, jusqu’à ce qu’il ait
surmonté l’obstacle » (F 169).

Le lien entre paix intérieure et lutte
chrétienne est fortement souligné



dans l'enseignement de saint
Josémaria. « La paix est la
conséquence de la guerre, de la lutte,
de cette lutte ascétique, intime, que
chaque chrétien doit soutenir contre
tout ce qui, dans sa vie, ne vient pas
de Dieu » (QCP 73). La relation entre
lutte personnelle et paix avec les
autres et dans le monde dépend de
cette relation (cf. F 102). C'est
pourquoi il conçoit l'apostolat
chrétien comme « des semailles de
paix et de joie » (AD 105).

Thèmes connexes : Conversion ;
Contrition ; Défauts ; Examen de
conscience ; Mortification et
pénitence ; Péché ; Paix ; Pénitence,
vertu et sacrement de la ; Tiédeur.

Bibliographie : Ernst BURKHART -
Javier LÓPEZ Vie quotidienne et
sainteté dans l'enseignement de saint



Josémaria. Étude de théologie
spirituelle, III, Madrid, Rialp, 2013,
pp. 253-439 ; Salvador CANALS 
Ascétique méditée, Madrid, Rialp,
1974 Francisco FERNÁNDEZ
CARVAJAL La tiédeur, Madrid,
Palabra, 2002 ; Víctor GARCÍA-HOZ, «
Sur la pédagogie de la lutte ascétique
dans Chemin », in José MORALES
(coord.) Etudes sur Chemin, Madrid,
Rialp, 1988, pp. 181-211 ID. La
pédagogie de la lutte ascétique,
Madrid, Rialp, 1963 ; Joseph de
GUIBERT, "Ascèse, Ascétisme", in DSp,
I, 1937, col. 936-938, 977-990 ; Leo
SCHEFFCZYK, « Die Gnade in der
Spiritualität von Josemaría Escrivá »,
in César ORTIZ (Hrsg.) Josemaría
Escrivá. Profile einer Gründergestalt,
Köln, Adamas Verlag, 2002, p. 53-74 ;
Pilar URBANO L'homme de Villa
Tevere. Les années romaines de
Josémaria Escrivá, Barcelone, Plaza &
Janès, 1995.

Javier LÓPEZ DÍAZ



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
lutte-ascetique/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-lutte-ascetique/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-lutte-ascetique/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-lutte-ascetique/

	LUTTE ASCÉTIQUE

