
opusdei.org

LIBERTÉ

1. la liberté, un don de Dieu. 2.
Liberté et filiation divine. 3.
Liberté et grâce. 4. Liberté,
amour de Dieu et don de soi. 5.
l'éducation dans la liberté et
pour la liberté. 6. la liberté des
consciences.

11/11/2023

1. la liberté, un don de Dieu.

2. Liberté et filiation divine.

3. Liberté et grâce.



4. Liberté, amour de Dieu et don de
soi.

5. l'éducation dans la liberté et pour
la liberté.

6. la liberté des consciences.

Saint Josémaria a défendu par sa
propre conduite et ses
enseignements la valeur de la liberté
personnelle, au point de pouvoir
écrire : « je n’ai cessé de prêcher –
que dis-je, de crier – mon amour de
la liberté personnelle » (AD 32 ; cf.
QCP 17). En parlant ainsi, il
exprimait une conviction profonde
qui est enracinée dans le cœur même
de la foi chrétienne et qui a donc une
validité qui transcende les âges et les
nations.

L'amour de saint Josémaria pour la
liberté n'était pas le fruit de
circonstances historiques
spécifiques, ni la conséquence d'une
confiance naïve dans une présumée



et complète "bonté naturelle" de
l'homme. L'expérience personnelle
de sa propre fragilité, contre laquelle
il a lutté héroïquement, l'a conduit à
admirer, d'une part, ce qu'il appelle
le « merveilleux chant à la liberté »
de saint Augustin : « Dieu, qui t'a créé
sans toi, ne te sauvera pas sans toi
(Sermo 159, 13) » (AD 23) ; et, d'autre
part, elle l'a conduit à garder à
l'esprit et à rappeler aux autres la
possibilité, « triste malheur » (AD 23),
de se rebeller contre Dieu par ses
paroles et sa conduite. Son regard va
plus loin, vers la bonté de Dieu, pour
comprendre, à partir de là, la liberté
humaine.

1. La liberté, un don de Dieu

Dans les œuvres de saint Josémaria,
et plus particulièrement dans une
homélie centrée sur ce thème et
intitulée La liberté, don de Dieu (cf.
AD 23-38), nous trouvons clairement
et de manière incisive ce qui



constitue l'essence de la doctrine
chrétienne sur la liberté humaine
que nous pouvons résumer par des
mots tirés du Catéchisme de l'Église
Catholique : « La liberté est le
pouvoir, enraciné dans la raison et la
volonté, d’agir ou de ne pas agir, de
faire ceci ou cela, de poser ainsi par
soi-même des actions délibérées. Par
le libre arbitre chacun dispose de soi.
La liberté est en l’homme une force
de croissance et de maturation dans
la vérité et la bonté. (…) Tant qu’elle
ne s’est pas fixée définitivement dans
son bien ultime qu’est Dieu, la liberté
implique la possibilité de choisir
entre le bien et le mal, donc celle de
grandir en perfection ou de défaillir
et de pécher » (CEC, nos 1731-1732).

Dans l'homélie citée ci-dessus, et
dans d'autres écrits parallèles, un
trait constant de l'enseignement
d'Escrivá apparaît comme
particulièrement évident. Il ne s'agit
pas de considérations élaborées qui



seraient le fruit d'une relation
purement théorique avec un corps
de doctrine. C'est son expérience
personnelle et pastorale, éclairée par
une solide préparation
philosophique et théologique, qui
l'amène à réfléchir, à prêcher et à
écrire ; de telle sorte que ce qu'il dit
de la liberté, comme c’est le cas
d'autres notions, s'inscrit toujours
dans l'intégrité de l'existence
chrétienne. Il est significatif à cet
égard que les questions sur le sens de
la liberté, qui surgissent
inévitablement dans le cœur de
chaque personne, soient présentées
par saint Josémaria non pas par
rapport à des élucubrations
abstraites, mais en référence à
l'immense amour du Christ
manifesté dans sa Passion : « mais le
trésor très précieux de son généreux
holocauste doit nous amener à
penser : pourquoi, Seigneur, m’as-tu
laissé ce privilège qui me rend
capable de suivre tes pas, mais aussi



de t’offenser ? Nous parvenons ainsi
à discerner le bon usage de la liberté
quand elle est orientée vers le bien ;
et son orientation erronée lorsque
l’homme use de cette faculté en
oubliant l’Amour par excellence et en
s’en écartant » (AD 26).

Avec un regard réaliste, il reconnaît «
le clair-obscur de la liberté humaine
» (AD 24) hantée par la possibilité de
faire le mal ; mais il ne cède pas pour
autant à la méfiance ou à la peur
qu'il considérait comme une attitude
propre aux personnes pusillanimes
(cf. AD 32). Il n'hésitait pas à
proclamer avec force que « nous, les
chrétiens, nous n’avons pas à
emprunter à qui que ce soit le vrai
sens de ce don, car seule la liberté
chrétienne sauve l’homme » (AD 35).
L'affirmation de la liberté est une
vérité qui traverse toute l'histoire du
salut : « cet hymne à la liberté palpite
dans tous les mystères de notre foi
catholique » (AD 25).



Que l'idée propre de liberté, comme
celle de personne, soit profondément
redevable au christianisme, est
largement reconnu dans l'histoire de
la pensée, mais saint Josémaria s'est
rendu compte, surtout dans les
années 60, que cette conscience se
perdait chez de nombreux chrétiens
qui observaient avec un certain
complexe d'infériorité la vague de
revendications et de révoltes qui a
culminé en 1968. C'est pour cette
raison qu'il commentait que « les
chrétiens qui céderaient au
découragement, qui seraient timorés
ou qui envieraient le libertinage de
ceux qui n’ont pas accueilli la Parole
de Dieu, démontreraient qu’ils ont
une piètre idée de notre foi »" (AD
38). Avec une intuition vive, il nous
encourageait à changer de point de
vue et à comprendre que la religion
chrétienne porte en elle une forte
charge d’anticonformisme : « la
religion est la plus grande révolte de
l'homme qui ne veut pas vivre



comme une bête, qui ne se conforme
à sa fin ni ne s'apaise que s'il
fréquente et connaît le Créateur
» (Entretiens 73 ; cf. AD 38).

La liberté est un don divin accordé
par Dieu dans la création et
réaffirmé par le Christ, vainqueur du
péché et du mal par sa mort sur la
Croix. Il faut donc la chérir et
l'adopter. Le concept de don ne doit
pas conduire pas à considérer la
liberté comme un bien à conserver
en lieu sûr mais sans l’utiliser. Au
contraire, la liberté est un
patrimoine à développer avec profit
tout au long de la vie : « car tant que
dure le passage sur la terre, nul
n’atteint la plénitude de sa liberté »
(AD 36). La maturité humaine et
spirituelle de la personne est une
condition préalable à la croissance
de la liberté qui se développe
toujours dans le dialogue avec Dieu,
qui ne s'impose pas à l'homme, mais



l'invite et l'encourage avec l'amour
d'un Père (cf. AD 24).

2. Liberté et filiation divine

La conscience vivante de la réalité de
la filiation divine du chrétien
structure et caractérise l'esprit vécu
et transmis par saint Josémaria. Son
amour passionné pour la liberté de la
personne humaine se nourrit à cette
même source et lui permet de
présenter un enseignement qui laisse
derrière lui l'apparente opposition
qui a entretenu les disputes
séculaires entre providence divine et
liberté humaine ou entre
omniscience divine et libre choix de
chaque individu.

« Le Tout-Puissant, Celui qui, par sa
Providence, gouverne l’Univers, ne
veut pas de serviteurs contraints et
forcés, mais (…) préfère avoir des
enfants libres » (AD 33). La
perspective de la paternité divine
jette une lumière intense sur la vie



humaine. Nous ne passons pas notre
existence sous une loi imposée de
l'extérieur, obligés de nous
soumettre à une volonté étrangère
qui n'a rien à voir avec nous : ce
serait une vie d'esclaves. Au
contraire, nous vivons sous le regard
de Dieu notre Père qui nous a créés
libres (avec la liberté des enfants de
Dieu : Rm 8,21), et qui sait mieux que
nous quelles sont les aspirations
profondes de nos cœurs. Lorsque
nous prenons conscience de cette
vérité et que nous décidons
librement de correspondre à l'amour
paternel de Dieu, notre attitude
personnelle se transforme : « il n’est
rien de meilleur que de se savoir
esclaves de Dieu par Amour. Car
nous perdons alors la condition
d’esclaves ; nous devenons des amis,
des fils. C’est en cela qu’apparaît la
différence : nous faisons face aux
honnêtes occupations du monde avec
la même passion, le même
enthousiasme que les autres, mais



avec la paix au fond de l’âme ; avec
joie et sérénité, y compris dans les
contradictions » (AD 35).

Les circonstances dans lesquelles
nous vivons, même celles qui sont
douloureuses, y compris injustes, ne
disparaissent pas soudainement
quand croît notre conscience d'être
enfants de Dieu, mais elles prennent
un sens différent ; nous vivons alors
notre vie comme les protagonistes
d'une aventure et non comme si nous
errions sans but : « j’aime parler de
l’aventure de la liberté, car c’est ainsi
que s’écoule votre vie et la mienne.
Librement – comme des enfants et,
pardonnez-moi si j’insiste, non
comme des esclaves – nous suivons le
sentier que le Seigneur a tracé pour
chacun de nous. Nous savourons
cette facilité de mouvement comme
un don de Dieu » (AD 35 ; cf. QCP 17).
C'est pourquoi, lorsque l'on perçoit
profondément le sens de sa propre
filiation divine, on est en mesure



d'agir comme une personne
vraiment libre, libérée des liens qui
entravent le formaliste, le
perfectionniste ou le refoulé : « ne
l’oubliez pas : celui qui ne se sait pas
enfant de Dieu ignore sa vérité la
plus intime, et est réduit à agir sans
la puissance et la force de ceux qui
aiment le Seigneur par-dessus toutes
choses » (AD 26).

La connaissance du dessein d'amour
de Dieu à notre égard fait naître en
nous le désir de faire la volonté de
Dieu avec une réponse libre à son
amour paternel ; mais il devient clair
en même temps que le refus
conscient de la volonté de Dieu, c'est-
à-dire le péché, n'est pas une simple
erreur de calcul ou une faute
purement formelle : il implique de
dire non à Dieu, d'éteindre ou
d'étouffer l'attrait pour le bien et le
vrai bonheur qu'Il a lui-même placé
dans nos cœurs, et par conséquent
nous fait passer de la condition de



fils à celle d'esclaves (cf. AD 34). Le
Seigneur, cependant, ne nous laisse
pas seuls avec notre faiblesse face à
cette tragique éventualité, mais il
vient toujours à notre secours.

3. Liberté et grâce

Chez saint Josémaria, la mise
exergue de la liberté personnelle est
intrinsèquement liée à la conscience
que la personne humaine ne se suffit
pas à elle-même : ni d'un point de
vue ontologique et existentiel, et
encore moins d'un point de vue
théologique. « Soyez bien persuadés
que, pour gagner le ciel, nous devons
nous engager librement, avec une
résolution totale, constante et
volontaire. Mais la liberté ne se suffit
pas à elle-même : elle requiert une
direction, un guide » (AD 26). Et ce
guide pour notre action libre ne se
réduit pas à un signe extrinsèque ou
à un stimulus venant d'en haut, mais
il opère dans notre esprit comme une



grâce, une aide gratuite et intérieure
de Dieu (cf. CEC, no 1996).

La grâce est une aide qui ne
remplace pas la liberté de l'individu
puisque les conséquences du péché
originel et des péchés personnels
n'ont pas détruit la capacité innée de
la personne à s'orienter vers sa
propre fin. La foi chrétienne
confirme que l'être humain est
maître de son propre destin (cf. AD
33 ; QCP 99 ; CEC, no 1730, 2002).
Cette possession de soi, la faculté
d'être maître de ses actes et
d'accomplir par soi-même des
actions libres, est possible grâce à la
lumière de l'intelligence qui nous
permet de reconnaître ce qui est bien
et d'évaluer ce qui est mal. Il est
significatif que saint Josémaria cite à
ce propos un texte bien connu de
saint Thomas d'Aquin dans lequel
celui-ci explique que, lorsqu'il pèche,
l'homme agit « en dehors de la raison
» (Super Evangelium S. Ioannis



lectura, c. 8, l. 4 ; cf. AD 34) parce
qu'il se laisse détourner du vrai
bonheur auquel il tend par nature,
n'exerce pas sa rationalité de
manière adéquate et ne suit pas la
direction de la grâce divine qui agit
en lui.

La vision anthropologiquement
positive de ce qui est
authentiquement chrétien sous-tend
toute cette doctrine. Elle nous
rappelle donc avec force la nécessité
de lutter, soutenus par l'aide divine,
contre les origines du péché et des
tentations, sans nous forger l'image
illusoire d'une existence confortable
et facile. Et elle souligne en même
temps que c'est là la manière joyeuse
de correspondre à la volonté
paternelle de Dieu (cf. QCP 60). En
partant de ce point central nous
pouvons comprendre les
caractéristiques de l'optimisme
chrétien, qui « n'est pas un
optimisme douceâtre. Ce n'est pas



davantage une confiance humaine
que tout nous réussira. C'est un
optimisme qui plonge ses racines
dans la conscience de la liberté et
dans la foi en la grâce » (QCP 114 ; cf.
F 659).

Dans la prédication de saint
Josémaria, il est constamment fait
référence à la « collaboration entre la
grâce de Dieu et la liberté de
l'homme » (cf. CEC, no 1993 ; C 761, C
762 ; S 219, S 284 ; QCP 111), une 
collaboration qui se développe dans
les profondeurs du cœur et qui
conserve donc un aspect de mystère
inaccessible au regard humain. En
acceptant l'inspiration de s'ouvrir à
la grâce, la personne s'oriente vers sa
propre perfection intérieure et
acquiert la capacité surnaturelle de
vivre en union avec Dieu et par
amour de Dieu ; elle apprend ainsi à
exercer cette liberté qu'elle a reçue
comme un don (cf. QCP 17). La grâce
et la liberté ne sont pas deux pôles



opposés, mais deux dons qui doivent
être hautement appréciés : « Je le
répète – et je ne cesserai de le
répéter : le Seigneur nous a octroyé
gratuitement un grand don
surnaturel, la grâce divine, et un
merveilleux présent humain, la
liberté personnelle qui, pour ne pas
se corrompre ni se transformer en
licence, exige de nous une intégrité et
un ferme engagement de refléter
dans notre conduite la loi divine, 
parce que là où est l'Esprit de Dieu, là
se trouve la liberté (2 Co 3, 17) » (QCP
184).

De cette compréhension profonde de
l'action de la grâce divine, qui ne
supprime pas mais nourrit la liberté,
naît une expression de saint
Josémaria que Cornelio Fabro décrit
comme « l'une des expressions les
plus courageuses de la littérature
chrétienne de tous les temps
» (Fabro, 1992, p. 76). Cette
affirmation vers laquelle saint



Josémaria se tourne pour mettre en
évidence la relation entre la liberté
de la personne et le projet divin sur
le monde, est la suivante : « Dans
cette tâche qu'Il accomplit dans le
monde, Dieu a voulu que nous
soyons ses coopérateurs, Il a voulu
courir le risque résultant de notre
liberté » (QCP 113).

La force de cette expression est de
souligner que la liberté humaine
n'est pas une simple ombre que la
providence divine fait disparaître. La
réponse libre de chaque être humain,
considérée comme telle, peut en effet
constituer un défi ou une véritable
opposition à l’égard de Dieu qui
accepte ce risque et l'assume en
l'intégrant dans son plan. Un autre
texte l'explique clairement : « Dieu,
en nous créant, a pris le risque de
notre liberté. Il voulait une histoire
qui soit vraie, faite de décisions
authentiques, et non une fiction ou
un jeu. Chaque personne doit faire



l'expérience de son autonomie
personnelle, avec tout ce que cela
comporte de hasard, de
tâtonnements et parfois
d'incertitude. N'oublions pas que
Dieu, qui nous donne la sécurité de la
foi, ne nous a pas révélé le sens de
tous les événements humains
» (Josémaria Escrivá, Les richesses de
la foi, 1969).

En parlant du « risque de notre
liberté », saint Josémaria veut surtout
souligner que le rapport entre la
liberté de chacun et la volonté de
Dieu ne peut pas être expliqué en
recourant à une formule toute faite
ou de manière automatique : il faut
avoir le courage d'entrer dans le
mystère et d'affronter le scandale du
mal, scandale qui secoue la
conscience et oblige à se remettre en
question. Dans sa réflexion, on
trouve aussi le courage de celui qui
ne craint ni un cléricalisme qui
supprimerait la libre initiative des



hommes au nom d'une uniformité
imposée d'en haut, ni une laïcité qui
exclurait les chrétiens d'un libre
engagement social, professionnel ou
politique.

4. Liberté, amour de Dieu et don de
soi

Les nombreux écrits biographiques
sur saint Josémaria illustrent
comment il enseignait à mettre en
jeu notre propre liberté pour laisser
s’installer le flux de l'énergie de
l'amour. L'amour de Dieu est un don
(cf. Rm 5,5) ; cependant, le cœur
humain peut devenir impénétrable
non seulement à cause du péché,
mais aussi à cause d'une rigidité ou
d'un formalisme excessif. Saint
Josémaria savait bien que se limiter à
agir par un froid sens du devoir ou
s'accommoder passivement de
certaines circonstances signifiait
construire un édifice fragile et
instable ; c'est pourquoi il avait



souvent recours à une expression
familière avec laquelle il cherchait à
encourager la réponse libre et
responsable de chacun à la grâce de
Dieu : « librement, sans aucune
contrainte, parce que j'en ai envie, je
me décide pour Dieu » (AD 35 ; cf.
QCP 1). Parfois, il ajoutait : « réaliser
les choses en fonction du vouloir de
Dieu, parce que nous en avons envie
— la raison la plus surnaturelle qui
soit» (QCP 17 ; cf. QCP 184).

Le sens de cette affirmation peut être
saisi en profondeur si l'on réfléchit à
la relation indissoluble entre la
liberté et l'amour. Une anthropologie
personnaliste nous aide à
comprendre que les actions de la
personne doivent être considérées de
manière unitaire, sans introduire
d'opposition ou de subordination
abstraites entre rationalité et libre
arbitre. La personne est intimement
orientée vers le bien et vers le
bonheur, car l'amour pour Dieu (et



aussi l'amour qui conduit au don
réciproque dans le mariage, tout
comme celui qui oriente d’autres
relations humaines) n'est pas la
simple conséquence d'un
raisonnement déductif ou d'un calcul
de probabilités ; et c’est dans cette
direction que nous oriente
l'expression utilisée par saint
Josémaria. D'autre part, cette
expression rappelle, dans une
formulation moderne et vivante, les
textes classiques de saint Augustin
sur l'amour comme pondus (le poids
qui, par un mouvement spontané,
entraîne tout vers le lieu de la
quiétude : Confessions XIII, 9, 10) et
de saint Bernard sur l'absence de
présupposés de l'amour ("J'aime
parce que j'aime, j'aime pour aimer" :
Sermons sur le Cantique des
Cantiques, LXXXIII, 4). Il n'est donc
pas surprenant que saint Josémaria
voie dans tout cela « la raison la plus
surnaturelle » car il fait allusion à la
gratuité totale tant de la vocation



divine que de la réponse de chacun à
cette vocation : aucune des deux ne
découle de raisons de convenance
humaine, ni de mérites préexistants.

La liberté rend l'amour possible,
mais l'amour à son tour nous rend
vraiment libres : « c’est seulement en
aimant que nous parvenons à la
liberté la plus pleine : celle de ne
vouloir abandonner jamais, pour
toute l’éternité, l’objet de nos amours
» (AD 38). Dans ce contexte, il est
facile de comprendre pourquoi saint
Josémaria soutient que la prière nous
rachète de l'esclavage et nous fait
goûter à la vraie liberté : parce que la
prière allume l'amour de Dieu et que
la vie devient ainsi un joyeux 
épithalame (cf. AD 297).

La relation entre liberté et amour,
reflétée dans l'expression que nous
avons commentée – parce que j'en ai
envie –, est évidente dans les textes
où saint Josémaria parle de



l'abandon personnel à Dieu : « Le
Seigneur ne détruit pas la liberté de
l'homme : c'est précisément Lui qui
nous a rendus libres. C'est pourquoi
Il ne veut pas de réponses forcées,
mais Il veut des décisions qui sortent
de l'intimité du cœur » (QCP 100). À
la lumière de ces déclarations, nous
pouvons comprendre pourquoi, dans
son enseignement et son ministère
sacerdotal, il s'est opposé
catégoriquement à toute tentative de
forcer qui que ce soit à suivre une
certaine voie spirituelle (cf. 
Entretiens 59 ; voir à ce sujet l’édition
critico-historique de Saint Rosaire –
version espagnole : edición crítico
histórica de Santo Rosario, p. 79, n°
41 ; ibidem, p. 98-100). En même
temps, il est clair que l'insistance sur
la liberté de l'individu ne signifie en
aucun cas qu'il est légitime de
subordonner la correspondance à
l'appel divin à des conditions
dérivées de l'égoïsme ou de l'orgueil.
Quand on essaie de marchander avec



le Seigneur et d'éviter le sacrifice, il
n'y a pas de place pour l'amour (cf.
AD 28 ; S 9) et, à la fin, la personne
devient esclave de sa propre
mesquinerie (cf. AD 38 ; Mt 10, 39).

En effet, il n'est pas possible de
séparer l'amour du sacrifice qui se
manifeste dans le fait d’affronter la
douleur, la fatigue,
l'accomplissement constant du
devoir. Sans don de soi et sans
sacrifice, la liberté devient illusoire,
glisse entre les doigts comme de l'eau
et devient un mot vide avec lequel on
ne peut que se remplir la bouche.
Ceux qui agissent de la sorte « sont
des âmes qui dressent des barricades
avec la liberté. Ma liberté ! ma
liberté ! Ils l’ont et n’en usent pas ; ils
la regardent, ils la dressent comme
une idole en argile à l’intérieur de
leur entendement mesquin. S’agit-il
vraiment de la liberté ? Quel profit
tirent-ils de cette richesse s’ils n’ont
pas pris un engagement sérieux qui



oriente toute leur existence ? Un tel
comportement va à l’encontre de la
dignité, de la noblesse de la personne
humaine. Il y manque l’itinéraire, le
chemin dégagé qui donne leur sens
aux pas sur la terre : et ce sont ces
âmes (…) qui, ensuite, se laisseront
entraîner par la vanité puérile, par la
présomption égoïste, par la
sensualité » (AD 29).

Le modèle que saint Josémaria a
toujours présent à l'esprit pour
expliquer la relation entre liberté,
don de soi et amour sacrificiel est
celui du Christ qui s'est donné
librement par amour (cf. Jn 10, 17-18
; He 10, 7-10 ; QCP 95-96 ; Chemin de
Croix, XIIe Station). Mais il se référait
aussi à l'exemple d'un père ou d'une
mère qui se sacrifie pour ses
enfants : « Il n’y a rien de plus faux
que d’opposer la liberté au don de
soi, car le don de soi est une
conséquence de la liberté.
Considérez que lorsqu’une mère se



sacrifie pour ses enfants, elle a
choisi ; et c’est à la mesure de cet
amour que se manifestera sa liberté.
Plus cet amour est grand, plus la
liberté sera féconde ; et le bonheur
de ses enfants provient de cette
liberté bénie (qui implique le don de
soi), il procède de ce don de soi béni
qui est justement la liberté » (AD 30).

L'incohérence, la frivolité et
l'irrésolution sont incompatibles
avec l'amour authentique et
constituent des obstacles à l'exercice
de la liberté. C'est pourquoi la
persévérance dans la décision prise,
dans le devoir assumé et dans la
réponse positive à la vocation au
mariage, au célibat apostolique, à la
vie sacerdotale ou à la consécration
religieuse ne signifie en aucun cas
étouffer sa propre liberté d’action
mais implique plutôt de croître en
liberté en vertu de
l'autodétermination intime vers le
bien et la vérité : « Pour persévérer à



la suite de Jésus, il faut une liberté
continuelle, un vouloir continuel, un
exercice continuel de sa propre
liberté » (F 819). La fidélité n'est donc
pas un signe d’ankylose, mais plutôt
de jeunesse spirituelle qui se
renouvelle chaque jour (cf. 
Entretiens 1, Entretiens 102 ; S 170 ; F
493) et permet de vivre avec la
liberté spontanée et joyeuse de celui
qui est jeune d'esprit.

5. L'éducation à la liberté et pour
la liberté

L'enseignement de saint Josémaria
sur la liberté humaine est le point
central d'une vision féconde capable
d'inspirer une authentique théorie
pédagogique (cf. García Hoz 1997) et
d'impulser de nombreuses initiatives
éducatives. Par ailleurs, il a défini les
grandes lignes qui doivent
caractériser les initiatives de
formation (écoles, universités, clubs
d’étudiants, etc.) qui aspirent à



suivre son esprit, en les résumant
par les mots suivants : « éducation
fondée sur la liberté personnelle et
sur la responsabilité, elle aussi
personnelle » (Entretiens 84).

Dans un certain sens, l'expression 
éducation à la liberté peut apparaître
comme une tautologie, car ce qui
distingue le processus éducatif de
l'action par laquelle on dompte ou
apprivoise un animal, c'est la
conscience que le destinataire de
l'éducation est un individu capable,
en acte ou en puissance, d'agir
librement. Mais son affirmation va
plus loin. En effet, l’ambiance de
formation établie et voulue par le
fondateur de l'Opus Dei suppose un
délicat respect de l'intimité de la
personne. Il est significatif que,
s'adressant aux parents, il les exhorte
à éduquer leurs enfants sans
chercher à forcer le moins du monde
leur nécessaire autonomie
intérieure : « Les parents qui aiment



vraiment, qui cherchent sincèrement
le bien de leurs enfants, après avoir
donné les conseils et les indications
opportunes, doivent se retirer avec
délicatesse pour que rien ne nuise au
grand bien qu'est la liberté (...). Ils
doivent se souvenir que Dieu Lui-
même a voulu qu'on L'aime et qu'on
Le serve en toute liberté, et qu'Il
respecte toujours nos décisions
personnelles. Dieu laissa l'homme –
nous dit l'Écriture – à son libre
arbitre (Sir 15,14) » (Entretiens 104).

Pour expliquer ce que signifie 
l'éducation à la liberté, saint
Josémaria s'appuyait non seulement
sur sa préparation doctrinale, mais
aussi sur les lumières issues de sa
relation personnelle avec Dieu, sur
son expérience sacerdotale et sur ce
qu'il avait lui-même mis en pratique
dans son travail de formation et de
gouvernement. Il avait appris
qu’imposer de manière autoritaire
ne sert à rien, même en cas de



mauvais comportement, si l'on veut
que la personne gagne en maturité et
en capacité de décision et qu'elle soit
capable de faire des choix réfléchis
(cf. QCP 27 ; Entretiens 104). Sans
confondre les rôles, il conseillait aux
parents et aux éducateurs de se lier
d'amitié avec leurs enfants afin qu'ils
se sentent compris et qu'ils leur
demandent conseil ; ainsi, il devient
possible de « les aider à canaliser
correctement leurs préoccupations et
leurs idéaux, [de] leur apprendre à
observer et à raisonner ; il ne faut
pas leur imposer une conduite mais
leur montrer les motifs, surnaturels
et humains, qui l'inspirent. En un
mot, il faut respecter leur liberté,
puisqu'il n'est pas de véritable
éducation sans responsabilité
personnelle, ni de responsabilité
sans liberté » (QCP 27).

Deux enseignements fondamentaux
sont contenus dans cette dernière
recommandation pédagogique. Tout



d'abord, la nécessité de créer un
climat de confiance qui permette à la
personne de donner libre cours à
l'énergie de sa propre liberté sans
tomber dans des comportements
refoulés ou hypocrites (cf. S 562 ; F
566). Lorsque la personne se sent
digne de confiance et qu'elle se sait
sous un regard paternel bienveillant
et compréhensif, elle agit avec un
goût pour cette "liberté de
mouvement" à laquelle nous faisions
référence précédemment en parlant
de la conscience de la filiation divine
et de son rôle central dans l'esprit de
saint Josémaria. Son message sur
l'efficacité de la confiance dans les
autres est très bien résumé dans le
texte suivant : « Le secret réside en
général dans la confiance : que les
parents sachent élever les enfants
dans un climat de familiarité, qu'ils
ne leur donnent jamais l'impression
de se méfier, qu'ils leur accordent
des libertés et qu'ils leur apprennent
à en user sous leur responsabilité



personnelle. Il vaut mieux se laisser
duper quelquefois : la confiance
qu'on met dans les enfants fait qu'ils
ont eux-mêmes honte d'avoir abusé
et qu'ils se corrigent ; au contraire, si
on ne leur laisse aucune liberté, s'ils
voient qu'on n'a pas confiance en
eux, ils se sentiront poussés à
toujours tromper » (Entretiens 100).
De plus, selon saint Josémaria, cette
praxis éducative est applicable non
seulement à la vie familiale, mais
aussi aux établissements scolaires et
universitaires (cf. Entretiens 84),
ainsi que, bien sûr, aux institutions
de l'Église, à commencer par l'Opus
Dei lui-même.

Le second enseignement, en plus de
l'importance accordée à la confiance,
c’est la relation entre la liberté et la
responsabilité personnelle soulignée
par saint Josémaria. Lorsqu'une
personne perçoit que sa liberté n'est
pas considérée avec crainte ou
suspicion, il lui est facile de



comprendre que ses propres actions
peuvent trahir la confiance qui a été
placée en elle, et elle comprend qu'il
existe des choix qui mènent à une
condition d'esclavage au lieu de
garantir sa propre liberté intérieure.
La personne se sent donc appelée à
être responsable de ses propres
actions. En revanche, mettre l'accent
uniquement sur les obligations ou les
sanctions, par peur de courir le
risque de la liberté, est déformant,
même si cela est fait dans l'intention
de défendre la vérité de la foi. Ce
n'est pas la liberté qui menace la foi,
mais « une interprétation erronée de
la liberté (…) une liberté dépourvue
de tout but, de toute forme objective,
de toute loi, de toute responsabilité.
En un mot, le libertinage » (AD 32).
Comme il ressort de cette déclaration
et de ce qui a été dit jusqu'à présent,
parler de la responsabilité de ses
propres choix signifie se rappeler
que la liberté, si elle est privée des
lumières de la vérité, est trompeuse



et mensongère : « Repoussez l’erreur
de ceux qui se contentent d’une triste
vocifération : liberté ! liberté !
Souvent, ce qui se cache derrière
cette clameur, c’est une tragique
servitude : car un choix qui préfère
l’erreur ne libère pas ; le Christ seul
libère (cf. Gal 4, 31), puisque Lui seul
est le Chemin, la Vérité et la Vie (cf.
Jn 14, 6) » (AD 26). C'est précisément
pour cette raison qu'une
conséquence du binôme éducatif
liberté-responsabilité personnelle, en
référence à la vérité, est la
conscience du devoir de corriger
ceux qui se trompent, sans tomber
dans l'indifférence ou le silence
complice.

Cet esprit de liberté est appelé à se
manifester dans toutes les sphères de
l’existence : dans la vie personnelle,
dans les relations familiales, dans le
travail professionnel, dans la vie
sociale et politique. Saint Josémaria
s'est référé à tout cela en soulignant



la liberté et la responsabilité
personnelle des chrétiens dans toutes
les affaires temporelles ; et aussi,
bien sûr, celle des fidèles de l'Opus
Dei, chrétiens ordinaires, égaux aux
autres citoyens (cf., par exemple, 
Entretiens 2, 28 & 65).

6. La liberté des consciences

Le climat de confiance, celui qui
facilite la responsabilité devant la
vérité et le bien, a pour prémisse et
pour effet le respect de la sphère de
la conscience de chaque personne,
qui est « le centre le plus secret de
l’homme, le sanctuaire où il est seul
avec Dieu et où sa voix se fait
entendre » (Gaudium et spes, 16).
Habitué à un dialogue ininterrompu
avec Dieu son Père, saint Josémaria
était conscient qu'il était
indispensable que chacun puisse
écouter ces lumières et inspirations
intimes sans conditionnement : «
Nous sommes responsables devant



Dieu de toutes les actions que nous
accomplissons librement. Ici, il n’y a
pas de place pour l’anonymat.
L’homme se trouve face à son
Seigneur, et il est en son pouvoir de
se résoudre à vivre comme son ami
ou comme son ennemi » (AD 36). Et,
par conséquent, il a également
proclamé l'importance décisive du
respect, tant par les individus que
par la société dans son ensemble, de
la conscience de chaque personne,
qui est appelée à parcourir le chemin
de sa propre vie en toute liberté.

La reconnaissance de l'incomparable
dignité des enfants de Dieu (cf. AD
112, AD 172 ; Entretiens 85) est
également présente dans l'insistance
avec laquelle saint Josémaria répète
que la révélation chrétienne est
inconciliable avec la violence et
appelle à exclure « tout type de
contrainte trompeuse dans la
présentation de la foi » (AD 36). À cet
égard, il se réfère à une affirmation



de saint Augustin : « Seul celui qui le
veut peut croire" (Saint Augustin, In
Ioannis Evangelium tractatus, 26, 2 ;
PL 35, 1607) en la citant pour
conclure que c'est une exigence de la
foi chrétienne de garantir un climat
de liberté pour tous (cf. AD 36) en
harmonie avec ce que le Concile
Vatican II a proclamé : « en matière
religieuse, nul ne doit être contraint
d'agir contre sa conscience » (DH, 2 ;
sur sa réaction à la promulgation de
ce document conciliaire, voir 
Entretiens 44).

Dans un contexte culturel
profondément marqué par le
subjectivisme et par la tentative
d'imposer un relativisme absolu,
saint Josémaria s'appuyait
probablement sur des paroles de Pie
XI – qui s'exprimait en ces termes
dans la Lettre Non abbiamo bisogno,
du 29 juin 1931 (AAS, 23 [1931], p.
301) – pour faire la distinction entre
liberté de conscience et liberté des



consciences. Il ne s'agit pas d'une
simple subtilité linguistique, car,
bien que l'expression "liberté de
conscience" puisse avoir plusieurs
significations, son emploi à l'époque
où Pie XI l'utilisait avait pour but – et
peut avoir pour but, plus ou moins
consciemment, même aujourd'hui –
de légitimer, également sur le plan
philosophique ou spéculatif, le rejet
non seulement de la foi chrétienne
mais de toute religion. La distinction
susmentionnée est donc conceptuelle
et non simplement terminologique.
Et c’est ainsi que saint Josémaria
l’appliquait : « il n’est pas exact de
parler de liberté de conscience, car
cela revient à juger comme
moralement bon le fait que l’homme
repousse Dieu (...) Si quelqu’un
adoptait délibérément cette attitude,
il pécherait, car il transgresserait le
premier et le plus fondamental des
commandements : Tu aimeras Yahvé
de tout ton cœur (Dt 6, 5). Quant à
moi, je défends de toutes mes forces



la liberté des consciences, selon
laquelle il n’est permis à personne
d’empêcher que la créature rende à
Dieu le culte qui lui est dû. Il faut
respecter la soif légitime de vérité :
l’homme a l’obligation grave de
chercher le Seigneur, de le connaître
et de l’adorer, mais personne sur la
terre ne doit se permettre d’imposer
au prochain la pratique d’une foi
qu’il n’a pas ; de même que personne
ne peut s’arroger le droit de faire du
tort à celui qui l’a reçue de Dieu
» (AD 32). Dans l'une des interviews
recueillies dans Entretiens– celle
publiée dans Le Figaro le 15 mai 1966
– il s'exprime en des termes encore
plus forts : « J'ai toujours défendu la
liberté des consciences. Je ne
comprends pas la violence ; elle ne
me semble apte ni à convaincre ni à
vaincre ; l'erreur se dépasse par la
prière, par la grâce de Dieu, par
l'étude ; jamais par la force, toujours
par la charité » (Entretiens 44).



La personne humaine est par nature
orientée vers la vérité et le bien, de
sorte qu'une liberté de conscience
comprise comme une réduction de la
religion à une simple croyance
facultative ou comme une
consécration de l'agnosticisme et de
l'indifférentisme à l'égard de la
réalité de Dieu, ignore la véritable
dignité de la personne humaine. Au
contraire, la liberté des consciences,
au sens où l'explique saint Josémaria,
n'est qu'un écho du droit naturel de
la personne humaine, découlant de
sa dignité innée, à l'immunité vis-à-
vis de toute contrainte extérieure,
notamment, et peut-être même
surtout, en matière religieuse (cf.
CEC, no 2108 ;Veritatis Splendor,
57-64). Sans oublier que ce droit ne
peut être séparé du devoir, inscrit
dans le cœur de chacun, de
rechercher la vérité, surtout en ce
qui concerne Dieu, et de l'embrasser
et la garder une fois qu'elle est
connue. C'est pourquoi saint



Josémaria insistait également sur la
nécessité de former sérieusement sa
propre conscience (cf. S 389).

En accord avec cette pleine
reconnaissance et ce respect de la
liberté des consciences, saint
Josémaria – qui, en 1950 a obtenu du
Saint-Siège l'autorisation d'admettre
des non-catholiques et des non-
chrétiens comme coopérateurs de
l'Opus Dei – a voulu que les œuvres
apostoliques promues par les fidèles
de la Prélature soient imprégnées
d'un climat de liberté et qu'elles
soient ouvertes aux personnes de
races et de religions les plus diverses.
Il l'a répété à plusieurs reprises,
comme dans l'entretien avec Le
Figaro cité plus haut et dans sa
réponse au rédacteur en chef d'un
magazine universitaire en 1967. Le
journaliste l'avait interrogé sur
l'opportunité d'enseigner la religion
chrétienne à l'université ; saint
Josémaria a répondu en soulignant



que « l'étude de la religion est une
nécessité fondamentale. Un homme
qui n'aurait pas de formation
religieuse serait incomplètement
formé. Voilà pourquoi la religion doit
être présente dans l'Université
» (Entretiens 73). Et il ajoutait : «
personne n'a le droit de violer la
liberté des consciences :
l'enseignement de la religion doit
être libre, ce qui n'empêche pas le
chrétien de savoir que, s'il veut être
d'accord avec sa foi, il a la grave
obligation de bien se former en cette
matière et, par conséquent, d'avoir
une culture religieuse, la doctrine
nécessaire pour vivre selon la foi et
pouvoir être témoin du Christ par
l'exemple et la parole » (ibidem).

Depuis que Pie XI a parlé de la
distinction entre liberté de conscience
et liberté des consciences – et depuis
que saint Josémaria a repris cette
distinction – le langage a évolué.
L'expression liberté de conscience est



souvent utilisée dans un sens moins
technique. Et grâce à une réflexion
de plus en plus attentive sur la
nature et les limites du pouvoir civil,
l'expression liberté religieuse s’est
universellement répandue avec le
sens d’être un des droits
fondamentaux de l'homme qui
implique l'exclusion de toute
violence ou coercition, et la
possibilité d'agir, dans des limites
appropriées, conformément à ses
convictions religieuses, en privé ou
en public, seul ou en association avec
d'autres (cf. DH, 2). En même temps,
bien sûr, les deux réalités
fondamentales qui sous-tendent la
distinction susmentionnée
demeurent : à savoir, à la fois la
valeur et l'inviolabilité de la
conscience et l'appel fait à l'homme à
rechercher la vérité et donc Dieu, la
vérité suprême.



Thèmes connexes : Conscience ;
Direction spirituelle ; Éducation et
enseignement ; Fidélité ; Filiation
divine ; Liberté dans les affaires
temporelles ; Mentalité laïque ;
Obéissance ; Politique ; Vocation.

Bibliographie : AD 23-38 ; Josémaria
Escriva de Balaguer, "Las riquezas de
la fe", 2-XI-1969 ABC, Madrid ; Ernst
Burkhart - Javier López Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría. Estudio de teología
espiritual, II, Madrid, Rialp, 2011, pp.
161-283 ; Cornelio Fabro, "Un
maestro de la libertad cristiana", in
Rafael Serrano(ed.) Así le vierono -
Testimonios sobre Monseñor Escrivá
de Balaguer, Madrid, Rialp, 1992 ;
Víctor García Hoz Tras las huellas del
Beato Josemaría. Ideas para la
educación, Madrid, Rialp, 1997 ;
Salvatore Garofalo, "Il valore
perenne del Vangelo", in Cornelio
Fabro - Salvatore Garofalo - Maria
Andrea Mardegan (ed.) Santi nel



mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaría Ecrivá, Milano, Ares, 1992 ;
Antonio Malo (ed.) La dignità della
persona umana, GVQ, III passim ;
Michelangelo Peláez, "San Josemaría
& la sfida educativa. Libertà &
responsabilità nella formazione" 
Studi Cattolici, 600 (2011), pp. 88-94 ;
Adelaide Raschini Una libertad para
ser vivida, San Sebastián de los Reyes,
Cobel, 2010 ; Martin Rhonheimer 
Transformación del mundo. La
actualidad del Opus Dei, Madrid,
Rialp, 2006 ; Francesco Russo, "La
prassi della libertà. Riflessioni
antropologiche alla luce degli
insegnamenti del Beato Josemaría
Escrivá" Acta Philosophica, 11 (2002),
pp. 69-92.

Francesco Russo



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
liberte/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-liberte/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-liberte/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-liberte/

	LIBERTÉ

