
opusdei.org

LABORIOSITE (ou
Esprit de travail)

1. Caractéristiques et fruit de la
laboriosité. 2. Vertus connexes
à la laboriosité 3. Défauts
opposés à la laboriosité :
oisiveté, paresse, activisme,
routine.

19/07/2024

Début

1.Caractéristiques et fruit de la
laboriosité.

2. Vertus connexes à la laboriosité



3. Défauts opposés à la laboriosité :
oisiveté, paresse, activisme, routine.

Remarque préalable au sujet du
sens du mot « Laboriosité » :

Dans le Dictionnaire de l’académie
française, le terme « laboriosité » est
décrit ainsi:

1. Qui travaille beaucoup ; qui aime
le travail. Un employé laborieux. Une
population laborieuse.

▪ Spécialement. Les classes
laborieuses, expression datant du
xixe siècle et désignant l’ensemble de
ceux qui vivent d’un travail manuel.
(…)

▪ Par métonymie. Mener une
existence laborieuse. Une maison
laborieuse. Des bras laborieux.



2. Qui est pénible, qui oblige à
beaucoup de travail, de fatigues,
d’effort. De longues et laborieuses
recherches. Une lecture difficile et
laborieuse. Une digestion laborieuse,
qui se fait lentement et péniblement.
Accouchement laborieux.

▪ Péjoratif : En parlant des
productions, des œuvres de l’esprit
où l’effort paraît. Un style laborieux.
Un raisonnement laborieux. Par
analogie. Des plaisanteries
laborieuses, qui manquent de
vivacité, de légèreté. »

Le sens 1 est plutôt le plus proche des
enseignements de saint Josémaria ; le
sens 2 et le sens péjoratif sont plus
proches de la compréhension
générale du terme de nos jours en
français.



Dans les enseignements de saint
Josémaria, la laboriosité est toujours
comprise positivement, intimement
et inséparablement liée au travail et
à la vocation de le sanctifier. Le
travail ou les occupations que
chacun remplit habituellement sont
le contexte adéquat où la vivre, non
pas comme quelque chose d'externe,
mais comme une condition, ou
qualité qui le rendent humainement
efficace, propre au développement
personnel et capable d'être sanctifié,
offert à Dieu.

1. Caractéristiques et fruits de la
laboriosité

Bien que très présent dans les
enseignements de saint Josémaria,
celui-ci mentionne rarement la «
laboriosité » par son nom. Dans ses
écrits publiés, le nom apparaît trois
fois ; l'adjectif « laborieux », deux
fois. Les allusions indirectes ou
implicites, en revanche, sont



innombrables. Au sens du fondateur
de l'Opus Dei, cette vertu doit
essentiellement caractériser la
manière de travailler d'un enfant de
Dieu, d'un chrétien. Elle apparaît
ainsi dans l'homélie Vertus humaines
(AD 73-93), comparée à une autre
très similaire : la diligence. A elles
deux, dans une épigraphe intitulée «
laboriosité, diligence », il consacre
trois paragraphes, dans lesquels il les
définit et les propose à la lumière de
l'exemple du Christ. Regardons ces
paragraphes un par un.

Le premier parle de « (…) deux
autres vertus humaines, l’assiduité
au travail et la diligence, qui n’en
font qu’une seule : le zèle pour tirer
parti des talents que chacun d’entre
nous a reçus de Dieu. Ce sont des
vertus parce qu’elles conduisent à
bien terminer les choses. Parce que
le travail — je le proclame depuis —
n’est ni une malédiction, ni un
châtiment du péché. La Genèse parle



de cette réalité avant qu’Adam se soit
rebellé contre Dieu. Dans le plan de
Dieu, l’homme était appelé à
travailler sans relâche, coopérant
ainsi à la tâche immense de la
création »(AD 81). Avec le secours
d'un texte de la Sainte Écriture (Gn 2,
15), la laboriosité est vue en relation
étroite avec le travail, comme une
réalité positive et perfective du «
travailleur et du travail lui-même ».
Evidemment – comme l'entend saint
Josémaria – ce ne sont pas des termes
identiques : le travail est une activité
– ou une somme d'activités – qui,
lorsqu'il s'agit d'un travail
professionnel, acquiert la condition
d'habituel et de permanent ; la
laboriosité, en revanche, est la
qualité propre et spécifique à sa
bonne exécution.

Le deuxième paragraphe indique que
« celui qui est laborieux utilise bien
son temps, qui n’est pas seulement
de l’or, mais aussi la gloire de Dieu !



Il fait ce qu’il doit faire et il est à ce
qu’il fait, non par routine ni pour
occuper les heures, mais comme
résultant d’une réflexion attentive et
pondérée. C’est pour cela qu’il est
diligent. L’utilisation normale du mot
— diligent — évoque déjà son origine
latine. Diligent vient du verbe diligo,
qui signifie aimer, apprécier, choisir
à la suite d’une attention méticuleuse
et soigneuse. N’est pas diligent celui
qui se précipite, mais bien celui qui
travaille avec amour, à la perfection
» (AD 81). Dans le même sens, le
dictionnaire de l'Académie Royale
Espagnole définit le terme « diligence
» comme le » soin et activité dans
l'exécution de quelque chose (…).
Promptitude, agilité, hâte ». Saint
Josémaria met en évidence
l'étymologie dont il est issu, donnant
ainsi force au concept en le mettant
en relation avec l'amour.

Le troisième paragraphe nous place
devant une réalité clé pour cet



enseignement, l'exemple de la vie
cachée de Jésus, qui a passé des
années de travail intense, sans rien
attirant l’attention ni rien
d'extraordinaire. Une vie simple qui
tournait autour d'un métier manuel :
« Notre Seigneur, homme parfait,
choisit un travail manuel qu’il a
réalisé avec délicatesse et avec grand
amour pendant presque toutes les
années qu’il a passées sur la terre. Il
remplit sa tâche d’artisan au milieu
des autres habitants de son village, et
cette occupation humaine et divine
nous a prouvé clairement que
l’activité ordinaire n’est pas un détail
insignifiant, mais qu’elle constitue le
pivot de notre sanctification, une
occasion continuelle de rencontrer
Dieu, de le louer et de le glorifier
avec le travail de notre intelligence
ou celui de nos mains » (AD 81 ; cf. S
485). C'est pourquoi il est à la fois
matière de la laboriosité et champ
d'application pour la mettre en
pratique.



Des idées très similaires se trouvent
dans une homélie publiée avec le
titre évocateur de Travail de Dieu. Là,
la vertu de laboriosité se reflète
implicitement dans tout le texte, en
prenant comme point de départ
l'exemple de la vie du Christ : « C’est
de la vie tout entière du Seigneur que
je suis épris. J’ai en outre une
faiblesse toute particulière pour ses
trente ans de vie cachée à Bethléem,
en Égypte et à Nazareth. (...) Ce
furent des années intenses de travail
et de prière ; Jésus-Christ menait une
existence ordinaire — semblable à la
nôtre, si l’on veut — tout à la fois
divine et humaine. Il accomplissait
tout à la perfection, aussi bien dans
l’atelier modeste et ignoré de
l’artisan que, plus tard, en présence
des foules » (AD 56 ; cf. S 485).

Sur le plan humain, la laboriosité
implique de bien finir les choses,
avec perfection, de telle manière –
commente graphiquement saint



Josémaria – que nous n'avons pas
honte si ceux qui nous connaissent et
nous aiment nous voient travailler
(cf. AD 66-67). Cela demande aussi un
effort pour tirer parti des talents que
chacun a reçus de Dieu (cf. AD 81).
Sur un plan divin, elle nous pousse à
ne pas perdre le point de vue
surnaturel en travaillant, jusqu'à la
pose de la dernière pierre (cf. AD
66-67). En fin de compte, la
laboriosité implique l'amour du
travail, de ses propres occupations,
pour les remplir avec perfection
humaine, amour de Dieu et désir de
servir son prochain (cf. AD 58), et elle
nous aide à sanctifier le travail, en
faisant de cette activité « un travail
humain, à l’âme et aux
caractéristiques divines »(AD 65). « Si
nous nous rendions compte que tout
notre travail, absolument tout, car
rien n’échappe à son regard [celui de
Dieu], se déroule en sa présence, quel
soin n’apporterions-nous pas à
terminer notre travail, et comme nos



réactions seraient différentes ! » (AD
58 ; cf. S 489).

En tant que vertu, la laboriosité peut
s'exercer en toute circonstance, dans
les activités, tâches et métiers les
plus communs et les plus courants
(cf. AD 62) ; elle pousse à persévérer
dans l'effort du travail commencé (cf.
S 488) ; elle encourage à exercer sa
tâche, quelle qu'elle soit, comme le
meilleur et mieux que le meilleur, si
possible en ne pensant pas à soi-
même, mais avec le désir d’» offrir à
notre Seigneur un travail soigné,
achevé comme un filigrane, en un
mot, accompli » (AD 63), comme «
une offrande digne du Créateur, 
operatio Dei, travail de Dieu et pour
Dieu : en un mot, une activité bien
accomplie, irréprochable» (AD 55).

Une conduite avec ces
caractéristiques peut sembler un
fardeau excessif, ou une prétention
vaniteuse, mais il est clair que c'est



un idéal de sainteté qui présuppose
l'aide et l'assistance de la grâce : « Et
tu sembles me dire : comment vais-je
parvenir à toujours œuvrer dans cet
esprit, qui m’amènera à terminer
mon travail professionnel à la
perfection ? La réponse ne vient pas
de moi, mais de saint Paul : Soyez des
hommes, soyez forts. Que tout se
passe chez vous dans la charité (1 Co
16, 13-14). Faites tout par amour et
librement ; barrez la voie à la crainte
et à la routine : servez Dieu notre
Père »(AD 68).

2. Vertus connexes de la
laboriosité

Toute vertu est intimement liée aux
autres. La laboriosité tire son vrai
sens de la charité, loin d’un activisme
vide ou d’une efficacité utilitaire. «
Après avoir connu tant de vies
héroïques, vécues pour Dieu, et sans
qu'elles aient quitté leur place, je suis
parvenu à cette conclusion : pour un



catholique, travailler, ce n'est pas
simplement accomplir sa tâche, c'est
aimer ! Se dépasser joyeusement, et
toujours, dans le devoir et dans le
sacrifice » (S 527).

D'une part, la personne laborieuse ne
fait pas que faire preuve de
laboriosité : « C’est un véritable
réseau de vertus qui est mis en
action lorsque nous remplissons
notre métier avec le dessein de le
sanctifier : la force d’âme pour
persévérer dans notre tâche, malgré
les difficultés naturelles et sans
jamais nous laisser gagner par
l’accablement ; la tempérance pour
nous dépenser sans compter et pour
surmonter la commodité et
l’égoïsme ; la justice pour remplir nos
devoirs envers Dieu, envers la
société, envers la famille, envers nos
collègues ; la prudence pour savoir ce
qu’il convient de faire dans chaque
cas et pour nous mettre au travail
sans délai... Et le tout, j’y insiste, par



Amour, avec le sens aigu et immédiat
de la responsabilité des fruits de
notre travail et de sa portée
apostolique »(AD 72).

Et elle est étroitement liée à la prise
de conscience de l'importance
d'exercer son activité de manière
responsable, quelle qu'elle soit : « Ne
remets pas ton travail à demain » (C
15). Le sens de la responsabilité ne
permet pas de reporter ou de
retarder sa tâche sans motif
raisonnable, entre autres raisons car
elle affecte et le service que les
autres attendent et le renforcement
de notre propre personnalité. «
Pratiquez vous-mêmes et insufflez
aux jeunes cette conviction : dans
notre dictionnaire, il y a deux mots
de trop : demain et plus tard.
Aujourd'hui et maintenant ! Ne
laissez pas le travail pour plus tard et
assurez-vous qu'ils ne le laissent pas
» (Instruction, 9 janvier 1935, n. 46 :
CECH, p. 233). Et la raison sous-



jacente de cette façon de penser
réside dans une courte phrase
recueillie dans Sillon : « J'ai toujours
pensé que ce que beaucoup baptisent
"demain", "après", n'est autre que la
résistance à la grâce » (S 155). « Nous
devons avoir très présent à l’esprit
que nous ne Le servirons pas
loyalement [Dieu] si nous désertons
notre tâche ; si nous ne partageons
pas avec les autres l’opiniâtreté et
l’abnégation dans l’accomplissement
de nos engagements professionnels ;
si l’on pouvait dire que nous sommes
fainéants, insouciants, frivoles,
désordonnés, paresseux, inutiles...
En effet, celui qui néglige ces
obligations, apparemment moins
importantes, peut difficilement
vaincre dans celles de la vie
intérieure, assurément plus
coûteuses »(AD 62).

La laboriosité ne serait pas telle sans
une autre grande vertu : l'ordre et le
profit du temps. « Vertu sans ordre ?



— Drôle de vertu ! » (C 79). Cette
citation montre une condition sans
laquelle aucune activité ou « vertu »
ne pourrait être considérée comme 
vertueuse, mais elle a une application
particulière pour la laboriosité : la
personne laborieuse est ordonnée et,
par conséquent, profite du temps, qui
n’est pas seulement de l’or . Agir
ainsi permet non seulement de faire
plus, plus efficacement, mais de
sanctifier cette œuvre : « Quand tu
auras de l’ordre, ton temps se
multipliera : tu pourras ainsi rendre
davantage gloire à Dieu, en
travaillant plus à son service » (C 80 ;
cf. C 354). « Tu sais bien que le travail
est urgent, et qu'une seule minute
accordée au laisser-aller suppose que
du temps est soustrait à la gloire de
Dieu. — Qu'attends-tu alors pour
profiter consciencieusement de tous
les instants ? En outre je te conseille
de considérer si ces minutes que tu
as en trop, tout au long de ta journée
— additionnées, elles font des



heures ! — ne relèvent pas du
désordre ou de la fainéantise »(S
509).

Le désordre, de son côté, peut
conduire à un activisme épuisant : «
Tu déploies une activité infatigable.
Mais tu te démènes dans le désordre
et, par conséquent, tu manques
d'efficacité. — Tu me rappelles ce
qu'une fois j'ai entendu, de la bouche
même de quelqu'un de très autorisé :
'J'ai voulu faire l'éloge d'un
subordonné devant son supérieur, et
j'ai commenté : comme il travaille !
— J'ai obtenu la réponse suivante :
dites plutôt : comme il bouge !' — Tu
déploies une activité infatigable et
stérile... Oh ! comme tu peux
bouger ! » (S 506). De ce point de vue,
la laboriosité implique de surmonter
la tendance au désordre et à
l'improvisation.



3. Défauts opposés à la
laboriosité : oisiveté, paresse,
activisme, routine

Saint Josémaria s'en prend
doucement mais clairement à
l'attitude de ceux qui se comportent
avec l'apparence de la vertu, mais se
trompent malheureusement dans
leur conduite, à la recherche de
fausses excuses pour justifier le
confort, l'oisiveté ou la paresse : « Je
ne m’explique pas que tu te dises
chrétien et que tu mènes cette vie de
désœuvré. — Oublies-tu la vie de
travail du Christ ? » (C 356). La
paresse ne se manifeste pas toujours
de la même manière – une vie de 
feignant inutile – mais avec des
nuances différentes. Parmi les
défauts les plus graves, peut-être, il y
a l'oisiveté comprise comme « temps
perdu » ou « vide », comme une vie
vécue sans conscience de sa valeur :
« L’oisiveté ne se conçoit pas chez un
homme à l’âme d’apôtre ». (C 358) ;



d'un autre côté, le « temps vide » est,
sans aucun doute, une porte ouverte
à toutes sortes de péchés. « L’oisiveté
même doit déjà être un péché ! » (C
357).

Nous avons déjà parlé du risque
d'activisme. La routine est aussi un
autre ennemi qu'il faut vaincre : «
Tes efforts ne peuvent pas non plus
tomber dans l’obscurité anodine
d’une tâche routinière,
impersonnelle, car le stimulant divin
qui anime ton travail quotidien
aurait disparu à cet instant précis
» (AD 64). Une activité médiocre,
juste pour s’en débarasser, dénote les
ravages que la routine produit. La
médiocrité (cf. AD 55), comme le
conformisme, sont également
opposés à la vertu de laboriosité (cf.
AD 55, AD 62), ils ne plaisent pas à
Dieu et ne servent pas à donner le
bon exemple. Dieu n'accepte pas le
travail bâclé. « Travailler avec joie
n'équivaut pas à travailler "en



s'amusant", sans profondeur, comme
pour se débarrasser d'un poids
gênant. — Cherche à éviter que, par
étourderie ou par légèreté, tes efforts
ne perdent leur valeur et, qu'au bout
du compte, tu t'exposes à te
présenter devant Dieu les mains
vides »(S 519).

L'enseignement de saint Josémaria
sur la laboriosité s'illustre bien par la
figure de l'âne, cet animal calme et
travailleur, qui lui plaisait tant.
Contrairement à l'usage désobligeant
que l'on donne habituellement au
terme «âne», il a su illustrer la
manière vertueuse de travailler, à
travers l'analogie avec les qualités de
cet animal sympathique : « Puisses-tu
acquérir les vertus de l’âne ! — car tu
veux les obtenir, n’est-ce pas ?
Humble, dur au travail et
persévérant, têtu, fidèle, d’allure bien
assurée, fort et, s’il a un bon maître,
reconnaissant et obéissant »(F 380).



Thèmes connexes : Devoirs d’état ;
Travail, sanctification du.

Bibliographie : AD 55-72 ; QCP
39-56 ; S 482-531 ; Aa.Vv. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Itinéraire de la
cause de canonisation, Madrid,
Documentos Mundo Cristiano, 1992;
José Luis Illanes La sanctification du
travail. Le travail dans l’histoire de la
spiritualité, Madrid, Palabra, 200110

rev. y act.

Catalina BERMÚDEZ
MERIZALDE

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
laboriosite-ou-esprit-de-travail/

(24/01/2026)

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/travail-de-dieu/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/
https://escriva.org/fr/surco/travail/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-laboriosite-ou-esprit-de-travail/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-laboriosite-ou-esprit-de-travail/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-laboriosite-ou-esprit-de-travail/

	LABORIOSITE (ou Esprit de travail)

