
opusdei.org

FONDATION DE
L’OPUS DEI

1. Une mission fondationnelle.
2. La fondation de l’Opus Dei :
événements clés. 3. Épilogue :
fin de l’étape fondationnelle et
début de l’étape de la
continuité.

25/05/2024

1. Une mission fondationnelle.

2. La fondation de l’Opus Dei :
événements clés.



3. Épilogue : fin de l’étape
fondationnelle et début de l’étape de
la continuité.

Saint Jean-Paul II, dans la
Constitution Apostolique Ut sit
affirme solennellement que saint
Josémaria Escrivá de Balaguer a
fondé l’Opus Dei, par inspiration
divine – « divina ductus inspiratione
» – le 2 octobre 1928, à Madrid, et
qu’à partir de cette date, il s’est
efforcé de mettre en pratique la
doctrine de l’appel universel à la
sainteté et de promouvoir parmi
toutes les classes sociales la
sanctification du travail
professionnel et au moyen de ce
travail (cf. Jean-Paul II, Const. Ap. Ut
sit, 28-XI-1982 : AAS 75 [1983], pp.
423-425). L’origine historique de
l’Opus Dei n’est pas attribuable à une
action humaine réfléchie, mais à



l’irruption imprévue d’une lumière
et d’une impulsion fondationnelle
sur la personne de ce jeune prêtre –
saint Josémaria avait vingt-six ans –
appelé par Dieu à en être le
fondateur. En plus du jour exact, le
lieu de cet événement est également
connu : Saint Josémaria était en train
d’effectuer une retraite spirituelle de
plusieurs jours – le droit canonique
exigeait que les prêtres diocésains le
fissent tous les trois ans – dans la
maison centrale des PP Paules à
Madrid, située dans la rue García de
Paredes. Les récits biographiques –
qui sont par essence de purs échos, à
ce stade, des documents
autobiographiques conservés –
s’étendent sur la narration des
circonstances ayant précédé et suivi
ce moment (cf., par exemple, Bernal,
1976, pp. 109-116 ; Gondrand, 1984,
p. 50 à 53 ; Berglar, 1987, p. 67 à 75 ;
Sastre, 1989, p. 90 à 99 ; AVP, I, p. 113
à 120).



De ces récits, il convient de souligner
comme une caractéristique clé du
début historique de l’Opus Dei son
imprévisibilité absolue. Josémaría
Escrivá de Balaguer ne sait pas
jusqu’à ce jour ce que Dieu lui
demande, même s’il sait qu’Il veut
quelque chose au sujet de laquelle il
est dans une attente vigilante depuis
des années. Dès l’âge de seize ans, il
cultive une attitude que l’on pourrait
appeler vocationnelle (il l’appelait :
les « pressentiments ») de
disponibilité à ce que Dieu veut pour
sa vie mais qu’Il ne lui a pas encore
montré. De l’âge de seize à vingt-six
ans, il vit dans une attente active,
pleine d’événements, qui orientent sa
vie dans une direction claire – le
sacerdoce – bien que son but ultime
soit inconnu.

Saint Josémaria a souligné à
plusieurs reprises qu’avant le 2
octobre 1928, il n’avait jamais pensé
à fonder quoi que ce soit. Ses



témoignages sont éloquents – comme
le recueille, avec des textes de saint
Josémaria, Mgr Álvaro Del Portillo
(cf. Del Portillo, 1992, pp. 26-33) ;
nous lisons à la p. 33 : « Le Seigneur
m’a traité comme un enfant : si,
quand j’ai reçu ma mission, j’avais
réalisé ce qui allait me tomber
dessus, je serais mort. Cela ne
m’intéressait pas d’être fondateur de
quoi que ce soit. (...) Le Seigneur, qui
joue avec les âmes comme un père
avec ses enfants tout petits – ludens
coram eo omni tempore, ludens in
orbe terrarum (Pr 8, 30-31) – voyant
au commencement ma résistance et
mon travail, enthousiaste et faible en
même temps, m’a permis d’avoir
l’humilité apparente de penser – sans
aucun fondement – qu’il pouvait y
avoir des institutions dans le monde
qui ne différaient pas de ce que Dieu
m’avait demandé. C’était une lâcheté
déraisonnable, la lâcheté du confort,
et en même temps une confirmation
que je n’étais pas intéressé, mes



enfants, à être fondateur de quoi que
ce soit » :Lettre 14-IX-1951 no 3 : AGP,
série A.3, 93-3-2).

Ce sont des mots explicites
exprimant en même temps
l’ignorance de ce qui allait être sa
tâche fondationnelle historique et
l’affirmation que l’Opus Dei n’était
pas né de sa volonté, mais de la
Volonté de Dieu. Dans une autre de
ses Lettres, nous trouvons les paroles
suivantes : « Avec cette répugnance
pour les fondations, malgré
d’abondantes raisons de certitude
pour fonder l’Œuvre, j’ai résisté
autant que j’ai pu : que me serve
d’excuse devant Dieu Notre Seigneur
le fait réel que depuis le 2 octobre
1928, au milieu de ma lutte
intérieure, j’ai travaillé pour
accomplir la Sainte Volonté de Dieu,
en commençant le travail
apostolique de l’Œuvre » (Lettre 9-
I-1932, no 84 : AGP, série A.3, 91-3-1). «
Tout est de Lui et rien de moi » lit-on



dans cette même lettre, et de cette
évidence émergent de nombreuses
autres déclarations d’une teneur
similaire qui sont d’un grand intérêt
historico-biographique. Par exemple,
celle-ci : « L’Œuvre de Dieu n’a pas été
imaginée par un homme (...). Il y a de
nombreuses années, le Seigneur l’a
inspirée à un instrument inepte et
sourd qui l’a vue pour la première
fois le jour des Saints Anges
Gardiens, le deux octobre mille neuf
cent vingt-huit » (Instruction 19-
III-1934, nos 6-7 : AGP, série A.3,
90-1-1).

Dans ce fait de « voir » l’Œuvre de
Dieu – le verbe « voir » est celui que
saint Josémaria a utilisé pour
illustrer le fait fondationnel – se
trouve exprimé le moment précis où
il a connu et embrassé dans son âme
la volonté concrète de Dieu : c’est-à-
dire le début du chemin de l’Opus
Dei sur terre.



1. Une mission fondationnelle

Les deux principales caractéristiques
de la figure historico-ecclésiale de
saint Josémaria sont sa condition
d’initiateur d’un nouveau chemin de
sanctification dans l’Église et, en
même temps, sa qualité de maître de
vie chrétienne, de porteur et de
transmetteur de ce nouveau chemin
pour suivre le Christ et rechercher la
sainteté. Les deux caractéristiques
sont inséparables et s’exigent l’une
l’autre ; et donc mettre l’une en
évidence demande de prêter
attention à l’autre en même temps.
En ce sens, la figure et
l’enseignement de saint Josémaria
doivent être étudiés dans le contexte
de la mission que Dieu lui a confiée
et à la lumière des dons
charismatiques attachés à cette
mission.

Il faut donc veiller à éviter toute
séparation entre sa personne et



l’accomplissement de l’œuvre à
laquelle il a été appelé. À partir du 2
octobre 1928, ce jeune prêtre a su
qu’il était choisi par Dieu pour
accomplir une mission spécifique au
service de l’Église et, dès lors, la
conscience de la mission informe
constamment sa vie et ses œuvres.

D’un point de vue conceptuel, la
notion de « mission fondationnelle »
comprend des notes de singularité et
de spécificité. Car il n’y a pas de
vocation générique de fondateur
mais des appels personnels de Dieu à
accomplir des tâches fondationnelles
concrètes qui viennent
accompagnées des lumières et des
dons nécessaires pour en rendre
capable la personne appelée. Un tel
apport de grâces est généralement
appelé « charisme fondationnel », ou
peut-être mieux « charisme de
fondateur ».



Le charisme de fondateur a trois
dimensions ou caractéristiques qui
se distinguent dans la vie et les
œuvres de ses récipiendaires, comme
c’est évidemment le cas pour Saint-
Josémaria qui nous occupe de plus
près :

a) Dimension pneumatologique

Un fondateur est une personne
suscitée et mue par Dieu par son
Esprit par lequel il se laisse guider en
se mettant pleinement à sa
disposition. Il est conscient de se voir
simplement comme un instrument,
mais aussi d’être quelqu’un qui doit
accomplir à la première personne la
tâche qui lui est confiée et dont il se
laisse pénétrer pleinement. Et ainsi,
en effet, l’existence quotidienne de
saint Josémaria est marquée par des
moments forts et des lumières
inattendues à travers lesquelles
s’établit le rythme particulier de la
fondation, « au pas de Dieu ». Ce «



tempo » divin est plein de
significations théologiques,
spirituelles et pastorales. C’est Dieu
qui pose les fondations, distingue les
étapes et fixe les objectifs de chaque
instant. « En effet, tous ceux qui se
laissent conduire par l’Esprit de Dieu,
ceux-là sont fils de Dieu » (Rm 8, 14),
enseigne saint Paul, et le jeune
fondateur fait l’expérience que
l’Esprit Saint l’emmène là où Dieu le
veut, éveillant dans son âme un
profond sentiment de filiation. Et il
se laisse conduire avec la docilité
d’un petit enfant. « Avez-vous vu
comment un petit garçon joue avec
son père ? L’enfant a des chutes de
bois, de différentes formes et
couleurs... Et son père lui dit : mets
celle-ci ici, et cette autre : là, et la
rouge : là plus loin ... Et à la fin, un
château ! C’est ainsi, mes enfants,
c’est ainsi que je vois que le Seigneur
m’a mené ludens coram eo omni
tempore : ludens in orbe terrarum (Pr
8,30-31), comme dans un jeu divin



» (Lettre 25-I-1961, no 2 : AGP, série A.
3, 94-2-2).

b) Dimension christologique

L’inspiration de l’Esprit Saint chez un
fondateur a pour objet premier le
mystère du Christ, et elle octroie une
compréhension singulière d’un des
aspects révélés autour duquel le
fondateur construit – avec les grâces
reçues – son œuvre et développe son
enseignement. L’accentuation de cet
aspect ou de cette perspective
particulière ne doit pas être
considérée comme une limitation : le
particulier devient la clé de la
compréhension du Christ et de
l’adhésion à sa Personne et à tout son
mystère global, et est un guide et un
critère pour le développement d’un
certain service dans l’Église. Dans
l’esprit fondationnel de saint
Josémaria est fortement présent, en
particulier, le mystère de l’agir
humain de Jésus, saint et sanctifiant,



pendant ses années à Nazareth : «
Nous sommes venus ramener
l'attention sur l'exemple de Jésus qui,
pendant trente années, à Nazareth,
n'a cessé de travailler, de pratiquer
un métier » (Entretiens 55). Et depuis
cette perspective particulière et
profonde, il exprime son
enseignement sur l’existence
chrétienne ; par exemple, avec ces
mots : « Nous imitons la vie cachée
de Jésus-Christ et, par conséquent,
portant en nous une grande lumière,
un levain de nouveauté féconde, sans
bizarreries – parce que nous ne
sommes pas appelés au spectacle –
nous cherchons à sanctifier la vie
ordinaire : travail, amitié, famille,
nobles soucis du monde,
construction de la société
temporelle... » (Lettre 6-V-1945, no 10
: AGP, série A.3, 92-4-2). Dans cette
lumière, le message fondateur de
saint Josémaria et l’expérience
spirituelle qui l’accompagne
manifestent une nouveauté



singulière dans la manière de
comprendre le sens de l’existence du
« chrétien ordinaire » et son
enracinement dans le mystère du
Rédempteur, qui l’amène à
contempler le sens divin de sa vie
quotidienne (alter Christus, ipse
Christus) avec une clairvoyance
particulière.

c) Dimension ecclésiologique

Dieu, en se servant de la personne
appelée à ouvrir dans l’Église un
nouveau chemin de sanctification,
veut donner vie à un organisme
social, une institution qui concourt à
la réalisation de son plan de salut. Le
fondateur est appelé à l’initier, à
l’encourager et à la soutenir afin
qu’elle serve d’instrument de
sanctification et d’évangélisation et
contribue à l’accomplissement de la
mission salvifique de l’Église.
Certaines missions fondationnelles,
comme celle de saint Josémaria,



apportent avec elles une nouveauté
singulière, car avec leur
développement, Dieu veut revitaliser
et rajeunir sous certains aspects
l’existence chrétienne. Saint
Josémaria fait constamment allusion,
directement ou implicitement, à la
nature et au but propres à l’Opus Dei,
à son enracinement dans la mission
de l’Église, en particulier dans le
contexte de la description de la
vocation-mission chrétienne de ses
membres. Cette question – qui est
traitée dans divers articles de ce
dictionnaire – est évoquée, par
exemple, avec ces mots : « Quand
Dieu notre Seigneur, le 2 octobre
1928, a suscité son Œuvre dans le
Saint Corps de l’Église, il lui a donné
un but spécifique et avec lui un
esprit particulier et la manière
apostolique de travailler qui lui est
propre » (Lettre 15-VIII-1953, no 6 :
AGP, série A.3, 93-4-2).



2. La fondation de l’Opus Dei :
événements clés

L’intervention de Dieu dans la vie des
fondateurs prend des modalités
différentes chez chaque personne.
Dans certains cas il s’agit d’une
inspiration directe ou immédiate,
une grâce d’ordre mystique par
laquelle Dieu manifeste d’une
manière claire et en même temps pas
complètement définie – sans en faire
connaître tous les détails – le plan
qu’il veut réaliser à travers le
fondateur. Ce genre d’inspiration
peut se présenter comme une vision
intellectuelle ou sensible, une
illumination intérieure, un
mouvement spirituel. D’autres fois ce
sera une intervention divine qui
s’accomplit non par des phénomènes
de type mystique mais par une
inspiration indirecte liée, par
exemple, à certaines circonstances
de nature biographique, ou à



certains faits historiques, sociaux,
etc. (cf. Ciardi, 1982, passim).

Dans le premier cas – c’est celui de
l’inspiration fondationnelle reçue
par saint Josémaria – il est fréquent
que le fondateur décrive son
expérience en termes de lumière,
lumières intellectuelles, locution
intérieure, vision, intuition,
contemplation. Mais ce moment
d’illumination, facilement
individualisable dans la clarté de
l’initiative divine, n’est pas quelque
chose d’isolé du reste de l’existence
du fondateur et fait généralement
partie d’un parcours avec un avant et
un après. Il y a une phase de
préparation et une phase de
réalisation successive.

La phase préparatoire comprend une
croissance progressive dans la vie
spirituelle, une vie d’intimité
particulière avec Dieu, et une
préparation en fonction du charisme



et de la mission qui seront confiés au
fondateur ; cette mission est
progressivement préparée par
l’œuvre de la grâce à travers les
lumières intérieures, les dons divers
et les circonstances extérieures, et ce
n’est qu’alors que viendra le moment
de l’illumination fondationnelle.
Saint Josémaria parlait, en
particulier, de son « temps des
pressentiments » comme d’un temps
plein de grâces singulières qui le
conduisaient comme par la main
vers ce que Dieu voulait et qu’il ne
connaissait pas. Il a commencé à
éprouver au cours de ces années «
une soif insatiable de Dieu » (AGP,
P01, 1975, p. 103). Beaucoup plus
tard il se souviendra comment, à
travers « des choses apparemment
innocentes dont [le Seigneur] se
servait pour mettre dans mon âme
cette inquiétude divine » (Méditation,
14-II-1964 : AGP, P09, p. 72), il a été
doucement poussé par la grâce « à la
communion quotidienne, à la



purification, à la confession... et à la
pénitence » (ibid.). Avec le temps et
l’évolution des événements, la
référence constante à Dieu va
s’intensifier à mesure que
l’expérience de son amour
providentiel deviendra de plus en
plus vivante. Mais le temps de
préparation n’est que cela : une
période qui acquiert son vrai sens à
la lumière du moment déterminant
auquel elle tend.

L’inspiration fondationnelle – la
fondation elle-même – sera le début
d’un processus qui mènera à la
réalisation de la mission confiée, à
travers des phases successives. Ce
n’est pas un plan détaillé très
concrètement : si l’illumination est
puissante, ses contours sont aussi
obscurs ; le fondateur parle
généralement dans ce sens de son «
ignorance », de son « aveuglement ».
Viendront alors non seulement ses
expériences dans la mise en œuvre



de ce que Dieu lui a demandé, mais
aussi les interventions divines
ultérieures de nature illuminative
qui confirment l’inspiration reçue et
poussent à la réaliser en en précisant
les profils et en aidant à en
développer le contenu, comme on le
voit, par exemple, dans certains mots
de saint Josémaria se référant à
novembre 1929, quand, après une
période qu’il appelle lui-même le «
silence du Seigneur », il parlera de la
« reprise de ce courant spirituel
d’inspiration divine avec lequel se
précisait et se déterminait ce que Lui
voulait » (Notes intimes, no 179 : AVP,
I, p. 320).

a) Le fait fondationnel du 2 octobre
1928

Comme dit plus haut, le 2 octobre
1928, saint Josémaria a reçu, une fois
pour toutes, le charisme
fondationnel, et l’Opus Dei a été
fondé. Les autres moments



fondationnels forts qui viendront
après celui-ci, comme nous le
verrons, font référence de façon
médiate ou immédiate, explicite ou
implicite, à ce moment unique,
original et constitutif. C’est,
respectivement, le moment initial du
travail apostolique avec les femmes
qui date du 14 février 1930, et le
moment initial de la Société
Sacerdotale de la Sainte-Croix qui se
révèle le 14 février 1943. Dans l’âme
de saint Josémaria, ces deux dates,
toujours dans la lumière
fondationnelle et indélébile du 2
octobre, sont comme le mémorial de
deux moments intenses de ce «
passage » divin et résolu de Dieu
dans l’Œuvre. Avec ces nouvelles
illuminations les horizons de la
mission et de la fondation elle-même
deviendront de plus en plus clairs
(pour ce paragraphe et ceux qui
suivent, cf.Aranda, 2002, passim).



Le récit le plus complet disponible
des événements du 2 octobre 1928, et
par conséquent de l’événement
fondationnel, est contenu dans le
passage autobiographique suivant :
« (2 octobre 1931) Jour des Saints
Anges Gardiens, Veille de Sainte
Thérèse : Aujourd’hui cela fait trois
ans que, dans le couvent des PP
Paules, j’ai rassemblé en les triant les
notes éparses que j’avais prises
jusque-là (j’ai reçu l’illumination sur
toute l’Œuvre, en lisant ces papiers.
Ému, je me suis agenouillé – j’étais
seul dans ma chambre, entre une
causerie et une autre – j’ai rendu
grâces au Seigneur, et je me souviens
avec émotion de la sonnerie des
cloches de la paroisse de Notre Dame
des Anges) ; à partir de ce jour, l’âne
galeux réalisa le beau et lourd
fardeau que le Seigneur, dans sa
bonté inexplicable, avait placé sur
son dos. Ce jour-là, le Seigneur a
fondé son Œuvre : depuis lors, j’ai
commencé à m’occuper d’âmes de



laïcs, étudiants ou non, mais jeunes.
Et à former des groupes. Et à prier et
faire prier. Et à souffrir... toujours
sans aucune hésitation, même si moi,
je ne voulais pas ! » (Notes intimes, no

306 : cité et commenté dans AVP, I,
pp. 293, 302 et 316).

Le passage, comme on peut le voir,
offre quatre traits intéressants : 1) Le
premier apparaît dans les mots :
« [aujourd’hui] il y a trois ans » qui se
réfèrent, comme il est évident, à la
date de fondation et nous permettent
de comprendre l’importance de cette
précision chronologique dans la
conscience de saint Josémaria qui
fera constamment allusion à cette
date au cours de sa vie. 2) Le second
est un point d’une grande
importance : « [J’ai reçu
l’illumination] sur toute l’Œuvre [en
lisant ces papiers] ». « Sur toute
l’Œuvre » : à travers « l’illumination »
mentionnée dans le texte, on peut
comprendre que saint Josémaria a



commencé à voir quelque chose qui,
d’une certaine manière, était déjà là
devant ses yeux mais qu’il n’avait
pas perçu jusque-là. C’est ce qu’il
veut souligner lorsqu’il écrit cette
phrase ; le terme « illumination » («
illumination sur toute l’Œuvre »)
s’applique aussi littéralement à lui-
même. L’objet de cette « illumination
» surnaturelle inattendue était «
toute l’Œuvre ». Dans l’illumination
fondatrice du deux octobre dix-neuf
vingt-huit, il la voit « pour la
première fois » comme quelque
chose que Dieu lui confie : sa
mission. 3) Le troisième trait du texte
se lit comme suit : « [à partir de ce
jour, l’âne galeux] réalisa [le beau et
lourd fardeau...] ». Cette prise de
conscience implique non seulement
de comprendre la tâche que Dieu lui
confie, mais aussi de l’assumer
comme quelque chose que Dieu
commande : accepter l’Œuvre qui lui
est montrée comme une charge à
accomplir. 4) Le quatrième trait



s’exprime par : « Je ne voulais pas ! »
Ici sont mis en relief les deux
derniers mots du paragraphe qui
manifestent la résistance intime de
saint Josémaria à être un fondateur
et, plus encore, à ce que d’autres le
prissent pour tel.

Cette réticence à s’accepter et à être
considéré comme un fondateur a
duré un certain temps. Divers textes
de saint Josémaria – certains ont déjà
été cités au début de cet article –
rendent compte du fait et de ses clés
d’interprétation. En voici un autre
exemple : « J’ai été lâche. J’avais peur
de la croix que le Seigneur m’avait
mise sur les épaules. Et, avec une
fausse humilité, alors que je
travaillais à la recherche des
premières âmes, des premières
vocations, et que je les formais, je me
disais : il y a assez de fondations,
pourquoi en faudrait-il d’autres ? Est-
ce que je ne vais pas trouver dans le
monde quelque chose de déjà fait qui



sera ce que veut le Seigneur ? S’il cela
existe, il vaut mieux y aller, y être un
simple soldat, que de fonder, ce qui
peut être de l’orgueil » (Notes intimes,
n. 1870 : AVP, I, p. 317). Ici, nous
voyons clairement énoncée la racine
spirituelle de la réticence à fonder (la
peur d’être trompé par l’orgueil, la
peur filiale d’offenser Dieu) à
laquelle une vive attitude
personnelle de rejet vis-à-vis de la
promotion de nouvelles fondations
doit être associée. C’étaient des
attitudes que Dieu permettait et qu’Il
allait utiliser pour faire l’Œuvre à sa
manière. Mais en même temps,
même au milieu de cette résistance
intérieure, il s’est mis à travailler
sans relâche sur ce que Dieu lui
demandait.

b) La vision intellectuelle du 14 février
1930

Si, le 2 octobre saint Josémaria avait
vu « toute l’Œuvre », à partir du 14



février 1930 lui sont offertes des
perspectives de l’être intime de
l’Œuvre, de sa nature et de sa finalité
apostolique qu’il n’avait pas saisies
auparavant. Pour mieux comprendre
cela, il convient de retranscrire
quelques-unes des paroles adressées
plus tard aux femmes de l’Opus Dei :
« Je pensais qu’à l’Opus Dei il n’y
aurait que des hommes. Ce n’est pas
que je n’aimais pas les femmes –
j’aime beaucoup la Mère de Dieu ;
J’aime ma mère et la vôtre ; J’aime
toutes mes filles, qui sont une
bénédiction de Dieu dans le monde
entier, mais avant le 14 février 1930,
je ne savais rien de votre existence
dans l’Opus Dei bien que le désir
d’accomplir en tout la Volonté de
Dieu battait dans mon cœur. Et
quand j’ai fini de célébrer la Sainte
Messe ce jour-là, j’ai alors su que le
Seigneur voulait la Section féminine
» (Notes prises lors d’une réunion,
11-VII-1974 : AGP, P01, 1980, p. 136).



Nous avons un texte dans lequel
saint Josémaria raconte le début de
cette nouvelle étape fondatrice, cette
nouvelle illumination que Dieu a
placée dans son âme. « Peu de temps
s’est écoulé : le 14 février 1930, je
célébrais la messe dans la chapelle
de la vieille marquise d’Onteiro,
mère de Luz Casanova, que j’assistais
spirituellement alors que j’étais
aumônier du Patronage. Pendant la
Messe, immédiatement après la
Communion, toute l’Œuvre
féminine ! Je ne peux pas dire que j’ai
vu, mais je peux dire
qu’intellectuellement, en détail (plus
tard j’ai ajouté d’autres choses, lors
du développement de la vision
intellectuelle), j’ai capté ce que devait
être la section féminine de l’Opus
Dei. J’ai rendu grâce et, quand ce fut
le moment, je suis allé au
confessionnal du père Sanchez. Il
m’a écouté et m’a dit : « C’est tout
autant de Dieu que le reste ». J’ai
toujours cru – et je crois – que le



Seigneur, comme en d’autres
occasions, m’a secoué afin qu’il y ait
une preuve extérieure objective que
l’Œuvre était la sienne. Moi : je ne
veux pas de femmes, dans l’Opus
Dei ! Dieu : eh bien moi je les veux !
» (Notes intimes, no 1871 : AVP, I, p.
323).

À cette époque, le jeune fondateur
comprit que Dieu voulait que
quelque chose qui avait toujours été
dans l’être de l’Œuvre soit mis en
lumière : le travail apostolique et
pastoral avec les femmes. Ainsi, ce
jour-là a été le théâtre non seulement
d’une inspiration de nature
fondationnelle par laquelle quelque
chose à naître venait au grand jour,
mais, indissociablement, c’était
également l’occasion voulue par Dieu
de révéler plus en profondeur la
nature spécifique de l’Opus Dei. Dans
cette vision intellectuelle s’est
produit quelque chose de très
important pour prendre conscience



de ce qu’est l’Opus Dei. Simplement
ceci : le fondateur témoigne de la
confirmation, par la volonté expresse
de Dieu, au milieu de l’Église et de la
société, et à travers son travail
sacerdotal, d’une nouvelle réalité
institutionnelle, formée par des
hommes et des femmes ordinaires,
qui naît entre ses mains de la
profondeur de la vocation
baptismale chrétienne découverte à
la lumière de l’esprit fondationnel
qu’il a lui-même reçu.

c) Deux événements de 1931

En 1931, dans le torrent de dons avec
lequel Dieu guidait les pas de saint
Josémaria, un événement a lieu qu’il
rapporte lui-même avec ces paroles :
« 7 août 1931 : aujourd’hui, ce
diocèse célèbre la fête de la
Transfiguration de Notre Seigneur
Jésus-Christ. En priant pour mes
intentions durant la Sainte Messe, je
réalisais le changement intérieur que



Dieu avait fait en moi au cours de ces
années de séjour dans l’ex Corte... 
[NdT à vérifier : Allusion probable au
fait que Madrid avait cessé d'être
capitale royale depuis quelques mois
avec la proclamation de la République
en mars 1931] Et cela, malgré moi :
sans ma coopération, je peux le dire.
Je crois avoir renouvelé ma
résolution d’orienter toute ma vie
vers l’accomplissement de la Volonté
divine : l’Œuvre de Dieu. (Résolution
qu’en ce moment même je
renouvelle aussi de toute mon âme).
Le temps de la Consécration arrive :
au moment d’élever l’Hostie Sacrée,
sans perdre le recueillement exigé,
sans me distraire – je venais de faire
en pensée l’offrande à l’Amour
Miséricordieux – me vient à l’esprit
avec une force et une clarté
extraordinaires ce passage de
l’Écriture : etsi exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad me ipsum (Jn.
12-32). D’ordinaire, face au
surnaturel, j’ai peur. Puis vient le ne



timeas ! C’est Moi. Et j’ai compris que
ce seraient les hommes et les femmes
de Dieu qui élèveraient la Croix avec
les doctrines du Christ au sommet de
toute activité humaine... Et j’ai vu le
Seigneur triompher, attirant toutes
choses à Lui » (Notes intimes, no 217 :
AVP, I, pp. 380-381).

À travers ces paroles de l’Évangile de
saint Jean et le sens éclairant que le
fondateur y découvre, l’Œuvre se
trouve profondément reliée à la
Croix rédemptrice et à la force
d’attraction que le Christ exerce à
partir d’elle. Cette notion d’élever la
Croix, de « mettre le Christ au
sommet de toutes les activités
humaines », dans le sens précis qu’il
lui est donné de comprendre ce jour
de 1931, est très important pour
capter le contenu de toute la
fondation. Dans cet éclair de lumière
qui unit de manière précise
l’exaltation-attraction du Christ au-
dessus de toutes choses et l’activité



apostolique de ceux que saint
Josémaria appelle « les hommes et
les femmes de Dieu », en qui il
contemple implicitement l’Œuvre, se
dévoile pleinement ce que Dieu avait
voulu susciter dans l’Église à travers
lui : placer le Christ au sommet de
toutes les activités et professions
humaines par la sainteté de ceux qui
les pratiquent.

Mentionnons également un autre
événement d’une importance
particulière. Son contenu essentiel
est succinctement exprimé dans
quelques notes autobiographiques
dans lesquelles le fondateur rappelle
une expérience spirituelle singulière
qui a eu lieu le 17 octobre 1931 : « La
conscience vivante de notre filiation
divine vous donnera cette sérénité
car cette caractéristique typique de
notre esprit est née avec l’Œuvre et,
en 1931, elle a pris forme : dans des
moments humainement difficiles où
j’avais pourtant la certitude de



l’impossible – de ce que vous
contemplez aujourd’hui devenu
réalité – j’ai senti l’action du Seigneur
qui a fait germer dans mon cœur et
sur mes lèvres, avec la force de
quelque chose d’impérativement
nécessaire, cette tendre invocation : 
Abba ! Pater ! J’étais dans la rue, dans
un tramway : la rue n’empêche pas
notre dialogue contemplatif ;
l’agitation du monde est, pour nous,
un lieu de prière. J’ai probablement
dit cette prière à haute voix, et les
gens ont dû me prendre pour un fou :
Abba ! Pater ! Quelle confiance, quel
repos et quel optimisme cela vous
donnera au milieu des difficultés
pour vous sentir comme les enfants
d’un Père, qui sait tout et qui peut
tout » (Lettre 9-I-1959, no 60 : AGP,
série A.3, 94-1-5).

d) L’illumination du 14 février 1943

Dès le début de la fondation, saint
Josémaria avait compris, sans



l’ombre d’un doute, que le Seigneur –
qui l’avait d’abord appelé au
sacerdoce puis, sur cette base, lui
avait inspiré sa mission
fondationnelle – voulait qu’il y ait
des prêtres dans l’Opus Dei dédiés à
l’activité apostolique spécifique de
l’Œuvre. Des prêtres séculiers, qui
auraient la même vocation et le
même esprit. Certains l’avaient
rejoint dès le premier instant,
comme nous l’avons lu dans les récits
biographiques, mais cette expérience
elle-même avait fait comprendre au
fondateur qu’il devait y avoir des
prêtres issus des rangs des membres
laïcs de l’Œuvre. Pour le voir mis en
pratique, il allait falloir encore
attendre quelques années.

En 1940, il pensait que le moment
était venu d’appeler au sacerdoce
trois de ses fils d’une maturité
humaine, spirituelle et apostolique
avérée. Cependant, avant qu’ils
puissent devenir prêtres, saint



Josémaria devait résoudre un
problème pour la solution duquel il
priait et faisait prier depuis
longtemps : trouver un titre
d’ordination qui comporterait la
possibilité de les incardiner dans
l’Opus Dei. De fait, la pleine lumière
ne s’était pas encore faite sur la
façon dont le sacerdoce ministériel
pouvait s’intégrer organiquement
dans le corps ecclésial de l’Œuvre.

Le fondateur avait étudié diverses
variantes canoniques, demandé
l’avis de personnes savantes et
prudentes, mais n’avait pas pu
trouver la solution. La lumière vint
finalement 14 février 1943, et à
nouveau, comme treize ans
auparavant, lors de la célébration de
la Sainte Messe : « Le temps
s’écoulait. Nous priions. Ceux qui
devaient être ordonnés pour la
première fois en tant que prêtres de
l’Œuvre étudiaient avec une grande
profondeur, en y mettant tout leur



enthousiasme. Et un jour, le 14
février 1943, en célébrant chez mes
filles – rue Jorge Manrique – après la
Communion, la solution que l’on
cherchait ! : Société Sacerdotale de la
Sainte Croix. Jésus voulait couronner
l’édifice de sa Très Sainte Croix
» (Lettre 29-XII-1947 / 14-II-1966, no.
159 : AGP, série A.3, 92-6-1).

Dans sa recherche d’une solution
juridique, saint Josémaria avait
envisagé diverses possibilités, mais
aucune n’était adéquate. Le point
théologique le plus décisif qui avait
guidé cette recherche peut se
résumer ainsi : le fondateur sait que
la composante sacerdotale est
tellement singulière et tellement
nécessaire à la réalisation de
l’Œuvre, tellement au cœur même de
ses entrailles, comme la composante
laïque, et en même temps, que ces
prêtres doivent provenir d’hommes
qui ont reçu la vocation à l’Opus Dei
et qui ont son esprit.



La grâce du 14 février 1943 lui
montra comment le faire, c’est-à-dire
comment ses enfants prêtres
pouvaient être incardinés dans
l’Œuvre, selon les possibilités offertes
à l’époque par le Droit Canon : à
travers la constitution de la Société
Sacerdotale de la Sainte-Croix. Telle
fût la lumière : comprendre la
manière d’intégrer le sacerdoce
ministériel dans le corps de l’Œuvre
au service de cette mission de «
mettre le Christ au sommet des
activités humaines », unique et
identique pour les laïcs et les prêtres
de l’Opus Dei, dans l’unité de l’esprit
et de la finalité de l’Œuvre. La réalité
théologico-pastorale de l’Opus Dei en
tant qu’intégration organique des
laïcs et des prêtres, en tant que
conjonction harmonieuse de
l’exercice du sacerdoce commun et
du sacerdoce ministériel, était ainsi
esquissée.



Saint Josémaria, qui depuis
longtemps avait vu toute sa vie
marquée du « sceau royal de la
Sainte Croix » (Notes intimes, no 389 :
AVP, I, p. 543 ; le texte est daté du 14
novembre 1931), comprend ce
nouveau moment comme celui du
couronnement de l’édifice de l’Œuvre
avec le même signe divin : la Sainte
Croix. C’est le signal par lequel, par la
grâce du bâtisseur divin, la structure
était achevée ; autrement dit, les
profils du charisme fondationnel
avaient été complétés et pleinement
explicités. La nature théologique de
l’Opus Dei, en tant qu’entreprise
apostolique composée de prêtres et
de laïcs dans une coopération intime
et organique s’incarnait dans
l’histoire. Il ne restait qu’à la traduire
dans les formes et catégories
juridico-canoniques appropriées qui
ont fini par converger après un long
itinéraire dans la figure de la
Prélature personnelle érigée par le
Saint-Père Jean-Paul II le 28



novembre 1982, sous le nom de «
Prélature de la Sainte Croix et de
l’Opus Dei ».

3. Épilogue : fin de l’étape
fondationnelle et début de l’étape
de continuité

Les dates du 2 octobre 1928, du 14
février 1930 et du 14 février 1943 ont
été à jamais marquées au fer rouge
dans la biographie du fondateur et,
indissociablement, dans l’histoire
institutionnelle de la Prélature de
l’Opus Dei. Après ces dates, il y eut
aussi d’autres lumières divines et des
avancées faites sous l’inspiration de
Dieu ; l’approbation pontificale pour
que les personnes mariées puissent
rejoindre l’Opus Dei en tant que
membres (1948 et 1949) et
l’ouverture de la Société Sacerdotale
de la Sainte-Croix aux prêtres
incardinés dans les différents
diocèses (1950). Saint Josémaria, à
partir des grâces fondationnelles, et



toujours en communion avec l’Église,
a construit et guidé jour après jour,
avec une affection de Père et
l’autorité du fondateur, le chemin de
l’Œuvre jusqu’à la date de sa mort.
Lorsque le 26 juin 1975, il est appelé
à la maison du Père, la vaste étape
fondationnelle de l’Opus Dei, dont
nous avons étudié les étapes
historiques centrales, est donc
achevée.

À partir de ce même jour a
commencé une nouvelle et déjà
définitive étape de la vie et des
apostolats de l’Opus Dei, étape que
Mgr Álvaro del Portillo, premier
successeur de saint Josémaria, a
décrit comme « l’étape de la fidélité
et de la continuité ». En ce temps
permanent de pleine fidélité à
l’esprit fondationnel, la Prélature
chemine depuis lors dans son service
de l’Église, du Pontife Romain et de
toutes les âmes.



Thèmes connexes : Activité de l’Opus
Dei ; Famille, Sanctification de la ;
Filiation divine ; Fidèles de l’Opus
Dei ; Les femmes dans l’Opus Dei ;
Début de l’apostolat ; Société
sacerdotale de la Sainte-Croix,
Histoire de la ; Travail, Sanctification
du ; Vie ordinaire, Sanctification de
la.

Bibliographie : Antonio Aranda « Le
bouillonnement du sang du Christ ».
Étude sur le christocentrisme de S.
Josémaría Escrivá, Madrid, Rialp,
20012 Id., « Le Bienheureux
Josémaría Escrivá de Balaguer face à
sa propre mission », in Vers le
centenaire du bienheureux Josémaria
Escrivá, Buenos Aires, Universidad
Austral, 2002, pp. 117-144 ; Peter
Berglar Opus Dei. Vie et œuvre du
fondateur Josémaría Escrivá de
Balaguer, Madrid, Rialp, 1987 ;
Salvador Bernal Mgr Josémaría



Escrivá de Balaguer. Notes sur la vie
du fondateur de l’Opus Dei, Madrid,
Rialp, 1976 ; Fabio Ciardi I fondatori
uomini dello Spirito. Per una teologia
del carisma di fondatore, Roma, Città
Nuova, 1982 ; Carmelo de Diego-Lora 
2 octobre 1928 : Commémoration
d’une date jubilaire, Pampelune,
Université de Navarre, 1978 ;
François Gondrand Au pas de Dieu :
Josémaría Escrivá de Balaguer,
fondateur de l’Opus Dei Madrid, Rialp,
1984 ; José Luis Illanes, « Deux
octobre : portée et signification d’une
date », dans Aa.Vv. Mgr Josémaría
Escrivá de Balaguer et l’Opus Dei,
Pampelune, EUNSA, 1982, pp. 59-99
Id., « Données pour la
compréhension historico-spirituelle
d’une date (2-X-1928, fondation de
l’Opus Dei) », CEDEJ, VI (2002), pp.
105-147 ; Álvaro del Portillo Une vie
pour Dieu. Réflexions sur la figure de
Monseigneur Josémaría Escrivá de
Balaguer : discours, homélies et
autres écrits, Madrid, Rialp, 1992 ;



Francisca R. Quiroga, « 14 février
1930 : la transmission d’un
événement et d’un message », SetD, 1
(2007), p. 163-190 ; Pedro Rodríguez,
« Omnia traham ad meipsum » : La
signification de Jean 12, 32 dans
l’expérience spirituelle de
Monseigneur Escrivá de Balaguer 
Romana. Bolletino della Prelatura
della Santa Croce e Opus Dei, 13
(1991), p. 331-352 ; Ana Sastre Tiempo
de caminar. Portrait de Monseigneur
Josémaría Escrivá de Balaguer,
Madrid, Rialp, 1989.

Antonio Aranda

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
fondation-de-lopus-dei/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-fondation-de-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-fondation-de-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-fondation-de-lopus-dei/

	FONDATION DE L’OPUS DEI

