
opusdei.org

FOI

1. La vertu de foi dans la vie de
saint Josémaria. 2. La référence
à la foi dans les écrits de saint
Josémaria. 3. La forme
spécifique de prédication de la
vertu de foi chez saint
Josémaria. 4. Considération
finale.

05/11/2023

La vertu de foi dans la vie de
saint Josémaria.
La référence à la foi dans les
écrits de saint Josémaria.

1. 

2. 



La forme spécifique de
prédication de la vertu de foi
chez saint Josémaria.
Considération finale.

Le terme « foi » a un champ
sémantique très large. Dans le
langage courant, la réalité, à laquelle
il renvoie, peut être très différente
selon que l'on parle de « relation
avec Dieu », « d'enseignement de
l'Église », « de confiance en quelque
chose ou en quelqu’un » ou «
d'adhésion à un contenu qui n'est pas
empiriquement vérifiable ». Le mot «
foi » est aussi parfois utilisé comme
synonyme de religion, croyance,
idéal, etc. Dans le christianisme, « vie
de foi » est synonyme de vie de
prière et de cohérence de vie ; le «
fidèle » s'identifie à celui qui croit en
Dieu. Comme pour la Révélation, il y
a aussi une dimension objective dans
la foi, qui renvoie aux contenus ou
aux enseignements auxquels on
croit, et une dimension subjective,

3. 

4. 



qui renvoie à la participation du
sujet qui croit en Dieu, source et
cause de la foi. La « profession de foi
» désigne soit une attitude
existentielle du croyant, soit le
contenu dogmatique des articles de
foi objets de croyance.

La théologie du XXe siècle,
notamment à travers le
personnalisme chrétien, a insisté sur
la dimension subjective de la foi
personnelle (Jean Mouroux,
Emmanuel Mounier, Romano
Guardini), montrant la valeur de la 
foi en quelqu'un, avant même celle de
la foi en quelque chose. L’adhésion à
une personne qui communique ou
révèle, complète ainsi la perspective
antérieure principalement présente
dans la néo-scolastique, qui
privilégiait la foi comme
connaissance du contenu de la
Révélation. Les deux perspectives
contribuent à une juste
compréhension de la foi, comme le



montre la relation entre les
déclarations complémentaires du
Concile Vatican I (DF 3) et du Concile
Vatican II (DV, 5).

L'Écriture Sainte, aussi bien l'Ancien
que le Nouveau Testament, rapporte
la foi avant tout à l'écoute, à
l'obéissance et à la conversion (Gn
15, 6 ; Jn 3, 1-5 ; Lc 1, 38 ; Lc 11, 28 ;
Rm 1,5 ; Rm 16,26 ; 2 Co 10.5-6). La foi
s'exprime par la prière et par la
détermination de la liberté à suivre
la volonté de Dieu, à laquelle le
croyant adhère. Dans le langage
biblique, la foi indique une situation
existentielle, une adhésion stable à
Dieu-Vérité, un agir qui révèle une
connaissance nouvelle et plus
profonde (Is 7, 9 ; Is 43, 10-12 ; Ps 77
[Vg 76] ; Jn 10, 38 ; Jn 17, 8). La foi
naît de l'écoute de la Parole de Dieu
et, en même temps, permet de
reconnaître toute la profondeur de
cette Parole, d'en accepter les
conséquences (Is 53, 1 ; Rm 10, 17).



La foi attire l'homme vers un horizon
de grâce qui le rend participant de la
vie et de la connaissance divines.
L'accomplissement de la Révélation
en Jésus-Christ explicite la nature de
la foi : c’est une adhésion à la
Personne divine qui révèle, si bien
que cette foi peut se résumer comme
foi dans le Fils, envoyé par le Père
pour le salut du monde. Les
évangiles synoptiques sont explicites
en présentant la foi comme la foi en
la capacité de Jésus à accomplir
l'œuvre de Dieu, à faire des miracles,
car Lui-même est le Fils de Dieu.
Dans le langage de saint Jean, mais
aussi de saint Paul, la foi est
présentée par la construction croire
en, se référant à la personne de Jésus
(Jn 2, 11 ; Jn 3, 15-18 ; Jn 17, 20 ; Ga 2,
16). La foi a une dimension
radicalement théologique : Dieu est
son objet, mais aussi la raison, la
forme et la cause finale. Ceci est
également vrai en ce qui concerne la
dimension christologique : Jésus-



Christ se propose comme objet,
raison et fin de la foi. C’est également
vrai en ce qui concerne la dimension
ecclésiale : la foi engendre la
communion entre les croyants, elle
se nourrit de cette communion. La
foi est professée et gardée dans
l'Église : nul ne peut être seul s'il veut
rester en sécurité dans sa condition
de croyant.

Dans le dynamisme de la vie
chrétienne se manifeste la relation
nécessaire entre la foi et les œuvres,
ce qui nous conduit à parler de « foi
vécue ». La condition normale de la
vertu théologale de foi est d'être
informée par la charité, sans laquelle
la foi s'affaiblit et, bien qu'elle puisse
théoriquement exister sans elle, elle
disparaît en pratique ou tend à se
perdre sans elle. En fait, avec la
charité, la foi est la vertu la plus
importante dans la vie des saints.
Cette foi se manifeste à travers des
œuvres audacieuses, souvent à



contre-courant, capables même
d'aller jusqu’au martyre. Ce dernier
point met en évidence la valeur de
connaissance que la foi a chez celui
qui l'exerce, et aussi son lien
indissoluble avec l'amour, car tous
deux manifestent l'adhésion et le don
de l'homme à Dieu. Dans l'expérience
des saints, la foi peut parfois avoir
des manifestations peu
spectaculaires, comme celles qui se
produisent dans les activités
quotidiennes de la vie ordinaire,
mais elle sera toujours associée aux «
œuvres de foi », reconnaissables par
ceux qui vivent à proximité de ces
personnes saintes ou qui connaissent
plus profondément leur vie
intérieure.

Les réflexions qui précèdent offrent
un cadre conceptuel et sémantique
qui nous aide à entrer dans la
réflexion sur la foi chez saint
Josémaria. Nous procéderons en
dressant un bref et synthétique



aperçu de sa vie de foi, pour
comprendre ensuite sa doctrine.

1. La vertu de foi dans la vie de
saint Josémaria

« J'ai l'impression que même si je
restais seul dans cette entreprise,
avec la permission de Dieu, même si
je me retrouvais déshonoré et pauvre
– plus que je ne le suis maintenant –
et malade… je ne douterais pas de la
divinité de l'Œuvre, ni de sa
réalisation ! Et je suis fermement
convaincu que les moyens sûrs
d'accomplir la Volonté de Jésus,
plutôt qu'agir et bouger, sont : prier,
prier et prier ; expier, expier et
expier » (Notes intimes, n. 1699 : AVP,
I, p. 474). Cette phrase de ses Notes
intimes, écrite au début des années
1930, résume bien la profondeur
avec laquelle la vertu de foi a éclairé,
tout au long de sa vie, son rôle de
fondateur de l'Opus Dei. Sa
prédication sur la foi ne se



distinguait pas de sa vie : elle
s'exprimait intérieurement dans sa
relation personnelle avec Dieu, et
extérieurement à travers les
décisions qu'il prenait et les œuvres
qu'il entreprenait. Forgée à partir de
son expérience personnelle et en
même temps considérée comme un
don de Dieu, il aimait à répéter que
sa foi était « une foi si épaisse qu'on
pouvait la couper au couteau
» (URBANO, 1995, p. 374).

La vertu de foi s’est forgée
progressivement chez saint
Josémaria t. Elle se manifeste dès son
adolescence comme une foi en Dieu,
qu'il reconnaît comme l'Auteur d'un
appel dont il ne connaît pas encore
pleinement le contenu, mais qu'il
estime suffisant pour guider
complètement – dans une décision
irrévocable – toute sa vie. C'est la foi
théologale qui l'a conduit à être
fidèle à cette décision avec une
prière constante, demandant à Dieu,



par l'intercession de Marie, des
lumières pour comprendre ce qu'il
devait faire, comme en témoigne, fin
1924, la prière insistante à travers
l'oraison jaculatoire Domine ut
videam, Domina ut sit ! C'est aussi par
un acte de foi généreux et radical
qu'il répond promptement et
docilement à la lumière fondatrice
reçue le 2 octobre 1928. Le fruit de sa
foi en Dieu était la certitude avec
laquelle, en prêchant à ses enfants, il
voulait constamment les assurer de
l'origine surnaturelle de l'Opus Dei.
Emblématiques en ce sens sont les
premières considérations sur la
divinité de ce que Dieu lui avait
confié, et qui apparaissent dans
l'importante Instruction sur l'esprit
surnaturel de l’Œuvre de Dieu, datée
du 19 mars 1934, ou les dernières
réflexions sur la certitude de la
vocation divine et de l’appel qu'il a
adressées à ses enfants, le 19 mars
1975, quelques mois avant sa mort
(cf. REQUENA - SESÉ, 2002, p. 150).



Pendant les dix premières années de
l'Opus Dei, sa foi a été mise à
l'épreuve par les difficultés du début.
« Les âmes s'échappaient comme les
anguilles s'échappent dans l'eau
» (Méditation, 2 octobre 1962 : AVP, I,
p. 452), affirmait-il, se référant à la
fois à l'effort pour rassembler un
premier groupe de personnes qui
puissent le suivre dans son idéal
apostolique, comme au manque de
persévérance de certains qui avaient
commencé à le suivre. Des difficultés
importantes vinrent de certains
prêtres auxquels il avait demandé de
l'aider dans la direction spirituelle
des premiers membres de l'Opus Dei,
car ils n'étaient pas en syntonie avec
le fondateur. Parmi les circonstances
qui conduisirent à un nouvel
exercice de foi, il y eut, en premier
lieu, la mort prématurée de
personnes qui étaient pour lui un
soutien fondamental dans la
consolidation et le développement de
l'Opus Dei : José María Somoano



(1931), le prêtre qui, dans ces années,
avait le mieux compris l'idéal
apostolique de saint Josémaria ; ou
encore Luis Gordon (1932), l'un des
premiers à exprimer sa ferme
décision de consacrer sa vie à l'Opus
Dei.

Le contexte dans lequel saint
Josémaria a donné un témoignage,
sans aucun doute héroïque, de foi, a
été la guerre civile en Espagne
(1936-1939), avec la persécution
religieuse, la souffrance morale et le
danger de mort constant qui
l'accompagnaient. Les moments
particulièrement significatifs ont été
le refuge dramatique dans la légation
du Honduras (avril-août 1937) et la
traversée des Pyrénées vers l'autre
zone de l'Espagne (novembre 1937),
après avoir pris la décision, en
conscience et en présence de Dieu, de
s'éloigner de Madrid non pour
s'évader, mais pour le bien de la
nouvelle institution. Il eut la douleur



de se séparer de certains fidèles de
l'Opus Dei, de sa mère et de ses
frères, et d'amis qui restaient en
situation de danger dans la capitale
de l'Espagne.

A deux moments précis, la foi de
saint Josémaria fut particulièrement
mise à l'épreuve, en 1933 et en 1941,
lorsque le Seigneur laissa surgir en
lui le doute de savoir s'il avait agi
pour des motifs humains, par désir
inconscient d'affirmation
personnelle. Il surmonta ces
moments avec un nouvel acte
d'abandon à la volonté de Dieu,
demandant au Seigneur de détruire
l'Opus Dei s'il ne faisait pas Sa
volonté, renonçant même à son
propre honneur, si Dieu le voulait
ainsi (cf. AVP, I, pp. 498-500). Un
exercice persévérant de la vertu de
foi a également caractérisé la vie du
fondateur dans les événements qui
ont accompagné le développement
de l'Opus Dei en Espagne dans les



années qui ont suivi la fin de la
guerre civile, en raison des
nombreux malentendus, parfois
aussi des calomnies, dont il fut
l'objet, et plus tard au cours du long
processus juridique des approbations
pontificales de la nouvelle
institution, au cours duquel il
surmonta bien des difficultés avec la
claire conscience d'avoir reçu de
Dieu un charisme qu'il devait
défendre et préserver.

Il a toujours considéré la prière
comme « l'arme principale » pour
faire tout ce que Dieu lui demandait.
De cette manière, un lien unique
entre foi, prière et optimisme s'est
consolidé dans sa vie et dans sa
prédication, souvent exprimé dans la
répétition du verset biblique « Non
est abreviata manus Domini » (Is 50,
2 ; 59, 1). Dès les premières années de
son activité sacerdotale, il développa
sa foi en l'intercession de Marie, la
Mère de Dieu, en l'intercession des



saints, ainsi que la dévotion aux
saints patrons et intercesseurs de
l’Œuvre, choisis peu après sa
fondation. C'est dans le contexte de
sa vie de foi et de sa prière de
demande que l’on doit situer les
nombreux pèlerinages et
consécrations qu'il a accomplis ; en
particulier la consécration au Cœur
Immaculé de Marie, formulée à
Lorette le 15 août 1951, et la
neuvaine à la Vierge de Guadalupe
au Mexique, en mai 1970, par
laquelle il a voulu répondre aux
difficultés objectives et graves
souffertes pendant ces années par
l'Opus Dei et par l'Église elle-même.

En phase avec les grandes
entreprises qui caractérisent la vie
des saints, souvent perçues comme
imprudentes ou téméraires par leurs
contemporains, une manifestation de
la foi opérative du fondateur a été la
promotion de nombreuses œuvres
d'apostolat et d'initiatives éducatives



ou de formation : l'installation du
premier siège d'un Centre de l'Opus
Dei à Madrid, au milieu grandes
difficultés économiques, suivies de la
première expansion en Espagne puis
de l'expansion à travers l'Europe et le
monde ; autant d'initiatives qui
indiquent une foi profonde dans le
Seigneur et dans l'origine divine du
charisme qu'il se sentait appelé à
répandre. Avec la même foi,
émergèrent le siège de l'Opus Dei à
Rome (1948) et les premières grandes
œuvres collectives dans le monde, de
l'Université de Navarre en Espagne
(1952) et de l'Université de Piura au
Pérou (1969), jusqu'à la construction
de Cavabianca (1974), siège du
Collège romain de la Sainte Croix,
érigé en 1948, qu'il décrivit comme
l'une de ses « dernières folies ».
Proche de la fin de sa vie, il
exprimait sa foi profonde en la
divine Providence qui l'avait
accompagné à tous ses pas : « Un
regard en arrière… Un panorama



immense : tant de douleurs, tant de
joies. Et maintenant, que des joies,
que des joies... Parce que nous avons
l'expérience que la douleur est due
aux coups de marteau de l'Artiste,
qui veut faire de chacun, de cette
masse informe que nous sommes, un
crucifix, un Christ, l'alterChristus que
nous devons être » (BERNAL, 1976, p.
317).

Chez le fondateur de l'Opus Dei, la foi
vécue assume une dimension
confiante d'abandon filial à la
volonté de Dieu, exprimée par la
répétition fréquente, pour lui-même
et pour les autres, de la prière
jaculatoire Omnia in bonum ! (Cf. Rm
8, 28 ; ECHEVARRIA, 2000, pp. 70-83).
Sa vie spirituelle était soutenue par
la ferme conviction de la présence
paternelle et proche de Dieu. Elle se
manifestait, soit dans une foi
singulière et profonde en la présence
réelle de Jésus-Christ dans
l'Eucharistie (cf. ECHEVARRÍA, 2000,



pp. 228- 230, 237-238), naturellement
liée à une foi ferme dans la valeur
infinie de la Sainte Messe ; soit dans
le recours à une prière filiale
continue de demande, qu'il vivait et
prêchait. À côté de ces dimensions
qui délimitent la portée personnelle
de cette vertu, qui est don à Dieu,
adhésion ferme et abandon confiant
à sa Parole (fides qua creditur), la foi
du fondateur de l'Opus Dei avait une
dimension objective incontestable,
qui se manifestait dans son souci de
croire et de transmettre fidèlement
tout ce que l'Église propose en
matière de foi (fides quae creditur).
Personnellement convaincu que la
foi grandit et s'approfondit avec la
prière et l'étude, saint Josémaria ne
se lassait pas d'enseigner que le pire
ennemi de Dieu et de la foi est
l'ignorance (cf. F 635 ; S 346 ; AD 171 ;
AIG, p. 60). Dans sa vie personnelle, il
s'adressait fréquemment à Dieu avec
l'exclamation Adauge nobis fidem,
spem et caritatem ! (Cf. Lc 17, 5-6),



désireux que le Seigneur augmente
sa foi. Les tentations contre la foi
étaient certes, comme chez tant de
saints, présentes (cf. CECH, pp.
726-728), mais elles ne l'ont jamais
conduit à douter consciemment de
Dieu, ou de la vérité révélée, et il l'a
ainsi enseigné à ceux qui vivaient
avec lui (cf. ECHEVARRÍA, 2000, pp.
17-20). Enfin, il n'est pas superflu de
citer comme témoignages éloquents
de la foi théologale du fondateur de
l'Opus Dei les nombreux lieux de
culte qu'il a promus et les
remarquables œuvres d'art sacré
qu'il a voulu faire réaliser et dont il
suivait l'exécution avec attention.
C'était une foi incarnée dans ces
ostensoirs processionnels riches et
artistiques qu'il voulait pour
l'Eucharistie, dans les oratoires et
tabernacles dont il inspira les
dessins, dans les retables
monumentaux, les peintures et les
sculptures qu'il commanda, et,
comme en résumé, dans la



construction du grand sanctuaire
marial de Torreciudad en Aragon.

2. La référence à la foi dans les
écrits de saint Josémaria

En raison de ses multiples contextes,
biblique, doctrinal et ascétique, et de
l'étendue du champ sémantique
associé, les références au concept de
la vertu de foi sont très nombreuses
dans les écrits du fondateur de l'Opus
Dei. Dans les textes déjà publiés, il
traite abondamment des thèmes
dans lesquels se reflète la valeur de
la foi : la prière, l'apostolat, les fins
dernières, le culte eucharistique,
l'amour pour l'Église, l'optimisme
dans la lutte ascétique. Les
références bibliques, souvent
implicites, sont nombreuses, mais il
ne semble y avoir aucune préférence
importante à l'exception des versets
« omnia in bonum » (cf. Rm 8, 28) et « 
Ecce non est abbreviata manus
Domini » (Is 50, 2 ; 59, 1), qui dans la



trilogie connue sous les noms de 
Chemin, Sillon et Forge, et dans les
homélies, apparaissent quatre fois.
Ses commentaires sur cette vertu
s'articulent autour de deux sens
fondamentaux : la foi comme
connaissance à laquelle adhérer
fermement, avec des conséquences
claires et précises, et la foi comme
abandon filial à la volonté de Dieu.
Ces commentaires expriment très
bien la présence des deux
dimensions, la doctrinale-objective et
la personnelle-subjective, avec
lesquelles l'Écriture Sainte présente
cette vertu.

Il souligne avec force la relation
entre la foi et les œuvres, reflétée
dans sa prédication sur l'unité de la
vie, surtout lorsqu'il explique
comment la foi doit soutenir
l'apostolat et l'action évangélisatrice.
Il établit une relation profonde entre
foi et prière, reflet de la conscience
de sa propre filiation divine, qui



conduit à un abandon confiant à la
Providence. Il y a aussi des
références fréquentes à la foi comme
connaissance, au rapport entre foi et
vocation chrétienne et à la confiance
en la grâce de Dieu qui apporte toute
l'aide nécessaire à sa vocation
chrétienne. L'unité de vie et la
filiation divine semblent donc être
les lignes directrices implicites de la
prédication sur la foi, qui sont au
fond de la prédication de saint
Josémaria.

Dans Chemin, le terme « foi »
apparaît trente-deux fois, dont
environ la moitié, comme il fallait s'y
attendre, dans le chapitre « Foi ».
Dans Sillon, quarante-quatre fois : le
chapitre avec le plus grand nombre
de références est « Joie » (cinq fois),
bien que l'on en retrouve une
présence significative dans « Vie
intérieure », « Audace », « Humilité »,
« Responsabilité » et « Rayonnement
». Sur les soixante-cinq fois où le



terme apparaît dans Forge, seize se
trouvent dans le chapitre «
Pessimisme », dont les points sont
orientés pour susciter la réaction
surnaturelle du chrétien dans les
moments de découragement
spirituel. La présence du terme est
moins significative, mais tout aussi
réelle, dans les autres chapitres,
notamment dans « Victoire » et «
Rebondir ».

Parmi les homélies publiées, l’une est
explicitement dédiée à notre thème, 
Vie de foi (1947), mais cette vertu est
largement glosée dans de nombreux
autres contextes de sa prédication.
En particulier, les références à la foi
sont nombreuses dans les trois
homélies recueillies dans Quand le
Christ passe, qui portent sur le
Triduum sacré :L'Eucharistie, mystère
de foi et d'amour (1960), La mort du
Christ, vie du chrétien (1960), le Christ
présent chez les chrétiens (1967). Une
réflexion suggestive et profonde sur



la relation entre la foi et l'obéissance
intelligente chez saint Joseph est
également proposée dans l'homélie 
Dans l'atelier de Joseph (1963). Dans 
Vers la sainteté (1967), saint
Josémaria expose le développement
de la vie spirituelle de l'âme qui vit
de foi, également dans les moments
de solitude, où Dieu appelle à un plus
grand don de soi par la foi, tandis
que dans L'Épiphanie du Seigneur
(1956) il parle du « chemin de foi »,
sur lequel le chrétien, suivant l'étoile
de sa vocation, doit affronter les
épreuves, renforcer sa propre
certitude, persévérer dans les
moments de clair-obscur. Des
passages spécialement consacrés à la
foi apparaissent dans d'autres
homélies : Mère de Dieu, notre mère
(1964, « La Vierge, maîtresse de foi,
d'espérance et de charité », AD
284-288) et la Vocation chrétienne
(1951, « La foi et l'intelligence », QCP
10).



Dans ces homélies et dans d'autres
écrits, la référence à la dimension
ecclésiale de la foi apparaît aussi
fréquemment. Ainsi, par exemple,
l'homélie La fin surnaturelle de
l'Église (1972) développe la
dimension de l'Église, comme objet
matériel et formel de la foi
chrétienne, et comme extension de la
foi théologale elle-même. Il rappelle
fréquemment que le chrétien reçoit
la foi en participant à la vie de
l'Église, et dans son foyer s'il est né
dans une famille chrétienne (cf. QCP
27-30), ainsi que la nécessité d'être
fidèle au Magistère ecclésiastique,
guide et critère sûr de la vérité de la
foi (cf. QCP 34)

Dans les entrevues recueillies dans 
Entretiens avec Mgr Escrivá de
Balaguer, le thème de l'unité de vie
des laïcs est fréquent. Il naît de la
nécessité qu’ont les personnes
présentes dans toutes les professions
et réalités terrestres honnêtes, de



manifester leur foi à travers leurs
œuvres : « il s'agit – déclare-t-il – de
former, en toute liberté, ses propres
opinions sur tous les sujets temporels
qui sont laissés à la liberté des
chrétiens et d'assumer ses
responsabilités personnelles en
matière de pensée et d'action, en
restant conséquent avec la foi qu'on
professe » (Entretiens 90).

3. La forme spécifique de la
prédication de saint Josémaria sur
la vertu de foi

Dans la section précédente, nous
avons offert un aperçu qui nous
permet maintenant d'examiner de
près, à titre d'exemple, quelques-
unes des formes que prennent
l'enseignement et la prédication de
saint Josémaria sur la foi.

Dans l'homélie Vie de foi, il
commente quatre miracles de
guérisons : ceux de deux aveugles -
l'aveugle-né à Jérusalem (cf. Jn 9,



1-41) et Bartimée à Jéricho (cf. Mc 10,
46-52) -, la guérison de l'hémorroïsse
(cf. Mt 9, 20-22) et celle d'un jeune
lunatique (cf. Mc 9, 14-29). Les deux
premiers miracles servent à
souligner combien la foi est lumière,
connaissance, splendeur, suivant ce
qu'il affirme dans Chemin (cf. C 575).
Les troisième et quatrième
permettent de commenter de l'union
entre la foi et l'humilité dans le cadre
de la prière de demande. Ces deux
perspectives servent de toile de fond
sur laquelle s'impose
progressivement un troisième
thème : la confluence de la foi dans
les œuvres qui lui sont propres,
aspect qui apparaît aussi, et avec
force, dans Chemin (cf. C 577-580, C
583 -586). Ces œuvres sont des «
œuvres de Dieu dans le chrétien qui
vit de foi », car c'est de Dieu que
vient l'efficacité. « Jésus-Christ pose
comme condition que nous vivions
de la foi : alors nous serons capables
de déplacer des montagnes. Il y a



tant de choses à déplacer dans le
monde, et d’abord... dans notre
cœur. Tant d’obstacles à la grâce !
Alors, ayez la foi et les œuvres, la foi
et l’esprit de sacrifice, la foi et
l’humilité. La foi fait de nous des
créatures toutes-puissantes : Tout ce
que vous demanderez dans une
prière pleine de foi, vous l’obtiendrez
(Mt 21,22) » (AD 203). Il n'est pas
difficile de voir des implications
autobiographiques dans ces
considérations : la foi est un
engagement personnel, mais aussi
lumière divine qui répond à ce « Ut
videam ! » tant de fois répété dans la
préhistoire de l'Opus Dei et dans les
premières années. La foi le poussait
à la prière incessante, demandant à
Dieu la force et le discernement pour
accomplir ce qui était humainement
au-delà de ses forces ; et il souhaitait,
en même temps, que cette même foi
anime les œuvres d'apostolat des
fidèles de l'Opus Dei, et en général,
de tous les chrétiens. Dans cette



perspective de foi, il se sentait obligé
d'encourager, d'exhorter, de tirer du
sommeil (cf. S 1) tous les chrétiens
afin qu'en vertu de leur baptême, ils
agissent de manière cohérente,
désirant que chacun devienne un
apôtre qui « rayonne la lumière de
[sa] foi et de [son] amour » (C 1). C'est
sans doute aux lumières de
fondation qu'appartient la conviction
que si tous les chrétiens vivaient en
accord avec leur propre foi, ils
provoqueraient une authentique
révolution spirituelle, portant à son
accomplissement, avec le Christ, la
mission de réorienter le monde vers
Dieu (cf. C 301 ; S. 945 ; F 1 ; ECP 183).

L'homélie Dans l'atelier de Joseph
nous place devant d'autres éléments
significatifs de la vertu de foi.
Partant de la foi de Joseph – présenté
comme l'exemple du juste qui vit de
la foi (cf. Ha 2, 4 ; Rm 1, 17 ; He 10,
38) – il contemple les liens de cette
vertu avec l'obéissance, l'intelligence



et l’amour, suivant une trame qui se
reproduit ailleurs dans sa
prédication. Selon une « stratégie »
fréquente dans son travail de
formation et de catéchèse, il affirmait
que la foi se manifeste dans des
œuvres d'obéissance prompte, active
et intelligente, qui doivent être
soutenues par la liberté de l'amour. «
La justice n'est pas simple
soumission à une règle. La droiture
doit naître de l'intérieur, elle doit
être profonde et source de vie, car le
juste vit de la foi (Ha 2, 4). Vivre de la
foi ! Saint Joseph a accompli
pleinement ces mots, qui furent si
souvent par la suite thème de
méditation pour l'apôtre Paul. Il
accomplit la volonté de Dieu sans
routine ni formalisme, avec
spontanéité et profondeur. La loi
qu'observait tout juif pratiquant ne
fut pas seulement pour lui un code
ou un froid recueil de préceptes,
mais l'expression de la volonté du
Dieu vivant. Aussi sut-il reconnaître



la voix du Seigneur quand elle se
manifesta à lui de façon surprenante
et inattendue » (QCP 41). L'imitation
de la foi du saint Patriarche devient
ainsi un programme de vie pour le
chrétien : « La foi de Joseph ne fléchit
pas, son obéissance est toujours
stricte et rapide (…). Joseph s'est
abandonné sans réserve entre les
mains de Dieu, mais il n'a jamais
refusé de réfléchir aux événements,
et ainsi il a pu obtenir du Seigneur ce
degré de compréhension des œuvres
de Dieu, qui est la vraie sagesse. De
cette façon, il a progressivement
appris que les conceptions
surnaturelles ont une cohérence
divine, qui est parfois en
contradiction avec les plans humains
» (QCP 42).

Tout cela transmet aussi une vision
implicite du rapport entre foi et
raison : éclairée par le principe de
l'Incarnation, qui revalorise tout ce
qui appartient à la nature et sa



capacité de savoir, la vie de foi se
développe en harmonie avec le
savoir humain, la prudence et la
compétence. « Le Patriarche ne
renonce pas à penser, dans les
diverses circonstances de sa vie ; il
n'abandonne pas non plus ses
responsabilités ; il met au contraire
toute son expérience humaine au
service de sa foi. (...) Telle fut la foi
de saint Joseph : totale, confiante,
entière ; elle se manifeste par une
obéissance intelligente et une
soumission active à la volonté de
Dieu » (QCP 42). En contemplant
saint Joseph, le fondateur de l'Opus
Dei souligne aussi que les trois vertus
théologales se revendiquent
mutuellement, de sorte que ce doit
toujours être la charité qui informe
les œuvres que la foi anime : « Sa foi
se confond avec l’amour : avec
l'amour de Dieu, qui était en train
d'accomplir les promesses faites à
Abraham, à Jacob et à Moïse ; avec
son affection d'époux envers Marie,



avec son affection de père envers
Jésus. Foi et amour, dans l'espérance
de la grande mission que Dieu, en se
servant aussi de lui, charpentier de
Galilée, entreprenait dans le monde :
la Rédemption des hommes » (QCP
42).

Une bonne partie du cheminement
spirituel esquissé dans l'homélie Vers
la sainteté suppose un lien profond
entre la foi, l'abandon confiant à
Dieu et la filiation divine ; un
abandon auquel saint Josémaria
exhorte le chrétien pour affronter
des moments de clair-obscur et
d'apparente aridité spirituelle. C'est
donc la foi en la providence de Dieu,
la foi en un Dieu qui, en tant
qu'amour tout-puissant, est capable
de faire sortir le bien du mal, la
lumière qui nous fait comprendre
que des événements apparemment
adverses révéleront un jour sa bonté
(cf. AD. 304-305). Une foi manifestée
dans l'acceptation sereine et aimante



de l’omnia in bonum (cf.
ECHEVARRÍA, 2002, pp. 70-83),
exercée dans la certitude d'être
enfant de Dieu et même dans une
attitude saine d’enfance spirituelle,
reconnaissant la présence de Dieu
notre Dieu Père dans toutes les
circonstances de la vie : « Nous avons
besoin de davantage de foi, de
davantage de foi. Et, avec la foi, de
contemplation (…). Quand la foi
faiblit, l’homme tend à s’imaginer
Dieu comme s’il était lointain,
comme s’il se préoccupait à peine de
ses enfants. Il voit dans la religion
quelque chose de surajouté, pour les
cas où il n’y a plus rien à faire ; il
attend sans trop savoir pourquoi des
manifestations grandioses, des
événements insolites. En revanche
quand l’âme vit de foi, elle découvre
que le chemin du chrétien ne
l’éloigne pas de la vie humaine
courante et habituelle. Et que cette
grande sainteté, que Dieu nous
demande, réside, ici et maintenant,



dans les petites choses de chaque
jour » (AD 312 ; S 658).

4. Considération finale

Dans les textes où saint Josémaria
parle de la foi, il y a un clair écho de
la doctrine sur la foi considérée
comme « connaissance », comme 
fides quae, c'est-à-dire comme
contenu de ce qui est cru. Le contexte
dans lequel le fondateur de l'Opus
Dei a étudié pendant ses années de
séminaire a été marqué par la
compréhension de la foi comme une
vertu qui éclaire l'intelligence,
comme l'a rappelé le Concile Vatican
I. Dans les textes de saint Josémaria
et dans les mémoires et
commentaires de ceux qui
l'écoutaient apparaît souvent la
référence à la foi comme dépôt à
sauvegarder, comme doctrine à
défendre, à laquelle s'ajoute parfois
l'expression « intransigeance de la foi
». À première vue, d'une lecture



superficielle qui brise l'unité des
textes et isole certains passages, il
pourrait sembler que la dimension
personnelle et subjective de la foi est
plus faible ou moins prononcée. Mais
ce n'est pas le cas, comme le
montrent de nombreux textes déjà
cités, et cela mérite maintenant
d'être commenté.

L'acception de la foi comme
connaissance, essentielle dans la
compréhension catholique de cette
vertu, est très présente dans les écrits
de saint Josémaria. Elle coexiste non
seulement avec d'autres perspectives
déjà évoquées, mais elle est aussi
orientée vers l'acquisition d'un «
regard filial », fruit d'une relation
personnelle avec Dieu le Père dans le
Christ et sous l'action de l'Esprit
Saint. La foi nous conduit à accéder à
un nouvel ordre de connaissance,
l’ordre divin, qui nous fait participer
à la connaissance que Dieu a des
choses, et par conséquent nous



montre le sens profond des
situations, la valeur réelle des choses
et des circonstances, nous conduisant
à les juger comme un fils ou une fille
les jugerait (cf. C 279, C 575 ; cf.
ECHEVARRÍA, 2000, p. 174). « Cette
certitude que nous donne la foi nous
fait contempler ce qui nous entoure
sous un jour nouveau et, bien que
tout demeure pareil, nous avons la
sensation que tout est différent,
parce que tout est expression de
l'amour de Dieu » (QCP 144).

Il ne serait pas difficile de trouver un
parallèle entre cette manière de
comprendre la foi et la
compréhension de la foi comme «
vision catholique du monde »,
comme l'ont dit certains auteurs, par
exemple Romano Guardini (cf. Vom
Wesen katholischer Weltanschauung,
1923). La foi génère un regard, le
regard du Christ, et la capacité de
recevoir une forme, la forme du
Christ. Telle est la forme filiale, qui



nous permet de voir les choses sous
un jour nouveau : « Si nous étions
conséquents avec notre foi, en
regardant autour de nous, en
contemplant le spectacle de l'histoire
et du monde, nous ressentirions en
notre cœur ces sentiments de Jésus : 
À la vue des foules Il en eut pitié, car
ces gens étaient las et prostrés comme
des brebis qui n'ont pas de berger. (Mt
9,36) » (QCP 133). Nous sommes donc
face à une compréhension de la foi
comme connaissance, mais une
connaissance qui est le fruit de
l'identification avec Jésus-Christ, et
qui connote donc le don,
l'engagement pour la liberté qui
implique toute la personne, en
cohérence avec les perspectives
théologiques ouvertes depuis Vatican
II, en relation avec une
compréhension de la foi qui intègre
les perspectives personnalistes.

La manière dont le fondateur de
l'Opus Dei insiste sur la relation



étroite entre la foi et les œuvres
souligne l'engagement de la liberté
sous le regard de la foi et permet
donc de comprendre cette vertu
comme don de toute la personne.
Conscients de la présence du Christ
en nous et de notre don à Lui, notre
foi se manifeste nécessairement dans
les œuvres, qui sont les œuvres du
Christ (cf. QCP 113-116). La foi est,
par essence, l'expression d'un don,
d'un engagement total et d'un amour
fidèle : « Doce me facere voluntatem
tuam, quia Deus meus es tu,
apprends-moi à accomplir ta volonté,
parce que tu es mon Dieu (Ps 142 [Vg
141], 10). (…) Si nous aimons ainsi la
Volonté divine, nous comprendrons
que la valeur de la foi ne réside pas
seulement dans un clair énoncé de
celle-ci, mais encore dans notre
ardeur à la défendre par des
œuvres : et nous agirons en
conséquence » (AD 198).



Enfin, il convient de souligner la
présence, dans l'enseignement de
saint Josémaria, d'une forte
conscience de la dimension ecclésiale
de la foi, qui se manifeste également
dans ce contexte particulièrement
important et délicat, qu’est celui de la
tentation et du doute. Tout au long de
sa vie et dans les grands événements
qui l'ont caractérisée, saint Josémaria
a toujours réaffirmé sa filiation à
l'Église (cf. l'homélie Loyauté à
l'Église, in AIG, pp. 13-38), de sorte
que cette filiation se traduisait par
une réponse claire et déterminée
pour conjurer la tentation et
renforcer sa propre foi : « Quelle
infâme lucidité dans la dialectique de
Satan contre notre foi catholique !
Mais disons-lui toujours, sans entrer
en discussion : je suis fils de l’Église
» (C 576). Probablement héritée de
sainte Thérèse d'Ávila (cf. CECH, p.
728), cette expression « Je suis fils de
l'Église » se retrouve maintes fois
répétée dans ses Notes intimes (cf.



No 1621 et 1668 :CECH, pp. 727-728).
Les différents contextes montrent
qu'il ne s'agit pas d'une phrase qu'il
se contente de répéter, ou à laquelle
il recourt pour qualifier certains
moments particuliers de son combat
ascétique concret. Cela exprime
plutôt la conscience que la vertu de
foi ne se situe pas au niveau des états
d'âme personnels mais qu'elle se
reçoit et s'enseigne dans l'Église, se
nourrit de la tradition des saints et
des martyrs, et est soutenue par la
vie du Corps mystique.

Thèmes connexes : Abandon ;
Contemplatifs au milieu du monde ;
Conversion ; Prière ; Présence de
Dieu ; Unité de vie.

Bibliographie : AD 294-316 ; AIG, p.
39-61 ; C 575-588 ; QCP 39-56, QCP
83-94, QCP 95-101, QCP 102-116 ; F

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vers-la-saintete/
https://escriva.org/fr/camino/foi/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/l-eucharistie-mystere-de-foi-et-d-amour/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/l-eucharistie-mystere-de-foi-et-d-amour/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/la-mort-du-christ-vie-du-chretien/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-christ-present-chez-les-chretiens/
https://escriva.org/fr/forja/pessimisme/


216-285, F 588-677 ; S 96-124 ; CECH,
p. 725-735 ; Manuel BELDA Guiados
por el Espíritu de Dios. Curso de
Teología Espiritual, Madrid, Palabra,
2006 Salvador BERNAL Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei, Madrid, Rialp, 1976 ;
Javier ECHEVARRÍA Memoria del
Beato Josemaría Escrivá. Entrevista
con Salvador Bernal, Madrid, Rialp,
2000 ; José Luis ILLANES Tratado de
Teología Espiritual, Pamplona,
EUNSA, 2007 ; José Miguel ODERO,
“La virtud de la fe en Camino”, en
José MORALES (coord.) Estudios
sobre Camino, Madrid, Rialp, 1988,
pp. 291-312 ; Federico REQUENA -
Javier SESÉ Fuentes para la historia
del Opus Dei, Barcelona, Ariel, 2002 ;
Pedro Rodríguez Fe y vida de fe,
Pamplona, EUNSA, 20134 Pilar
URBANO El hombre de Villa Tevere.
Los años romanos de Josemaría
Escrivá, Barcelona, Plaza & Janès,
1995.

https://escriva.org/fr/forja/pessimisme/
https://escriva.org/fr/forja/victoire/
https://escriva.org/fr/surco/audace/


Giuseppe TANZELLA-NITTI

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
foi/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-foi/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-foi/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-foi/

	FOI

