
opusdei.org

FIDÉLITÉ

1. Fidélité, loyauté et
persévérance. 2. Fidélité de
Dieu et fidélité du chrétien. 3.
Fidèle dans les petites choses. 4.
Loyauté envers l’Église.

25/05/2024

1. Fidélité, loyauté et persévérance.

2. Fidélité de Dieu et fidélité du
chrétien.

3. Fidèle dans les petites choses.

4. Loyauté envers l’Église.



La fidélité est une vertu qui conduit à
être ferme et constant dans
l’exécution des engagements
moralement droits que l’on a pris et à
ne pas manquer à la parole donnée.
C’est une vertu essentielle pour le
bon développement de la vie sociale
et dans les relations avec Dieu. La
référence à la fidélité est très
fréquente dans les enseignements de
saint Josémaria. Ce n’est pas
étonnant parce que la fidélité
appartient au domaine de la justice
qui, d’un point de vue biblique, est
identifiée à la sainteté. En tout cas,
saint Josémaria la voit intimement
unie à la sainteté elle-même et à
l’apostolat, comme un appel divin –
la vocation – et une réponse à cet
appel : « Jésus-Christ a mis la sainteté
comme condition de l’efficacité de
l’activité apostolique ; ou plutôt notre
effort pour être fidèles, car, sur terre,
nous ne serons jamais saints. Cela



semble incroyable, mais Dieu et les
hommes attendent de nous une
fidélité sans palliatifs, sans
euphémismes, qui aille jusqu’à ses
dernières conséquences, sans
médiocrité ni concessions, dans la
plénitude d’une vocation chrétienne
assumée et pratiquée avec
application » (AD 5).

C’est dans ce contexte qu’il parle
habituellement de fidélité : fidélité à
la vocation chrétienne, à l’appel
universel à la sainteté et à l’apostolat,
et à la concrétisation que Dieu lui-
même en fait à travers la vocation
personnelle de chacun dans l’Église.

1. Fidélité, loyauté et persévérance

Dans les écrits et la prédication du
fondateur de l’Opus Dei, la loyauté
occupe une place importante aux
côtés de la fidélité, comme s’il
s’agissait de concepts pratiquement
équivalents (cf. Burkhart - López, II,
pp. 433-434). Parfois, cependant, il



semble la distinguer, la considérant
comme le substrat purement humain
de la fidélité qui, en tant que vertu
surnaturelle, assume la loyauté
humaine et l’élève à l’ordre de la
grâce. Dans cette ligne, il a l’habitude
de recourir à des images et des
modèles de loyauté humaine pour
illustrer la fidélité chrétienne en tant
que telle, sans oublier que, pour lui,
l’humain et le divin doivent toujours
être harmonieusement unis.

Intimement liée à la fidélité se trouve
aussi la « persévérance », qui
deviendra sa principale
conséquence, sa manifestation la
plus visible. De plus, il n’y a pas de
vraie fidélité si elle n’est pas
persévérante, si elle n’est pas vécue
tout le temps et pour toujours. Pour
cette raison ce sont des vertus
étroitement liées à l’espérance : «
Quant à moi, et je désire qu’il en aille
de même pour vous, l’assurance de
me sentir, de me savoir, fils de Dieu,



me remplit d’une espérance
véritable, cette vertu surnaturelle
qui, quand elle est infusée dans les
créatures, se conforme à notre
nature, ce qui fait d’elle aussi une
vertu très humaine. Je suis heureux,
fort de la certitude du Ciel que nous
atteindrons, si nous restons fidèles
jusqu’au dernier moment ; du
bonheur que nous aurons, quoniam
bonus, car mon Dieu est bon et sa
miséricorde est infinie» (AD 208).

2. Fidélité de Dieu et fidélité du
chrétien

Le principal soutien à la fidélité du
chrétien est, pour saint Josémaria, la
fidélité-même de Dieu. Dieu, qui est
toujours fidèle, est la plus grande
garantie, le fondement principal de
notre propre loyauté. Avec la grâce
de Dieu, le chrétien ose se proposer
d’être fidèle : « Tu me demandes quel
est le fondement de notre fidélité ? —
À grands traits, je te dirais qu’elle



repose sur l’amour de Dieu, qui nous
fait surmonter tous les obstacles:
l’égoïsme, l’orgueil, la fatigue,
l’impatience… » (F 532). Et ce en
toute confiance, sachant que « si tu
ne L’abandonnes pas, Lui ne
t’abandonneras pas » (C 730) ; « Dieu
ne se laisse pas gagner en générosité
et, sois-en sûr, il accorde la fidélité à
qui se soumet à Lui » (F 623). Même
si, à un moment donné, nous le
quittions, il viendrait avec sa grâce
pour nous aider à reprendre la route,
car, comme le dit saint Paul, « Lui
reste fidèle à sa parole, car il ne peut
se rejeter lui-même » (2 Tim 2, 13).
C’est pourquoi saint Josémaria, qui
allait et enseignait à aller vers Dieu
pour tout, l’affirmait avec plus
d’intensité quand il s’agissait d’être
fidèle : « Seigneur, je n’aurai de
confiance qu’en toi. Aide-moi, pour
que je te sois fidèle, car je sais que je
peux tout attendre de cette fidélité à
ton service, en abandonnant entre



tes mains toutes mes préoccupations
et tous mes soucis » (F 903).

Cependant, la confiance en Dieu,
décisive et indispensable, n’empêche
pas la nécessité d’un effort personnel
pour être fidèle, bien au contraire : la
fidélité est lutte et correspondance à
la grâce : « Être fidèle à Dieu suppose
qu'on lutte, d'une lutte corps à corps,
d'homme à homme — le vieil homme
contre l'homme de Dieu — au coup
par coup, sans plier » (S 126). Dans la
pratique, saint Josémaria est bien
conscient des hauts et des bas que
l’âme peut subir, même s’il sait que
l’aide ne manque jamais. C’est
pourquoi il insiste autant sur la
valeur des ombres que sur celle des
lumières dans le cadre de la
persévérance : « Tu me confiais que,
par moments, Dieu te remplit de
lumière ; mais en d'autres moments,
pas du tout — Très ferme, je t'ai
rappelé que le Seigneur est toujours
infiniment bon. C'est pourquoi, pour



aller de l'avant, ces moments de
lumière te suffisent ; bien que les
autres aussi te soient profitables,
pour te rendre plus fidèle » (S 341). «
Prends courage ! …, même quand la
marche devient difficile. N’es-tu pas
heureux que la fidélité à tes
engagements de chrétien dépende en
bonne partie de toi ? Réjouis-toi, et
renouvelle librement ta décision :
moi aussi, Seigneur, je le veux.
Compte avec ma petitesse ! » (F 361).

Dans la ligne d’une possible
alternance de lumières et d’ombres,
saint Josémaria évoque même la
possibilité d’une nette prédominance
de celles-ci dans la vie spirituelle
d’une personne. Le critère est, même
alors, la fidélité fermement soutenue
par la confiance en Dieu : « Ta
condition de fils de Dieu, tu l’as vue
en toute clarté; sache que, même si tu
ne la revoyais plus (ce qu’à Dieu ne
plaise !) tu dois poursuivre ton
chemin, pour toujours, par simple



fidélité, sans regarder en arrière » (F
420). Le point qui vient d’être
mentionné semble essentiel pour
saisir toute la profondeur et
l’importance que le fondateur de
l’Opus Dei attribue à la fidélité en
tant que vertu chrétienne : c’est une
fidélité qui repose sur Dieu lui-
même, éternellement fidèle et
immuable, tout-puissant, ferme et
inébranlable. Par conséquent, un
moment de contemplation de cette
fidélité divine éternelle suffit pour
continuer avec notre propre fidélité
qui vient de lui. La fidélité est la
confiance en Dieu lui-même.

Il y a deux textes importants de saint
Paul, sur lesquels saint Josémaria
s’appuyait spécialement pour cet
enseignement. Citons un passage
dans lequel ils apparaissent unis : «
Nous ne pourrons jamais perdre
l'assurance d'arriver à être saints, de
répondre aux appels de Dieu, et de
persévérer jusqu'au bout. Dieu, qui a



commencé en nous l'œuvre de notre
sanctification, la mènera à son
terme. Car si le Seigneur est pour
nous, qui peut être contre nous ? Lui
qui n'a pas épargné son propre Fils,
mais L'a livré pour nous tous,
comment ne nous fera-t-Il pas don de
tout avec Lui ? (Rm 8, 31-32) » (QCP
176).

Lorsqu’il s’agissait de décliner l’objet
de la fidélité, saint Josémaria aimait
faire une référence particulière à
trois réalités fondamentales : « J’ai
l’habitude de dire que trois choses
nous remplissent de joie sur la terre
et nous valent le bonheur éternel au
ciel : une fidélité sans faille, pleine de
délicatesse, joyeuse et indiscutable à
la foi, à la vocation que chacun a
reçue et à la pureté. Celui qui restera
accroché aux ronces du chemin, la
sensualité, l’orgueil…, y restera
volontairement et, s’il ne rectifie pas,
ce sera un malheureux, car il aura



tourné le dos à l’Amour du Christ
» (AD 187).

Comme il est évident, saint Josémaria
voit une relation étroite entre
bonheur et fidélité (cf. S 84) : la
ressemblance de ces termes en
espagnol (fidelidad, felicidad) lui
permet de pratiquer comme un jeu
de mots qui lui sert à montrer
quelque chose de très profond : si la
fidélité conduit à la sainteté, elle
conduit au bonheur plein et définitif,
mais aussi pour la même raison à «
plein de bonheur sur terre ». Comme
l’expérience le confirme, il suffit de
regarder autour de nous : une femme
ou un homme fidèle déborde
généralement de bonheur, et ils
sèment la paix et la joie partout où ils
passent.

Dans les écrits et la prédication de
saint Josémaria, nous trouvons
également une référence aux moyens
d’être fidèle qui, en bref, sont tous les



éléments qui font partie d’une vie
chrétienne vécue en plénitude. Là
aussi, il aimait en souligner
quelques-uns : « C'est dans ce climat
de miséricorde de Dieu que se
déroule l'existence du chrétien. C'est
dans ce cadre que se situent ses
efforts pour se comporter en fils du
Père. Et quels sont les principaux
moyens qui permettent à la vocation
de s'affermir ? je t'en signalerai
aujourd'hui deux, qui sont comme
les axes vivants de la conduite
chrétienne : vie intérieure et
formation doctrinale — connaissance
profonde de notre foi » (QCP 8).

Ce binôme vie intérieure et
formation doctrinale est cohérent
avec tout son enseignement spirituel
qui cherche toujours un équilibre
entre l’intelligence et le cœur : par
exemple, lorsqu’il insiste sur la
nécessité d’avoir « la piété des
enfants et la doctrine des théologiens
» (QCP 10). Et c’est directement lié à



son insistance sur l’accomplissement
de ce qu’il appelait les « normes » du
plan de vie spirituelle comme un
déploiement pratique de la vie
intérieure, et donc comme une
garantie de cette fidélité : « Et
comment acquérir “ notre formation
” et conserver “ notre esprit ” ? — En
obéissant aux normes précises que
ton directeur spirituel t’a données, t’a
expliquées et t’a fait aimer :
applique-les et tu seras apôtre » (C
377). Conseil qui se réfère aux
pratiques concrètes de la vie
spirituelle reçues de la Tradition
(oraison mentale, Sainte Messe,
chapelet, lecture spirituelle,
confession, examens de conscience,
etc.) que saint Josémaria a
recommandées dès le début de son
travail sacerdotal (cf. CEC,p. 287) et
qu’il a continué à recommander pour
la sanctification au milieu du monde
qu’il enseignait.



Sur le deuxième pôle de ce binôme –
la doctrine des théologiens – nous
pouvons rappeler cet autre réflexion
de notre auteur : « La loyauté
implique le désir réel de se former :
mû par un amour sincère, tu ne
souhaites pas courir le risque de
répandre ou de défendre, par
ignorance, des principes et des
attitudes qui sont très loin de
concorder avec la vérité » (S 346).

L’être humain, en effet, doit être
conscient de la nécessité de la fidélité
pour ce qui a trait aux autres ; et cela
à la fois au plan humain – loyauté à
l’engagement, fidélité dans les
relations et au travail – et au plan
surnaturel puisque notre vie
influence la vie des autres. Cette
considération doit stimuler les efforts
personnels pour unir la foi
chrétienne et la loyauté d’une
manière cohérente : « Tu as
beaucoup de personnes autour de
toi, et tu n’as pas le droit de



constituer un obstacle à leur bien
spirituel, à leur bonheur éternel. Tu
as l’obligation d’être saint, de ne pas
décevoir Dieu, compte tenu du choix
dont tu as fait l’objet de sa part ; de
ne pas décevoir non plus ces
créatures qui attendent tellement de
ta vie de chrétien » (F 20).

Le désir sincère et la résolution
ferme d’être fidèle étaient ancrés
dans les profondeurs de l’âme de
saint Josémaria, et il l’exprimait
souvent dans une oraison jaculatoire
composée d’un seul mot latin qu’il
invitait à répéter : Serviam ! je Te
servirai. « Ce cri — serviam ! —
exprime la volonté de “ servir ” très
fidèlement l’Église de Dieu, au prix
même de tes biens, de ton honneur et
de ta vie » (C 519). « Le non serviam
de Satan n’a été que trop fécond. —
Ne te sens-tu pas généreusement
poussé à dire chaque jour, décidé à
prier et à agir, un serviam — je te
servirai, je serai fidèle ! — qui



dépasse en fécondité son cri de
rébellion ? » (C 413).

3. Fidèles dans les petites choses

Conformément à son enseignement
sur la sanctification de la vie
ordinaire et la valeur des petites
choses dans lesquelles cette vie
consiste habituellement, saint
Josémaria aimait souligner
l’importance de la fidélité dans ce qui
est petit, rappelant ce que Jésus-
Christ lui-même dit dans la parabole
des talents (Mt 25, 21-23) : « Parce
que tu as été in pauca fidelis, fidèle
dans les petites choses — entre dans
la joie de ton Seigneur. — Ce sont des
paroles du Christ. — In pauca fidelis…
— Dédaigneras-tu maintenant les
petites choses, si la gloire du ciel est
promise à ceux qui les respectent ?
» (C 819).

Bien qu’il affirme que cette fidélité se
manifeste aussi dans les petits
détails, saint Josémaria garde



toujours à l’esprit qu’il s’agit d’une
grande fidélité, d’une fidélité
héroïque, comme il convient à la
seule vraie sainteté. L’insistance du
fondateur de l’Opus Dei sur
l’ordinaire comme moyen de sainteté
ne signifie pas qu’il abaisse la barre
de la sainteté en tant que telle, car,
en réalité, elle ne peut pas être
abaissée : si elle n’est pas héroïque,
ce n’est pas la sainteté, ce n’est pas la
sainteté de Dieu. La clé réside, une
fois de plus, dans l’intensité de
l’amour : « Faites tout par amour. —
Ainsi il n’y a pas de petites choses :
tout est grand. — Persévérer par
amour dans les petites choses, c’est
de l’héroïsme » (C 813).

Saint Josémaria présente également
la même idée dans la perspective
opposée, celle du danger posé à l’âme
par une multiplication ou une
répétition de petites infidélités : « Qui
fidelis est in minimo et in majori
fidelis est : qui est fidèle dans les



petites choses l’est aussi dans les
grandes. — Saint Luc te signale par
ces mots la racine de tes égarements.
Fais ton examen » (C 243). « Nous
devons nous persuader que le plus
grand ennemi du rocher n'est ni la
pioche, ni la hache, ni quelque autre
instrument, quelle que soit sa force
de pénétration : c'est le filet d'eau qui
s'infiltre goutte à goutte entre les
fissures de la roche, jusqu'à en
ruiner les structures. Le plus grand
danger, pour un chrétien, c'est de
négliger la lutte dans ces petites
escarmouches qui entament peu à
peu l'âme, jusqu'à la laisser en ruine,
brisée, indifférente et insensible aux
appels divins. Écoutons le Seigneur
qui nous dit : celui qui est fidèle dans
les petites choses l'est aussi dans les
grandes, et celui qui manque à la
justice dans les petites choses y
manque aussi dans les grandes (Lc 16,
10). C'est comme s'Il nous rappelait
ceci : lutte à chaque instant dans ces
détails qui peuvent te sembler



insignifiants mais qui sont grands à
mes yeux ; accomplis ponctuellement
ton devoir ; souris à celui qui en a
besoin, même si tu souffres ;
consacre sans remords le temps
nécessaire à la prière ; viens en aide
à celui qui te cherche ; pratique la
justice, en la dépassant avec la grâce
de la charité » (QCP 77).

Nous ne sommes pas confrontés à
une considération purement
théorique, mais aussi à la triste
expérience de ceux qui renoncent à
être fidèles. Saint Josémaria l’évoque
en se référant à un texte de l’Écriture
Sainte : « Je tremble de peur quand je
lis certain passage de la seconde
épître à Timothée : l'Apôtre se plaint
que Démas se soit enfui à
Thessalonique, attiré par les charmes
de ce monde... Pour une bagatelle, et
par peur des persécutions, un
homme que saint Paul mentionne
dans d'autres épîtres parmi les saints
a trahi l'entreprise divine. J'en



tremble de peur, quand je pense à
ma petitesse ; et tout cela m'incite à
vouloir être fidèle au Seigneur
jusque dans les événements qui
peuvent paraître indifférents ; parce
que, s'ils ne me permettent pas de
m'unir davantage à Lui, je n'en veux
pas ! » (S 343).

Il est clair, en outre, que la fidélité
dans ce qui est petit est « héroïque »
si elle est tenace et constante ; ce qui
nous ramène à la relation étroite
entre fidélité et persévérance et nous
permet de souligner qu’une
manifestation claire et pratique de la
fidélité est l’effort de continuer à
avancer dans la vie spirituelle, même
si ce n’est qu’un peu plus chaque
jour. A travers ces mots transparaît
la résolution effective de ne jamais
s’arrêter : « Depuis notre première
décision consciente de vivre, dans
toute son intégralité, la doctrine du
Christ, nous avons sûrement
beaucoup avancé sur le chemin de la



fidélité à sa Parole. Et pourtant, n'est-
il pas vrai qu'il reste encore
beaucoup à faire ? N'est-il pas vrai
qu'il nous reste surtout trop
d'orgueil ? Nous avons besoin, sans
aucun doute, d'une nouvelle
conversion, d'une loyauté plus
entière, d'une humilité plus
profonde, pour que le Christ croisse
en nous et que notre égoïsme
diminue, puisque illum oportet
crescere, me autem minui (Jn 3, 30), il
faut que Lui grandisse et que moi je
diminue. Il n'est pas possible de
rester immobiles. Nous devons
avancer vers le but que saint Paul
nous indiquait : Si je vis, ce n'est plus
moi, mais le Christ qui vit en moi (Ga
2, 20). Haute et noble ambition que
cette identification avec le Christ qui
suppose la sainteté. Mais il n'y a pas
d'autre chemin si l'on désire être
cohérent avec la vie divine que Dieu
a fait naître dans notre âme par le
baptême. Avancer, c'est progresser
en sainteté ; reculer, c'est se refuser



au développement normal de la vie
chrétienne. Car ce feu de l'amour de
Dieu a besoin d'être alimenté, de
s'intensifier chaque jour en
s'enracinant dans notre âme ; et c'est
en brûlant de nouveaux éléments
que le feu demeure vivant » (QCP 58).

4. Loyauté envers l’Église

Pour saint Josémaria, la fidélité à
Dieu est inséparable de la loyauté
envers l’Église, qui est le corps du
Christ et le temple de l’Esprit Saint : «
“Je porte sur moi la sollicitude pour
toutes les églises”, écrivait saint Paul.
Et ce soupir de l’Apôtre rappelle à
tous les chrétiens — à toi aussi — la
responsabilité qui leur incombe de
mettre aux pieds de l’Épouse de
Jésus-Christ, de la Sainte Église, ce
que nous sommes et ce que nous
pouvons, en l’aimant très fidèlement,
fût-ce au prix de nos biens, de notre
honneur et de notre vie » (F 584).



Dans les dernières années de sa vie
qui coïncident avec la période
difficile que l’Église traversa à partir
du milieu des années 1960, il a
souffert intensément, comme le
soulignent ses biographes, de la crise
de foi et de loyauté qui s’est
manifestée chez de nombreux
chrétiens, y compris les prêtres et les
religieux. Cela le poussa, en plus de
sa prière, de sa mortification et de
l’offrande de sa vie pour l’Église, à
intensifier en particulier les appels à
la fidélité dans sa prédication et ses
écrits. Il suffit de mentionner
l’homélie intitulée justementLoyauté
envers l’Église (Aimer l’Église, nos

18-33), dans laquelle on trouve ces
paroles : « Nous sommes en train de
contempler le mystère de l'Église
une, sainte, catholique, apostolique.
C'est le moment de nous demander :
est-ce que je partage avec le Christ sa
soif des âmes ? Est-ce que je prie
pour cette Église dont je fais partie,
dans laquelle je dois accomplir une



mission spécifique que personne
d'autre ne peut remplir à ma place ?
Être dans l'Église est déjà beaucoup ;
mais cela ne suffit pas. Nous devons
être Église, parce que notre Mère ne
doit jamais être pour nous une
inconnue, extérieure et étrangère à
nos pensées les plus profondes. (…)
S'il vous arrive d'entendre des mots
ou des cris offensants pour l'Église,
montrez avec humanité et charité à
ces êtres dépourvus d'amour que l'on
ne peut maltraiter une telle Mère. On
l'attaque actuellement avec impunité
parce que son royaume, qui est celui
de son Maître et Fondateur, n'est pas
de ce monde » (no 33).

Concluons par un autre
enseignement important de saint
Josémaria sur la fidélité : le rôle
décisif de la Très Sainte Vierge Marie,
par son exemple et son intercession :
« Alors que s'est produite la
débandade apostolique et que le
peuple enragé crie à tue-tête sa haine



de Jésus-Christ, Sainte Marie suit de
près son Fils à travers les rues de
Jérusalem. La clameur de la foule ne
la fait pas reculer, et elle ne cesse
d'accompagner le Rédempteur tandis
que tous ceux du cortège, dans
l'anonymat, montrent une lâche
hardiesse pour maltraiter le Christ.
Invoque-la avec force : " Virgo
fidelis ! " — Vierge fidèle! et supplie-
la pour que nous, qui nous disons
amis de Dieu, nous le soyons en
vérité et à toute heure » (S 51).

Thèmes connexes : Espérance ; Foi ;
Filiation divine ; Sainteté ; Vocation.

Bibliographie : Aimer l’Église, nos

18-33 ; C 983 à 999 ; S 340-371 ; Ernst
Burkhart - Javier López Vie
quotidienne et sainteté dans
l’enseignement de saint Josémaria.
Étude de théologie spirituelle, II,



Madrid, Rialp, 2011 ; Francisco
Fernández-Carvajal - Pedro Beteta 
Enfants de Dieu. La filiation divine
que le bienheureux Josémaría Escrivá
a vécue et prêchée, Madrid, Palabra,
1995 ; José Morales Fidélité, Madrid,
Rialp, 2004.

Javier Sesé

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
fidelite/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-fidelite/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-fidelite/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-fidelite/

	FIDÉLITÉ

