
opusdei.org

FIDÈLES CHRÉTIENS

1. La condition commune de
fidèle. 2. La condition
chrétienne comme vocation. 3.
Participation de chaque
chrétien à la mission de l’Église.

24/10/2023

1. La condition commune de fidèle. 

2. La condition chrétienne comme
vocation. 

3. Participation de chaque chrétien à
la mission de l’Église.



Saint Josémaria utilise l’expression «
fidèles » dans deux sens principaux,
l’un spirituel et l’autre
ecclésiologique. Dans le sens spirituel
c’est pour qualifier le chrétien qui
aspire à persévérer jusqu’au bout
dans sa foi dans le Christ. L’usage
ecclésiologique, lui, est plus ouvert,
puisqu’il utilise parfois le terme «
chrétien fidèle » en référence au
chrétien ordinaire – ou laïc – (cf. QCP
125) et parfois pour indiquer celui
qui est baptisé – la condition
commune de fidèle – (cf. Entretiens
9).

1. La condition commune de fidèle

Au début du XXe siècle, le mot «
fidèle » désignait principalement les
baptisés qui n’étaient ni ministres
sacrés ni religieux comme on peut le
voir dans le Code de droit canonique
de 1917. On l’employait donc non pas
pour manifester la condition
chrétienne commune, mais celle de



la majorité des catholiques ni prêtres
ni religieux. Après le Concile Vatican
II, la situation change et le terme «
fidèle » s’emploie pour indiquer la
condition chrétienne commune, au
sein de laquelle laïcs, prêtres et
religieux occupent des positions
diverses.

Dans les écrits de saint Josémaria se
trouve fortement accentué le fait que
chacun dans l’Église est chrétien,
fidèle appelé à la sainteté et rendu
participant de la mission de l’Église.
Dans l’Église, il y a une égalité : une
fois baptisés, nous sommes tous
égaux, parce que nous sommes
enfants du même Dieu, Notre Père. «
En tant que chrétiens, il n’y a pas de
différence entre le Pape et le dernier
qui adhère à l’Église » (Cf. Aimer
l’Église, p.58 et Entretiens 14). Ses
enseignements sur ce qui est
commun à tous dans l’Église l’ont
amené à souligner la condition 
chrétienne caractérisée



essentiellement par l’appel à la
plénitude de la charité – et donc de
toutes les vertus – et par la
participation à la mission. Par
conséquent, il ne reconnaît pas une
sainteté de second ordre et enseigne
que la sainteté et la mission
auxquelles tous les fidèles sont
appelés sont réalisées et spécifiées
dans les situations et avec les dons
qui correspondent à chacun d’eux
(cf. Aimer l’Église, p. 68 et suiv. ; 
Entretiens 110 ; QCP 105 & 134).

Cette condition commune est
spécifiquement caractérisée comme 
sacerdotale, et c’est ainsi que le
recueille Saint Josémaria. C’est
pourquoi il se réfère au sacerdoce
commun des fidèles (Cf. F 882 ; Aimer
l’Église, p. 73 et suiv.) et fait écho aux
enseignements patristiques sur le
chrétien en tant que prêtre de sa
propre existence (cf. QCP 96). Le
chrétien doit unir toute sa vie et
toutes ses circonstances à la Croix du



Christ en faisant preuve d’amour
dans le don de soi et, le moment
venu, aussi dans la douleur (Cf. QCP
37, selon un programme de vie
chrétienne qui a son centre dans
l’Eucharistie (cf. QCP 88).

Le fondateur de l’Opus Dei distingue
sans séparer les différentes positions
des fidèles dans l’Église, ce qu’ils ont
en commun – parce qu’ils sont des
fidèles chrétiens – et ce qu’ils ont de
spécifique. Grâce à son sens
juridique, la perception de cette base
ecclésiologique commune l’amenait à
souligner la condition juridique de
fidèle que tous, prêtres, religieux et
laïcs, possèdent également avec ses
droits et ses devoirs (cf. Entretiens 9).
Il a traité ce thème en particulier en
ce qui concerne les laïcs (Cf.
Entretiens 9) et les prêtres : « Chez
ceux qui sont ordonnés, ce sacerdoce
ministériel s'ajoute au sacerdoce
commun de tous les fidèles. C'est
pourquoi, encore qu'il serait erroné



de soutenir qu'un prêtre est
davantage chrétien que tout autre
fidèle, on peut en revanche, affirmer
qu'il est davantage prêtre » (Aimer
l’Église, nos 41 et suiv.). Il souligne
aussi, tout en réservant le sacrement
de l’Ordre aux hommes, que les
hommes et les femmes ont la même
dignité et la même mission dans
l’Église (Cf. Entretiens 112).

La perception de la mission
commune, prévient saint Josémaria,
« implique une vision plus profonde
de l'Église, en tant que communauté
formée par tous les fidèles, de sorte
que nous sommes tous solidaires
d'une même mission, que chacun
doit remplir selon ses conditions
personnelles. Les laïcs, grâce aux
impulsions de l'Esprit Saint, sont de
plus en plus conscients d'être Église,
d'assurer une mission spécifique,
sublime et nécessaire, puisqu'elle a
été voulue par Dieu. Et ils savent que
cette mission dépend de leur



condition même de chrétiens, pas
nécessairement d'un mandat de la
hiérarchie, bien qu'ils doivent,
évidemment, la remplir en union
avec la hiérarchie ecclésiastique et
selon les enseignements du
magistère » (Entretiens 59). Le fait
que la mission appartienne à tous et
qu’elle soit menée en union avec la
Hiérarchie ne signifie pas qu’il y a
uniformité mais que les exigences
légitimes de la liberté chrétienne
dans ce qui est "opinable" doivent
être respectées – aimées. (Cf. 
Entretiens67 ; AD 11).

2. La condition chrétienne comme
vocation

Le recours fréquent à l’expression «
chrétiens ordinaires », « chrétiens »
ou « fidèles chrétiens » n’est pas sans
signification dans les textes de saint
Josémaria. Il souligne que la
condition de baptisé est une très
grande réalité, un don de Dieu qui



implique un appel : « Je ne
m'explique pas l'idée que tu te fais du
chrétien. Crois-tu qu'il soit juste que
le Seigneur soit mort crucifié et que
toi tu te contentes de te laisser
vivre ? Te "laisser vivre", est-ce le
chemin dur et étroit dont parlait
Jésus ? » (Chemin de croix, XIIIe

Station). Parfois, il développe le sens
et les conséquences du terme «
chrétien » qui fait référence au
Christ. En d’autres occasions, il
accentue ou détermine ces
implications avec des adjectifs tels
que « conséquent », « authentique »,
« vrai », ou avec des locutions telles
que « d’une seule pièce » ou d’autres
similaires qui montrent que
l’expression « être chrétien » n’est
pas, dans son langage, la simple
référence à une religion professée,
un fait sociologique ou culturel, mais
un appel à vivre selon le Christ. C’est
pourquoi elle est parfois
interchangeable avec le mot saint : «
Nous devons être saints (...), des



chrétiens vrais, authentiques,
canonisables » (AD 5 & 19). Et cet
appel à être saint implique la
vocation la plus digne (Cf. Entretiens
59). « Le baptême fait de nous des
“fidèles”. Des fidèles ! C’est ce mot,
tout comme celui de “sancti” — de
saints —, qu’employaient les
premiers qui ont suivi Jésus, pour se
désigner mutuellement ; un mot que
l’on emploie encore aujourd’hui,
puisque l’on parle des “fidèles” de
l’Église. — Penses-y bien ! » (F 622).

À d’autres moments, il décrit la
dimension vocationnelle de la
condition chrétienne en soulignant la
différence entre se dire chrétien et
vivre en tant que tel, ou en souffrant
que l’on qualifie de chrétiennes
certaines activités qui ne vont pas
accompagnées d’une existence
chrétienne authentique (cf. QCP 134).
Pour saint Josémaria, la condition de
chrétien affecte toute l’existence de
l’être humain (cf. QCP 46) puisqu’il



s’agit d’une réalité divine, insérée
dans le cœur de la personne, qui
pousse à suivre la volonté de Dieu
tout au long de la vie et donne un
avant-goût de la résurrection (cf. QCP
103). Suivant la Tradition, il
considère que la grâce de
l’inhabitation divine dans l’âme vient
des sacrements et de la prière.
Fréquenter l’Esprit Saint nous aide à
percevoir le don d’être chrétiens (Cf.
QCP 134). Par l’élection divine le
chrétien devient enfant de Dieu au
Baptême (Cf. F 86 & 269 ; QCP 138) et
est appelé à vivre selon le Christ (Cf.
QCP 103), invité à ressembler au
Christ (Cf. F 10), à être alter Christus
et ipse Christus. Cette expression
apparaît fréquemment dans les écrits
du fondateur de l’Opus Dei et, à
partir de sa contemplation du
mystère du Verbe incarné, il veut
exprimer l’identification au Christ, la
mission apostolique du chrétien (cf.
QCP 21), l’exercice du sacerdoce
commun. Dans son enseignement sur



l’expression dont nous parlons,
l’union spirituelle avec le Verbe
incarné qui se réalise par la foi et les
sacrements, appelle à ce que la vie
du Christ se manifeste en chaque
chrétien (Cf. QCP 105 & 122 ; 
Entretiens 58).

La vocation chrétienne nous conduit
à imiter toute la vie du Christ. En
même temps, chez saint Josémaria, il
y a une lumière spéciale pour
comprendre les mystères de la vie
cachée du Seigneur dans laquelle il
voit la rédemption se produire
précisément à travers les
circonstances de la vie ordinaire (cf.
QCP 20). C’est pourquoi il affirme
que suivre le Christ, vivre la vocation
chrétienne n’éloigne pas en soi ni ne
sépare du monde (Cf. QCP 21 ; AD
89). La contemplation du mystère du
Christ conduit saint Josémaria à
percevoir que l’Incarnation est le
fondement de la sanctification de
toutes choses (Cf. QCP 120) et de la



possibilité de rencontrer le Christ en
chacune d’elles (cf. QCP 22). C’est
pourquoi il voit le chrétien comme
un instrument de Dieu créateur et
rédempteur, et le travail qu’il
accomplit comme une participation à
l’œuvre créatrice et rédemptrice et
comme un moyen de sainteté (cf.
QCP 47).

3. Participation de chaque
chrétien à la mission de l’Église

Comme nous l’avons déjà noté dans
certains des textes cités, il est clair
que, dans les enseignements de saint
Josémaria, la configuration
sacramentelle avec le Christ, par le
caractère reçu dans le Baptême et la
Confirmation qui font de nous des
membres d’un peuple saint (1 P 2,
19), implique l’appel non seulement à
la sainteté mais aussi à la mission (cf.
AD 5). Dans ses écrits il souligne une
unité forte et simple entre sainteté et
apostolat : « L'apostolat fait partie de



la nature même du chrétien : ce n'est
pas quelque chose de surajouté, de
superposé, d'extérieur à son activité
quotidienne, à ses occupations
professionnelles. Je n'ai cessé de le
répéter depuis que le Seigneur a
voulu faire naître l'Opus Dei : il s'agit
de sanctifier le travail ordinaire, de
se sanctifier dans cette tâche et de
sanctifier les autres dans l'exercice
de sa profession, chacun dans son
état » (QCP 122). Au milieu du XXe

siècle certains auteurs considéraient
que la Confirmation était le
sacrement de la maturité, du soldat
prêt à défendre sa foi. C’est pour cela
que certains ont présenté ce
sacrement comme la base de
l’apostolat des laïcs. Le fondateur de
l’Opus Dei, sans nier l’importance de
la Confirmation (cf. QCP 106),
enseigne que le Baptême confère
déjà une mission divine, un appel à
vivre dans l’amour de Dieu et à faire
connaître cet amour aux autres dans
sa propre vie. C’est ainsi, comme



nous l’avons déjà dit, qu’il parlait du
chrétien comme alter Christus, ipse
Christus.

Comme partie intégrante de la
mission reçue par le baptême saint
Josémaria souligne comme aspects
de cette tâche : annoncer le salut (cf.
QCP 131 et suiv. ; Aimer l’Église, pp.
35 et 37), faire du royaume du Christ
une réalité (cf. QCP 183), témoigner
de la joie de la filiation divine (cf.
QCP 30), co racheter avec le Seigneur,
exercer le sacerdoce commun dans le
monde (cf. QCP 106 & 120), être sel et
lumière du monde (cf. QCP 147 ; AD
61). Il a toujours présenté les
pratiques de piété et de vie intérieure
comme des réalités qui doivent
imprégner la vie ordinaire et
l’accomplissement des obligations
que l’existence dans le monde
implique. Cette vision unitaire de la
mission du chrétien est fondée sur le
mystère de l’Incarnation et sur la vie
concrète du Christ qui montre que



tous les événements humains
renferment une signification divine.
Ses affirmations, très répétées, selon
lesquelles le chrétien ne peut pas
vivre isolément des autres ne sont
pas une simple exhortation
moralisatrice mais l’écho d’une
conscience qui engage toute la vie de
chaque fidèle chrétien et qui doit se
refléter concrètement dans la sphère
sociale (cf. C 301 ; QCP 124 et ss., QCP
175).

Enfin, il expliquait que la spiritualité
de l’Opus Dei se centrait sur la
résolution pour vivre de manière
responsable, avec l’aide de Dieu, les
engagements et les exigences
baptismales du chrétien en
recherchant la sainteté et en faisant
l’apostolat par la sanctification de
son propre travail (cf. Entretiens 22).
L’activité principale de l’Opus Dei est
donc de donner à ses membres, et à
ceux qui le souhaitent, les moyens
spirituels nécessaires pour vivre



comme de bons chrétiens au milieu
du monde (Cf. Entretiens 22 & 27).

Thèmes connexes : Âme sacerdotale ;
Apostolat ; Baptême et Confirmation ;
Concile Vatican II ; Fidélité ;
Identification au Christ ; Église ; Laïcs
; Sacerdoce commun ; Sacerdoce
ministériel ; Sainteté ; Sainteté (appel
universel à la) ; Service (esprit de) ;
Homme et femme.

Bibliographie :AD 1-22 ; Aimer
l’Église, pp. 20 à 74 ; QCP 102-116 ;
Luis Alonso, « La vocation
apostolique du chrétien dans
l’enseignement de Mgr Josémaría
Escrivá de Balaguer », dans Pedro
Rodríguez - Pio G. Alves de Sousa -
José Manuel Zumaquero (dirs.) Mgr
Josemaría Escrivá de Balaguer et
l’Opus Dei. À l’occasion du 50e

anniversaire de sa fondation,



Pampelune, EUNSA, 1985, p. 229-292 ;
José Luis Illanes, « Le chrétien « alter
Christus-ipse Christus ». Sacerdoce
commun et sacerdoce ministériel
dans l’enseignement du bienheureux
Josémaría Escrivá de Balaguer »,
dans Gonzalo Aranda et al. Bible,
Exégèse, Culture. Études en l’honneur
du professeur José María Casciaro,
Pampelune, EUNSA, 1994, p. 605-622 ;
Antonio Aranda « Le bouillonnement
du Sang du Christ ».Étude sur le
christocentrisme du Bienheureux
Josémaría Escrivá, Madrid, Rialp,
2001 ; Álvaro del Portillo Fidèles et
laïcs dans l’Église. Bases de leurs
statuts juridiques respectifs,
Pampelune, EUNSA, 1991.

Miguel De Salis Amaral

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-fideles-chretiens/


opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
fideles-chretiens/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-fideles-chretiens/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-fideles-chretiens/

	FIDÈLES CHRÉTIENS

