
opusdei.org

ESPÉRANCE

1. L’espérance dans la vie de
saint Josémaria. 2. Espérance
théologale, expérience vécue de
la grâce de Dieu et espérance
humaine. 3. L’espérance
chrétienne, une réalité
authentiquement humaine. 4.
La force de l’espérance
théologale n’est pas compatible
avec la passivité et l’évasion
irresponsable. 5. La lutte
ascétique chrétienne,
manifestation de la vertu
d’espérance. 6. L’apostolat
chrétien, fruit de l’espérance. 7.
Conclusion : l’espérance
chrétienne et l’appel universel à
la sainteté.



05/11/2023

L’espérance dans la vie de saint
Josémaria.
Espérance théologale,
expérience vécue de la grâce de
Dieu et espérance humaine.
L’espérance chrétienne, une
réalité authentiquement
humaine.
La force de l’espérance
théologale n’est pas compatible
avec la passivité et l’évasion
irresponsable.
La lutte ascétique chrétienne,
manifestation de la vertu
d’espérance.
L’apostolat chrétien, fruit de
l’espérance.
Conclusion : l’espérance
chrétienne et l’appel universel à
la sainteté.

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 



La vertu théologale d'espérance,
fondamentale pour tout chrétien, l'a
été aussi dans la vie et
l'enseignement de saint Josémaria.
En 1934, il écrit dans Considérations
spirituelles : « Attends tout de Jésus :
tu n’as rien, tu ne vaux rien, tu ne
peux rien. — Il agira si tu
t’abandonnes à Lui » (p. 67 ; C 731).
Cette conviction fondamentale est
restée, et s'est même renforcée, au fil
des ans. Au début de son homélie 
L'espérance du chrétien publiée dans 
Amis de Dieu, saint Josémaria
reprend les paroles de 1934 et les
complète par deux considérations
significatives. La première est
autobiographique : ces mots avaient
été écrits « fort d’une conviction qui
grandissait de jour en jour (…). Le
temps a passé, et ma conviction n’en
est devenue que plus vigoureuse,
plus profonde aussi » (AD 205). La
seconde est apostolique et ecclésiale :
« J’ai pu constater comment, dans
bien des existences, l’espérance en



Dieu avait allumé de merveilleux
foyers d’amour, brûlant d’un feu qui
tient le cœur en haleine, sans
découragements, sans relâchements,
même si l’on souffre au long du
chemin, et si l’on souffre parfois pour
de bon » (ibidem).

1. L'espérance dans la vie de saint
Josémaria

L'affirmation « attends tout de
Jésus… » n'était pas pour le fondateur
de l'Opus Dei un point de départ
théorique, mais un point d'arrivée :
une conviction appuyée sur
l’expérience de sa propre vie comme
sur celle de l'Opus Dei et de l’Église
tout entière : une conviction vécue,
plutôt que déduite, ayant pour
origine la grâce de Dieu. Le
fondateur de l'Opus Dei ne parle pas
de l'espérance chrétienne comme
d'une vertu considérée dans
l'abstrait ; il parle de l'espérance du
chrétien, qui se vit au jour le jour : «



Quand tu parleras des vertus
théologales, de la foi, de l’espérance,
de l’amour, pense que ce qui importe
d’abord, c’est de vivre ces vertus,
avant de théoriser sur elles » (F 479).
L'espérance est qualifiée de «
théologale » car l'union pleine et
éternelle avec Dieu est son « objet
formel quod » c'est-à-dire ce qu'on
espère ; et Dieu tout-puissant et
miséricordieux est son « objet formel
quo » c'est-à-dire la raison pour
laquelle on espère. Et il en est ainsi
parce que Dieu lui-même agit
directement dans l'homme qui
espère, en le poussant à faire des pas
en avant, en le motivant
intérieurement, en lui faisant
surmonter les obstacles, le péché,
l'angoisse, le vide. Cette conviction de
saint Josémaria, à la fois personnelle
et ecclésiale, peut donc être
considérée comme un lieu
théologique, un espace valable pour
la réflexion chrétienne. Car les saints
non seulement transmettent une



doctrine, mais c'est leur vie qui fait
prendre corps à la doctrine, et en ce
sens l’illustre.

La richesse et la profonde résonance
humaine des expressions de saint
Josémaria sur l'action de Dieu à
travers la vertu d'espérance sont
remarquables. Il en parle en la
qualifiant de « conviction », de «
sécurité », de « doux don de Dieu »,
de « désir qui nous soutient » (QCP 3)
; d'une réalité faite de feu, de
chaleur, d'amour, de serrer « la main
puissante que Dieu nous tend à tout
moment » (AD 213) ; d'une sécurité et
d'une confiance que Dieu place en
nous (cf. AD 214) ; de la protection
divine « que nous touchons du doigt
» (AD 216), et qui apporte avec elle «
l’assurance de me sentir, de me
savoir, fils de Dieu » (AD 208), et de
savoir que « Dieu nous gouverne par
sa Toute-Puissance providente, qu’Il
nous donne tous les secours
nécessaires» (AD 218) ; d'un don



divin qui engendre une joie
surnaturelle, étant comme une
authentique « anticipation de
l’amour sans fin dans notre Patrie
définitive » (AD 278) qui attend notre
arrivée et d’où résonne l'appel
définitif : « Viens dans la maison de
ton Père ».

La réflexion de saint Josémaria est le
fruit de l'expérience vécue de la
grâce de Dieu au milieu des
circonstances quotidiennes : à partir
de cette expérience, avec une lecture
méditée et personnellement
intériorisée de la Parole de Dieu, le
sens et la richesse inépuisable de
cette parole vive et vivifiante qui
conduit à une confiance totale en
Dieu, se découvre et se redécouvre,
s'approfondit et se confirme sans
cesse.

2. Espérance théologique,
expérience vécue de la grâce de
Dieu et espérance humaine



L'espérance est d'abord le fruit de
l'expérience de la grâce de Dieu,
puisque le chrétien doit avant tout
diriger son regard vers le ciel, car là
seulement « nous attend l'Amour
infini » (AD 206). C'est pourquoi « un
chrétien sincère, cohérent avec sa
foi, n’agit que par référence à Dieu,
dans une perspective surnaturelle. Il
travaille en ce monde (qu’il aime
passionnément), pleinement engagé
dans les affaires de la terre, le regard
tourné vers le ciel » (AD 206). À
plusieurs reprises, le fondateur de
l'Opus Dei explique que l'objet et la
raison de notre espérance ne
peuvent être que Dieu lui-même (cf.
AD 211, 219, 220).

Saint Josémaria souligne également
que l'alternative à la vie chrétienne
imprégnée d'espérance ne serait pas
une existence simplement humaine
ou neutre ; Il s'agirait plutôt d'une «
vie animale », au ras du sol, même si
l'homme parvenait à mener une



existence « avec plus ou moins de
teinture humaine » (AD 206). Saint
Josémaria reconnaît la légitimité des
espoirs concrets, se référant à des
objectifs limités (accomplir un
travail, atteindre un certain but, etc.),
mais il décrit avec douleur et
sensibilité la situation pathétique et
désespérée de personnes qui
essaient, peut-être avec de grands
efforts, de vivre une vie d'espérance
sans Dieu. « Je suis toujours porté à
respecter et même à admirer la
ténacité de celui qui travaille
résolument pour un idéal digne de ce
nom. Je me sens cependant dans
l’obligation de rappeler que tout ce
que nous commençons ici-bas, s’il
s’agit d’une entreprise exclusivement
nôtre, naît marqué du signe de la
précarité » (AD 208 ; cf. AD 209). Pour
cette raison, conclut-il, « rien n’est
peut-être plus tragique dans la vie
d’un homme que ces méprises dues à
la corruption et à la falsification de
l’espérance, quand celle-ci est



présentée en dehors de la
perspective de l’Amour qui rassasie
sans rassasier » (AD 208).

La lecture de ces textes pourrait faire
penser que l'auteur décrit une
expérience de grâce divine de nature
verticale ou désincarnée, comme si le
seul protagoniste de la vie chrétienne
était Dieu lui-même, qui veille à nous
épargner l'effort, l'énergie, l'élan
intelligent et persévérant,
l'engagement, la solidarité constante,
de sorte que l'homme se laisse
passivement emporter par la grâce. Il
pourrait sembler, en somme, que le
dynamisme propre à la vertu
d'espérance, décrite par saint
Josémaria, revêt à la fois un
caractère d'exception et manque
fondamentalement d'articulation
avec la réalité humaine, c'est-à-dire
avec le quotidien, avec la tâche
humaine de construire un monde
meilleur, avec les « espérances
terrestres » (AD 207) ou les « petites



espérances » dont parle Benoît XVI
dans la lettre encyclique Spe salvi
(nos 30, 31, 35, 39). Mais ce n'est pas
le cas.

Afin de montrer en détail l'humanité
de l'espérance, et en même temps
saisir la nature théologique de la
réflexion sur cette vertu, il convient
d'analyser la doctrine de saint
Josémaria dans une double
perspective : ecclésiale et
anthropologique. Toutes deux sont
profondément enracinées dans la
réflexion théologique de saint
Josémaria sur la vertu d'espérance.
Ce fait se vérifie à travers quatre
étapes que nous allons voir
maintenant. En premier lieu, la vie
chrétienne, animée par la vertu
théologale d'espérance, est
configurée comme une réalité
pleinement humaine qui peut
émerger dans toutes les situations,
aussi limitées et conjoncturelles
soient-elles. Deuxièmement, la force



de l'espérance théologique n'élimine
pas l'effort humain ; elle s'oppose
donc à la passivité et à l'évasion
irresponsable. Troisièmement,
l'expression la plus juste de la vitalité
concrète de la vertu d'espérance est
la lutte ascétique chrétienne vécue à
fond. Enfin, l'espérance chrétienne se
concrétise dans l'apostolat chrétien.

3. L'espérance chrétienne, une
réalité authentiquement humaine

Parlant de la relation entre les
espérances terrestres et l'espérance
chrétienne, le fondateur de l'Opus
Dei s'adresse personnellement au
lecteur dans un paragraphe riche et
dense : « Quant à moi, et je désire
qu’il en aille de même pour vous,
l’assurance de me sentir, de me
savoir, fils de Dieu, me remplit d’une
espérance véritable, cette vertu
surnaturelle qui, quand elle est
infusée dans les créatures, se
conforme à notre nature, ce qui fait



d’elle aussi une vertu très humaine.
(...) Cette assurance m’invite à
comprendre que seul ce qui porte
l’empreinte de Dieu révèle le sceau
indélébile de l’éternité et possède
une valeur impérissable. C’est
pourquoi l’espérance ne m’écarte pas
des choses de cette terre. Elle me
rapproche au contraire de ces mêmes
réalités d’une façon nouvelle, d’une
façon chrétienne, qui tente de
découvrir en toutes choses les liens
de la nature déchue avec Dieu
Créateur et avec Dieu Rédempteur
» (AD 208).

C'est-à-dire que le chrétien, parce
qu'il est enfant de Dieu, voit et
considère toute la réalité qui
l'entoure à la lumière de l'action
créatrice du Père, de l'action
rédemptrice du Fils, de l'action
sanctificatrice de l'Esprit Saint. Le
chrétien, précisément parce qu'il
attend tout de Dieu et de Lui seul, ne
cesse « d'espérer » dans les choses et



des choses qu'Il a créées ; il ne cesse
d'espérer en l'homme même lorsqu'il
apparaît à ses yeux comme peu
fiable - comme pécheur - car il se
rend compte que le Christ a vaincu le
monde. Saint Josémaria insiste sur
cet élan intensément humain
d'espérance chrétienne dans de
nombreux textes. « "C'est un temps
d'espérance, et je vis de ce trésor. Ce
n'est pas une phrase, Père, me dis-tu,
c'est une réalité." Eh bien..., le monde
entier, toutes les valeurs humaines
qui t'attirent avec une si grande force
(l'amitié, l'art, la science, la
philosophie, la théologie, le sport, la
nature, la culture, les âmes...) place
tout cela dans l’espérance : dans
l'espérance du Christ » (S 293 ; cf. AD
221).

Pour cette raison, le fondateur de
l'Opus Dei comprend l'optimisme,
théologiquement, comme une
manifestation authentique d'une
espérance chrétienne projetée sur les



choses humaines afin de lever les
obstacles qui s'opposent au progrès
terrestre (cf. AD 219). Saint
Josémaria dit la même chose dans
son homélie sur l'Ascension du
Seigneur : « Je n'ai pas la vocation de
prophète de malheur. Et je ne désire
pas, en vous disant cela, vous
présenter un panorama désolant et
sans espérance. Je ne prétends pas
me plaindre de ces temps où nous
vivons par la Providence du
Seigneur ; nous aimons notre époque
parce qu'elle est le cadre dans lequel
nous devons atteindre notre
sanctification. Nous n'admettrons
pas de naïves et stériles nostalgies : le
monde n'a jamais été meilleur.
Depuis toujours, dès l'aube de
l'Église, alors que durait encore la
prédication des douze premiers, de
violentes persécutions ont surgi, des
hérésies sont nées, le mensonge s'est
répandu et la haine s'est déchaînée
» (QCP 123).



4. La force de l'espérance
théologique n'est pas compatible
avec la passivité et l'évasion
irresponsable

Saint Josémaria critique la
falsification de l'espérance qui
consiste à assumer un horizon de vie
simplement humain ou mondain ;
mais il existe une autre manière de
considérer l'espérance qui est
également incompatible avec la
doctrine chrétienne : une vision
fausse et insouciante ou
irresponsable de la « confiance » en
Dieu. L'espérance, selon ce point de
vue, serait un alibi pour justifier
l'égoïsme subtil, le fantasme qui veut
échapper au moment présent,
l'indolence, le confort, la
superficialité, l'évasion de la réalité
humaine et chrétienne concrète. « La
ritournelle tant rebattue que 
l’espérance est la dernière chose que
l’on perd vient aux lèvres de
beaucoup avec une cadence



monotone. Comme si l’espérance
était une sorte de bouée qui permet
de continuer à marcher sans
complications et sans inquiétudes de
conscience ! Ou encore, comme si
elle était un prétexte pour reporter 
sine die l’occasion de rectifier notre
conduite, la lutte pour atteindre des
buts élevés et notamment notre fin
suprême, qui est de nous unir à
Dieu ! Je dirai même que c’est là un
bon moyen de confondre l’espérance
avec la commodité. Car, au fond, il
manque le désir d’atteindre un vrai
bien, légitime, ni spirituel ni
matériel. La plus haute aspiration de
certains se réduit à se dérober à tout
ce qui pourrait altérer la tranquillité,
apparente, de leur existence
médiocre. Avec cette âme timide,
chétive et paresseuse, la créature se
laisse atteindre par des formes
subtiles d’égoïsme et se contente de
ce que jours et années s’écoulent sine
spe nec metu : sans aspirations
exigeant un effort, sans les



inquiétudes de la mêlée. L’important
alors est d’éviter le risque de
déconvenues et de larmes. Comme
on est bien loin d’obtenir quelque
chose, si l’on n’a pas su répondre au
désir de le posséder, par crainte des
exigences que cela représente ! » (AD
207 ; cf. AD 211, AD 217 ; C 412 ; F 57).

Il est évident que l'invitation
chrétienne, fortement réitérée par
saint Josémaria, à un esprit de
gratitude et de confiance en Dieu
comme fruit de la vertu d'espérance,
n'exclut pas un effort intelligent,
solidaire, réaliste, adapté à une
situation historique concrète du
chrétien. Le paradoxe et la principale
richesse de la réflexion de saint
Josémaria sur l'espérance résident
précisément dans l'exacte
correspondance entre l'action divine
propre à cette vertu et le dur combat
du chrétien. Quand il n'y a pas de
lutte, on peut dire qu'il n'y a pas de
sainteté, non parce que la sainteté est



un produit de la lutte ascétique, mais
parce que la lutte ascétique
chrétienne est une expression
tangible de l'acceptation concrète et
généreuse de la grâce de Dieu.

5. La lutte ascétique chrétienne,
manifestation de la vertu
d'espérance

On pense parfois que la grâce de
Dieu sert à simplifier la vie humaine,
à épargner à l'homme l'usage
intelligent et persévérant de ses
forces, à combler les lacunes et les
déficiences de sa faiblesse ou de son
incompétence. Seule une telle
approche, dit-on, permettrait
d'affirmer la pleine gratuité de la
grâce divine et pourrait conduire à la
confiance en Dieu. Cependant, il est
évident pour saint Josémaria que la
grâce de Dieu n'économise pas
l'utilisation des énergies humaines,
mais plutôt l'inverse, elle induit une
authentique lutte ascétique, «



compliquant la vie » du chrétien,
comme il l'a maintes fois rappelé (cf.
AD 21, 207, 223 ; ECP 19 ; C 6 ; F 900,
901). En d'autres termes, la confiance
humaine en Dieu et en sa grâce se
reflète précisément dans une lutte
ascétique persévérante et pratique.

L'entrelacement riche entre la grâce
divine et la réponse humaine
généreuse, humble, engagée et
intelligente est au cœur même des
écrits du fondateur de l'Opus Dei. On
peut dire que ses enseignements à
cet égard présupposent deux réalités
complémentaires. La première,
l'action de Dieu par la grâce qui
pousse l'homme à la lutte
persévérante pour surmonter les
obstacles qui s'opposent à une vie
chrétienne. Et la seconde, la réponse
libre et personnelle de l'homme à
cette grâce, qui se manifeste comme
une lutte ascétique concrète et
habituelle. En tout cas, il y a trois
grandes manifestations pratiques de



cette réciprocité entre la vertu
d'espérance et la lutte chrétienne.

a) Sans correspondance avec la grâce,
l'action de Dieu dans l'homme est
inefficace.

De nombreux passages de l'homélie 
L'espérance du chrétien exposent la
conviction qu’avec notre réponse
personnelle, le Seigneur « œuvre en
nous et à travers nous », insufflant la
sécurité dans notre âme, afin que les
difficultés objectives qui nous
obligent à combattre ne soient pas un
obstacle mais une condition du
développement de la vie chrétienne,
car elles nous offrent la possibilité de
suivre de près le Christ ; au contraire,
lorsqu'il n'y a pas de lutte concrète, le
sens et la fraîcheur de l'espérance se
perdent (cf. AD 210, 211, 212, 214,
216).

b) Dans l'exercice concret de la lutte
ascétique, le regard est posé avec
confiance sur Dieu.



Le chrétien lutte dans un combat
pratique et persévérant, dans un
combat joyeux, positif, amoureux,
qui se manifeste dans l'exercice
concret des vertus humaines, dans
l'accomplissement du devoir, dans la
charité envers ceux qui l'entourent.
Cependant, il le fait toujours « pour
Dieu, la pensée fixée sur Sa gloire, le
regard vers le haut, aspirant à la
Patrie définitive ». Cette idée se
vérifie dans les différents passages
de l'homélie L'espérance du chrétien :
« C’est pourquoi je serai convaincu
de la sincérité de ton intention
d’atteindre le but, si je te vois
marcher avec détermination. Fais le
bien, en révisant ton attitude
habituelle devant les occupations de
chaque instant. Pratique la justice,
précisément dans les milieux que tu
fréquentes, même si tu en es rompu
de fatigue. Rends heureux ceux qui
t’entourent, en les aidant sans
réserve dans le travail, en t’efforçant
d’achever le tien avec la plus grande



perfection humaine possible, par ta
compréhension, ton sourire, ton
attitude chrétienne. Et le tout pour
Dieu, en pensant à sa gloire, le regard
tourné vers le Ciel, dans un désir
ardent de la Patrie définitive, le seul
but qui en vaille la peine » (AD 211 ;
cf. AD 217, 219).

Il y a donc dans la lutte ascétique une
confiance filiale fondée sur les
promesses de Dieu lui-même, une
confiance qui n'est ni abstraite ni
occasionnelle, mais exercée « avec
un regard vers le haut », également
dans les moments de plus grande
lassitude. Et c'est cette confiance qui
donne la force, qui donne la force
divine authentique (cf. AD 213, 214,
218 ; C 473).

c) La lutte ascétique, avec sa
caractéristique « commencer et
recommencer », si typique de la vertu
d'espérance, se traduit par l'humilité,
la conversion et la pénitence.



De nombreux textes du fondateur de
l'Opus Dei exposent ce principe. Par
exemple : « Pour ces batailles de
l’âme, la stratégie est souvent une
question de temps et consiste à
appliquer le remède adéquat avec
patience, avec obstination. Faites
davantage d’actes d’espérance.
Encore une fois, vous connaîtrez des
défaites, ou vous passerez par des
hauts et des bas dans votre vie
intérieure, que Dieu veuille bien les
rendre imperceptibles ! Personne ne
se trouve à l’abri de ces contretemps.
Mais le Seigneur, qui est tout-
puissant et miséricordieux, nous a
accordé les moyens appropriés pour
vaincre. Il ne nous reste qu’à les
employer, ainsi que je le commentais
tout à l‘heure, avec la résolution de
commencer et de recommencer, à
chaque instant s’il le fallait » (AD
219 ; cf. AD 215, 217 ; F 222 et s.).

Enfin, un aspect central du combat
chrétien décrit dans ces



enseignements est la conversion, la
pénitence, et par conséquent l'accueil
assidu du sacrement de la
Réconciliation, source de joie et fruit
du don de l'espérance, don que le
Seigneur nous accorde chaque fois
avec plus grande abondance. Parlant
du sacrement de Pénitence, saint
Josémaria dit : « Si nous utilisons
vraiment ces ressources, si nous
prions aussi le Seigneur de nous
accorder une espérance qui
grandisse de jour en jour, nous
posséderons la joie contagieuse de
ceux qui se savent enfants de Dieu
(...) Optimisme donc ! Poussés par la
force de l’espérance, nous lutterons
pour effacer la tache visqueuse que
propagent les semeurs de haine, et
nous redécouvrirons le monde dans
une perspective pleine de joie, car ce
monde est sorti beau et propre des
mains de Dieu. Et, si nous apprenons
à nous repentir, c’est empreint de
cette même beauté que nous le Lui
rendrons » (AD 219).



6. L'apostolat chrétien, fruit de
l'espérance

L'espérance s'exprime d'une manière
particulière dans l'effort apostolique
du chrétien. Dans un passage de son
homélie sur l'espérance, intitulé En
quoi espérer, saint Josémaria
commence par se poser une
question : « Peut-être plus d’un en
est-il à se demander : nous les
chrétiens, en quoi devons-nous
espérer ? Car le monde offre
beaucoup de biens attirants pour
notre cœur, qui réclame le bonheur
et poursuit ardemment l’amour (…).
Malheureusement d’aucuns, à la
vision louable mais plate des choses,
aux idéaux exclusivement caducs et
fugaces, oublient que les aspirations
des chrétiens doivent viser des
sommets plus élevés, infinis. Ce qui
nous intéresse, c’est l’Amour de Dieu,
en jouir en plénitude avec une joie
sans fin (…). Nous n’avons pas été
créés par le Seigneur pour bâtir ici



une cité définitive, car ce monde est
le chemin vers un autre monde, qui
est demeure sans chagrin. Cependant
nous, les enfants de Dieu, nous ne
devons pas nous désintéresser des
activités humaines : Dieu nous y a
placés pour les sanctifier, pour les
imprégner de notre foi bénie, la seule
qui amène la vraie paix et la joie
authentique aux âmes et aux
différents milieux du monde. Voici
quelle a été ma prédication constante
depuis : il est urgent de christianiser
la société et d’imprégner de sens
surnaturel toutes les couches de cette
humanité que nous formons, afin
que, les uns et les autres, nous nous
efforcions d’élever à l’ordre de la
grâce nos tâches quotidiennes, notre
profession, notre métier. Ainsi,
toutes les occupations humaines
s’éclairent d’une espérance nouvelle,
qui transcende le temps et la fugacité
de ce monde » (AD 209-210).



« Et les âmes - affirme-t-il dans une
autre de ses homélies -se tournent
vers nous dans l’espoir de rassasier
leur faim, qui est une faim de Dieu.
Nous ne saurions oublier que nous
disposons de tous les moyens : la
doctrine suffisante, et la grâce du
Seigneur, malgré nos misères » (AD
51). Et dans une troisième homélie,
destinée à parler de la participation
de chaque chrétien à la mission
confiée par le Christ à l'Église, il
conclut par ces mots : « Demande à
Marie, Regina apostolorum, de te
décider à partager ces désirs de
semailles et de pêche qui vibrent
dans le Cœur de son Fils. Je t’assure
que si tu commences, tu verras,
comme les pêcheurs de Galilée, la
barque remplie à ras bord. Et tu
verras aussi le Christ qui t’attend sur
la rive. Parce que la pêche est à Lui
» (AD 273).



7. Conclusion : l'espérance
chrétienne et l'appel universel à la
sainteté

L'exercice de la vertu théologale
d'espérance doit être considéré
comme essentiel dans toute la
réflexion théologique et spirituelle de
saint Josémaria. Il suffit de penser à
sa prédication inlassable, tout au
long de sa vie, sur l'appel universel à
la sainteté. Affirmer, comme l'a fait
le Concile Vatican II, que l'appel à la
sainteté est effectivement universel,
c'est proclamer : 1) que la réalité
humaine ou créée incline l'homme
vers Dieu et prépare le chemin vers
l'espérance théologique, et 2), en
même temps, qu'aucune réalité créée
ne peut sérieusement entraver ou
conditionner le déploiement de la
bonté toute-puissante de Dieu,
déterminée à conduire ses enfants à
la plénitude de la sainteté dans le
Christ. Par conséquent, le chrétien
peut et doit attendre de Dieu la grâce,



l'abondance de ses dons, non - pour
ainsi dire - malgré ses propres
limitations intérieures et obstacles
extérieurs, mais dans et à travers
toutes les vicissitudes et
circonstances de son existence
concrète.

Thèmes connexes : Charité ; Foi ; Lutte
ascétique ; Sainteté.

Bibliographie : AD 205-221 Paul
O’CALLAGHAN, “La virtud de la
esperanza y la ascética cristiana en
algunos escritos del Beato Josemaría
Escrivá, Fundador del Opus Dei”
Romana. Boletín de la Prelatura de la
Santa Cruz y Opus Dei, 23 (1996), pp.
262-279; José Luis ILLANES Cristo,
esperanza del mundo. Reflexiones
sobre la Encíclica “Spe salvi”,
Madrid, Rialp, 2011; José Miguel
PERO-SANZ ELORZ, “Esperanza
cristiana y liberación temporal en el
beato Josemaría Escrivá”, en José
Miguel PERO-SANZ ELORZ - Jean-

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/l-esperance-du-chretien/


Marie AUBERT - Tomás GUTIÉRREZ
CALZADA (eds.) Acción Social del
cristiano. El Beato Josemaría Escrivá
y la Doctrina Social de la Iglesia,
Madrid, Palabra, 1996, pp. 9-83.

Paul O'CALLAGHAN

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
esperance/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-esperance/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-esperance/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-esperance/

	ESPÉRANCE

