
opusdei.org

CHARITÉ

1. Le mandatum novum. 2.
Universalité de l’amour
chrétien. 3. Charité, affectivité
et affection. 4. Charité,
compréhension, pardon et
justice.

09/01/2024

1. Le mandatum novum.

2. Universalité de l’amour chrétien.

3. Charité, affectivité et affection.

4. Charité, compréhension, pardon et
justice.



Saint Josémaria, reprenant la
tradition biblique, explique de
plusieurs manières comment l'amour
des hommes se fonde sur l'amour de
Dieu. L'unité avec laquelle saint
Josémaria présente ces deux aspects
de l'amour est telle qu'il est possible
de parler « d'un Amour unique,
originel, omniprésent, simple,
intelligent, fort et tendre à la fois
» (CARDONA, 1988, p. 175). Dans ce 
Dictionnaire, un thème propre est
dédié à son enseignement sur
l'Amour de Dieu. Pour cette raison, le
présent thème se concentre sur la
doctrine de saint Josémaria sur la
vertu de charité lorsqu'elle s'adresse
aux hommes.

La pratique de la charité,
caractéristique essentielle de la vie
de saint Josémaria, constitue un
élément central de son
enseignement. C'était un prêtre qui
savait aimer totalement, sans bornes,
et qui enseignait à aimer « avec le



désir de diffuser la chaleur divine et
humaine, noyant le mal dans une
abondance du bien » (ECHEVARRÍA,
1994, p. 251).

Sa doctrine sur la charité se
concentre sur une perspective
trinitaire et christocentrique.
L'amour du Christ en constitue le
noyau clé. « (…) L'amour de Jésus
pour les hommes, est un aspect
insondable du mystère divin, de
l'amour du Fils pour le Père et pour
l'Esprit Saint » (QCP 169). L'homme a
ainsi accès dans la grâce au « courant
d'amour instauré dans le monde par
l'Incarnation, la Rédemption et la
Pentecôte » (QCP 163). Saint
Josémaria contemple le débordement
de la charité depuis sa source en
Dieu, qui est Amour (cf. AD 228), à
travers Jésus-Christ (cf. QCP 163 ; AD
224, AD 230), comme le fruit de
l'Esprit Saint (cf. AD 236), pour
transformer le chrétien à l'image du
Christ (cf. AD 236) et le rendre ainsi



capable d'aimer tous les hommes
comme le Seigneur l'a fait (cf. AD
225). Dans ce courant surnaturel,
l'amour des autres s'inscrit comme
partie intégrante de l'approche de
l'homme vers Dieu : « la charité
envers le prochain est une
manifestation de l'amour de Dieu
» (AD 232).

Bref, à la lumière de la charité du
Christ, l'amour chrétien « croît à
partir d’une racine surnaturelle,
puisqu'il n'est pas guidé par des
sympathies ou des antipathies, mais
vient de Dieu lui-même, qui se révèle
à nous - par son passage sur la terre -
profondément humain ; il met en
pratique les ressorts de l'affectivité
qui accompagnent toujours la charité
authentique » (ECHEVARRÍA, 2001, p.
203). D'autre part, comme les autres
vertus, la charité est aussi appelée à
croître. Le progrès dans la vie
chrétienne ne se termine jamais (cf.
AD 232). Ainsi, saint Josémaria



soutient qu'il serait naïf de penser
que les exigences de la charité sont
facilement satisfaites. L'engagement
personnel est toujours nécessaire (cf.
AD 234).

1. Le mandatum novum

Saint Josémaria puise son
enseignement sur la charité dans
l'Évangile lui-même. Parmi les textes
du Nouveau Testament les plus
présents à son esprit, outre celui se
référant au double commandement
de l'amour de Dieu et du prochain
(Mt 22, 37-40), celui relatif au 
mandatum novum de la charité doit
être souligné en raison de à son
importance particulière (Jn 13,
34-35).

Par le mystère de l'Incarnation, le
Verbe a assumé une nature humaine
parfaite. Le Christ est ainsi devenu le
vrai modèle de tout ce qui est
humain (cf. AD 74). Le mandatum
novum se présente comme un pont



parfait entre l'œuvre de Jésus et sa
doctrine : le Seigneur montre dans sa
manière tout à fait unique d'aimer le
modèle que les disciples doivent
imiter. « Ce n’est qu’ainsi, en imitant
les manières divines avec la
maladresse qui nous est propre, que
nous réussirons à ouvrir notre cœur
à tous les hommes, à aimer d’une
façon plus haute, entièrement
nouvelle » (AD 225). Dans les paroles
du Christ, il est clair que la charité
mutuelle est le trait qui permet aux
chrétiens d'être reconnus comme ses
vrais disciples. Jésus enseigne
comment vivre toutes les vertus,
mais précise clairement que l'amour
mutuel est « le trait qui distinguera
les apôtres et les chrétiens
authentiques de tous les temps » (AD
224). Ainsi, « la charité est le sel dans
l’apostolat des chrétiens ; s’il perd sa
saveur, comment pourrions-nous
affronter le monde et dire la tête
haute : ici se trouve le Christ ? » (AD
234).



La charité est un élément essentiel et
indispensable dans la vie du
chrétien. Ceux qui se joignent au
Christ ont été transformés par
l'amour de Dieu : « [posons] avec
générosité notre cœur par terre,
comme un tapis moelleux que les
autres fouleront (...). Nous devons
nous conduire ainsi parce que nous
sommes devenus fils d’un même
Père, ce Père qui n’hésita pas à nous
livrer son Fils Bien-Aimé » (AD 228).
Dans ce sens, il établit une relation
étroite entre le texte johannique du 
mandatum novum et celui de saint
Paul, dans lequel l'apôtre exhorte : «
Portez les fardeaux les uns des
autres : ainsi vous accomplirez la loi
du Christ » (Ga 6, 2). En 1933, lors du
commencement de la Résidence
universitaire Ferraz (DYA), saint
Josémaria voulut que cette pétition
préside la salle d'étude de la
Résidence, sur un parchemin
encadré sur lequel était écrit : « 
Mandatum novum do vobis: ut



diligatis invicem, sicut dilexi vos, ut et
vos diligatis invicem. In hoc
cognoscent omnes quia discipuli mei
estis, si dilectionem habueritis ad
invicem » (Jn 23, 34-36). « Dans cette
parole de Jésus, il voyait la synthèse
de l'esprit qu'il voulait inculquer aux
étudiants : amour, fraternité, servir
les autres, porter le fardeau des
autres. Le « mandatum novum », dans
sa double forme johannique et
paulinienne, était quelque chose qu'il
avait au fond de son âme » (CECH, p.
556).

2. Universalité de l'amour chrétien

Saint Josémaria souligne la portée
universelle de la charité chrétienne,
qui s'étend à tous les hommes (PERO-
SANZ, 1988, pp. 67-72), créés à
l'image de Dieu et appelés à
participer à la vie divine. « Voilà la
grande audace de la vie chrétienne :
proclamer la valeur et la dignité de la
nature humaine, et affirmer que, par



la grâce qui nous élève à l'ordre
surnaturel, nous avons été créés
pour atteindre la dignité des enfants
de Dieu » (QCP 133). Chacun est
bénéficiaire de la charité en vertu de
sa dignité d'homme et d'enfant de
Dieu : « aimer l'homme pour sa
dignité intrinsèque – et par
conséquent le respecter et le
comprendre - c'est le lien évident
entre la dignité humaine et la raison
de l'amour pour les autres
» (HERVADA, 1992, p. 19). En effet, la
dignité de chaque personne est
perçue avec une clarté particulière à
la lumière de la foi, car « chaque
homme est unique, irremplaçable.
Chacun d'eux vaut tout le Sang du
Christ » (QCP 80). La charité doit
donc surmonter toutes les barrières :
« Il n'y a qu'une seule race sur la
terre : la race des enfants de Dieu
» (QCP 13). La vie chrétienne doit
être un témoignage de sainteté et de
charité, une semence de paix et de
joie dans tous les milieux, pour



atteindre tous les hommes, quel que
soit leur statut social, leur profession
ou leur niveau culturel (cf. AD 130).

L'amour chrétien n'a pas de limites
dans sa portée, car il doit procéder
comme par une série de cercles
toujours plus larges. Il doit s'adresser
d'une manière particulière aux
autres chrétiens. « Le premier
apostolat que nous devons réaliser
dans le monde en tant que chrétiens,
le meilleur témoignage de foi, est de
contribuer à ce que l’on respire dans
l’Église le climat d’une charité
authentique » (AD 226). Sans ce
témoignage, « qui pourra se sentir
attiré par ceux qui affirment prêcher
la Bonne Nouvelle de l’Évangile ?
» (Ibid.). La charité, étant une vertu
d'horizon universel, est une vertu
ordonnée. Elle doit s'adresser, en
premier lieu, aux plus proches : je ne
crois pas à ta charité – écrivait saint
Josémaria – « si tu martyrises les
tiens, si tu restes indifférent à leurs



joies, à leurs peines et à leurs
chagrins (…) » (AD 227). Mais il faut
l'étendre généreusement à tout le
monde, même aux « ennemis ». Saint
Josémaria, glosant ce dicton
évangélique, a commenté qu'il
utilisait ce mot pour désigner ceux
qui se considèrent comme tels : « car
je ne me sens l’ennemi de rien ni de
personne » (AD 230). Bien qu'il puisse
ne pas ressentir d'attirance humaine
pour ceux qui le rejettent, le chrétien
doit rendre le bien pour le mal. «
Jésus nous demande de ne pas leur
(Ndt : les personnes qui nous rejettent)
rendre le mal pour le mal, de ne pas
laisser échapper les occasions de les
servir de tout notre cœur, quoiqu’il
nous en coûte ; de les avoir toujours
présentes dans nos prières » (AD
231).

La diffusion de la doctrine
chrétienne sur l'amour de la charité
présuppose que tous, chrétiens ou
non, connaissent mieux Jésus-Christ



et se rapprochent de Lui (cf. AD
226-227). Chaque homme est l'image
de Dieu et mérite d'être aimé. Dès
lors, il est propre à la charité
chrétienne « [de] vénérer (...) l’image
de Dieu qui se trouve en chaque
homme, l’aidant à la contempler lui-
même, pour qu’à son tour il sache
s’adresser au Christ » (AD 230). La
charité, qui conduit à désirer et à
rechercher le vrai bien de toutes les
âmes, aspire à obtenir pour elles «
par-dessus tout, le plus grand bien :
qu’elles connaissent le Christ et s’en
éprennent » (AD 231).

L'axe de l'enseignement de saint
Josémaria réside dans la vocation
universelle à la sainteté de tout
chrétien au milieu de sa vie
ordinaire et de son travail, en plaçant
le Christ au sommet de toutes les
activités humaines. « Un secret. Un
secret à crier sur les toits : ces crises
mondiales sont des crises de saints.
Dieu veut une poignée d’hommes “ à



lui ” dans chaque activité humaine.
Après quoi… pax Christi in regno
Christi : la paix du Christ dans le
règne du Christ » (C 301). De ce point
de vue, les semailles de charité que
les chrétiens doivent réaliser sont
une contribution essentielle à la
construction d'une société à la
mesure de l'amour du Cœur du
Christ (cf. QCP 167). Cette idée de
saint Josémaria, très éloignée des
approches du confessionnalisme ou
d’une quelconque restauration (cf.
ILLANES, 1994, pp. 589-592), est le
fruit de sa conviction que la société
humaine aura atteint une qualité
d'autant plus élevée que ceux qui
vivent selon l'esprit de l'Évangile
seront plus nombreux et que leur
identification avec le Christ sera plus
poussée (cf. DEL PORTILLO, 1995, pp.
221-223).

3. Charité, affectivité et affection



Un point clé de l'enseignement de
saint Josémaria sur la charité est «
que l'amour surnaturel, la charité, a
en nous une dimension humaine
irrépressible ; il s'agit de l'amour
d'une créature qui n'est pas
seulement esprit, mais corps et âme
dans une unité substantielle
» (YANGUAS, 1998, p. 145). Saint
Josémaria établit une intégration
adéquate du surnaturel et du
naturel, du spirituel et de l'affectif
(cf. YANGUAS, 1998, pp. 151-152). Il
trouve dans le cœur du Christ le
modèle de charité à la fois humaine
et divine : « Merci, ô Jésus, d'avoir
voulu devenir un Homme parfait, au
Cœur aimant et très aimable, et qui
aime jusqu'à la mort et qui souffre;
qui se remplit de joie et de douleur ;
qui s'enthousiasme pour les chemins
des hommes, et nous montre celui
qui mène au Ciel; qui se soumet,
héroïque, à son devoir, et agit avec
miséricorde; qui veille sur les
pauvres et sur les riches ; qui prend



soin des pécheurs et des justes... —
Merci! Merci ! mon Jésus, et donne-
nous un cœur à la mesure du Tien !
» (S 813).

Reprenant un enseignement de saint
Thomas (cf. S.Th. I-II, q. 26, a. 3), il
rappelle que la charité est plus
qu'une simple affection sensible : la
charité (dilectio) exprime « plutôt
une ferme détermination de la
volonté. Dilectio vient de electio,
élire. J’ajouterai qu’aimer en chrétien
signifie vouloir aimer, se décider
dans le Christ à chercher le bien des
âmes, sans discrimination d’aucun
genre » (AD 231). Que dans son
essence la charité soit un « choix » de
la volonté explique, entre autres, la
possibilité que le chrétien aime celui
ou ceux qui ne l'attirent pas ou qui
lui nuisent. L'affectivité n'est pas
toujours un critère valable, et elle
peut même ne pas suivre l'évaluation
objective du bien que fait



l'intelligence, ni le libre choix de ce
bien qui vient de la volonté.

Ce sont l'intelligence et la volonté -
dans une foi et une charité
chrétiennes infusées par l'Esprit
Saint - qui doivent guider l'action.
Sans oublier que l'amour chrétien est
une vertu surnaturelle qui se déploie
et grandit par des actes de la volonté
élevée par la grâce. C’est aussi cet
amour qui accueille et informe tout
le monde de l'affectivité, afin qu'en le
guérissant, le perfectionnant et
l'élevant, elle puisse contribuer, à sa
place, à l'agir humain intégralement
bon. « En effet, la grâce divine est
appelée à imprégner tout l'homme, et
non seulement l'intelligence et la
volonté, mais aussi l'affectivité. Ce
monde vaste et varié qui définit et
caractérise en grande partie chaque
personne, ne doit pas être étouffé ou
supprimé, mais ordonné, réarrangé
et intégré dans le processus de «



christification » » (YANGUAS, 1998, p.
145).

Saint Josémaria garde toujours à
l'esprit le principe que pour être
divin il faut être très humain (cf.
BERNAL, 2002, p. 33). Il insiste sur le
fait que l'homme n'a pas un cœur
pour l'amour surnaturel et un autre
pour l'amour humain (cf. QCP 166 ;
cf. AD 229). « Il ne voulait pas d'une
charité qui ne fut pas aussi affection,
chaleur humaine ; ilne voulait pas «
d’enfants sans cœur » » (TORELLÓ,
1993, p. 426). L'amour surnaturel,
tout en accueillant l'affectivité
humaine, la purifie. Cette
purification du cœur est nécessaire
pour que l'amour ne soit pas
corrompu : il faut s'éloigner de
l'insensibilité, mais aussi des excès
de sentimentalisme, ou des
tromperies de la sensualité. « Si l'on
place l'amour de Dieu au centre de
l'amitié, cette affection s'épure, elle
grandit, se spiritualise ; en effet, on



brûle les scories, les points de vue
égoïstes, les considérations
excessivement charnelles. Ne l'oublie
pas : l'amour de Dieu ordonne mieux
nos affections, il les rend plus pures,
sans pour autant les diminuer » (S
828).

La vraie charité ne se réduit pas au
simple sentiment, mais le sentiment
est aussi appelé à intervenir, de
façon ordonnée, en faisant
s'exprimer la charité dans l'affection,
la tendresse, l'attention, l'intérêt, le
soin. Il ne s'agit pas d'une assistance
purement extérieure ou d'une simple
bienfaisance. « Si nous pensions (...)
que garder un cœur pur et digne de
Dieu, consiste à le préserver, à ne pas
le contaminer au contact de
sentiments intensément humains, il
en résulterait logiquement que nous
serions insensibles à la douleur des
autres. Nous ne serions plus capables
que d'une charité officielle, sèche,
sans âme, et non de la véritable



charité de Jésus-Christ, qui est
tendresse et chaleur humaine » (QCP
167).

Dans l'enseignement de saint
Josémaria, « cette dimension
humaine de la vertu théologale –
divine d'une certaine manière – de la
charité est fortement soulignée.
L'exemple peut-être le plus fréquent,
d'une part, et le plus réussi et le plus
beau, d'autre part, en est la
présentation de la charité comme «
affection » : la charité est l'affection
humaine, « l'affection » élevée à
l'ordre surnaturel (...). L'affection
humaine, si elle est unie à l'amour du
Christ, est aussi surnaturelle
» (YANGUAS, 1998, p. 154). Donc,
dépouiller la charité de l'affection, ce
serait lui enlever sa chaleur humaine
et, au fond, la falsifier. Saint
Josémaria utilise une anecdote
éloquente pour illustrer sa doctrine :
« Le regret résigné d’une malade
exprimait bien cette aberration : ici



on me traite avec charité, mais ma
mère me soignait avec affection !
L’amour qui naît du Cœur du Christ
ne saurait donner lieu à cette sorte
de distinction » (AD 229).

4. Charité, compréhension, pardon
et justice

Saint Josémaria considérait
également que la miséricorde, le
pardon et la compréhension font
partie intégrante de la charité
surnaturelle. « J’aurais envie de me
mettre à genoux, — et ce n’est pas là
de la comédie car c’est mon cœur qui
me le crie — pour vous demander
que, pour l’amour de Dieu, vous vous
aimiez, vous vous aidiez, vous vous
donniez la main, vous sachiez vous
pardonner » (F 454). Il enseigne que
la miséricorde est plus que de la
compassion. « La miséricorde
s’identifie avec la surabondance de la
charité, qui amène avec elle la
surabondance de la justice. Être



miséricordieux c’est garder le cœur
sensible, c’est entretenir la blessure
humaine et divine d’un amour
ferme, sacrifié, généreux » (AD 232).
La capacité de pardonner naît aussi
comme une part intégrante de sa
propre charité. « Ce bon ami disait
(et son humilité n'était pas feinte) :
"je n'ai pas eu besoin d'apprendre à
pardonner, car le Seigneur m'a
appris à aimer" » (S 804). Saint
Josémaria considère la
compréhension comme l'une des
premières manifestations de la
charité. « Plus qu’à “ donner ”, la
charité consiste à “ comprendre ” » (C
463). Il affirme que la meilleure
façon de traiter les autres est de «
comprendre tous les hommes, vivre
en bonne entente avec tous,
pardonner à tous, ne créer ni
divisions ni barrières, nous
comporter, toujours, comme des
instruments d’unité » (AD 233). En
même temps, saint Josémaria précise
que la compréhension ne signifie pas



abstentionnisme ou indifférence,
mais activité (cf. F 282 ; S 864), car
elle conduit aussi à agir pour le bien
authentique de tous (cf. S 803). Il faut
traiter ceux qui s'égarent avec
affection, mais en sachant défendre
la vérité et la foi (cf. F 863), car la
vérité sauve, et la défendre est aussi
le reflet de l'amour de Dieu (cf. S
764).

En résumé, la doctrine de la charité
présente chez saint Josémaria, pour
ainsi dire, un caractère
symphonique, qui intègre dans une
vision unitaire la réalité multiforme
de l'amour humain avec l'amour que
le Christ nous a manifesté et notre
vocation à nous identifier à Lui.

Thèmes connexes : Amour de Dieu ;
Fraternité : Service, esprit de.

Bibliographie : AD 222-237; C
440-469; Salvador BERNAL, “Un gran
amigo” Nuestro Tiempo, 570 (2002),
pp. 30-33; Carlos CARDONA, “Camino,



una lección de amor”, en José
MORALES (coord.) Estudios sobre
Camino, Madrid, Rialp, 1988, pp.
173-179; Javier ECHEVARRÍA
Itinerarios de vida cristiana, Madrid,
Planeta, 2001 ID., “Mons. Escrivá de
Balaguer, un corazón que sabía
amar”, en AA.VV. La personalidad del
Beato Josemaría Escrivá de Balaguer,
Pamplona, EUNSA, 1994, pp. 243-261;
Javier HERVADA, “El hombre y su
dignidad en palabras de Mons.
Escrivá de Balaguer” Fidelium Iura, 2
(1992), pp. 11-26; José Luis ILLANES,
“Trabajo, caridad, justicia”, ScrTh, 26
(1994), pp. 571-607; José Miguel
PERO-SANZ, “Acogida universal”, en
José MORALES (coord.) Estudios
sobre Camino, Madrid, Rialp, 1988,
pp. 67-78; Álvaro DEL PORTILLO
Rendere amabile la verità. Raccolta
di scritti di Mons. Alvaro del Portillo,
pastorali, teologici, canonistici, vari,
Città del Vaticano, Libreria Editrice
Vaticana, 1995; Giambattista
TORELLÓ, “« Pazzo d’amore ». La



personalità del Beato Josemaría
Escrivá” Studi Cattolici 389-390
(1993), pp. 420-428; José María
YANGUAS, “Amar « con todo el
corazón » (Dt 6, 5). Consideraciones
sobre el amor del cristiano en las
enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá” Romana. Boletín de la
Prelatura de la Santa Cruz y Opus
Dei, 26 (1998), pp. 144-157.

Juan Ignacio RUIZ ALDAZ

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-
charite/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-charite/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-charite/
https://opusdei.org/fr-be/article/dictionnaire-charite/

	CHARITÉ

