
opusdei.org

Cultiver l'intériorité
à l'ère digitale

"Veux-tu vraiment être saint ?
— Remplis le petit devoir de
chaque instant : fais ce que tu
dois et sois à ce que tu fais" : ce
conseil de Saint Josémaria peut
nous aider à optimiser notre
utilisation des multiples sources
d'information et de
communication à notre
disposition.

27/01/2015

Les nouvelles technologies ont
développé le volume d'informations



que nous recevons à chaque instant.
C'est pourquoi nous ne sommes plus
étonnés de recevoir en temps réel
des nouvelles venant des endroits les
plus éloignés. Il est de plus en plus
facile de se tenir au courant de
l'actualité et de posséder des données
sur tout ce qui arrive. Dès lors, de
nouveaux défis se présentent peut-
être, et en particulier celui-ci :
comment gérer les ressources
informatiques ?

L'accroissement des informations
disponibles impose à chacun de
nous le besoin de cultiver une
attitude réflexive, c'est-à-dire d'être
capable de faire le tri entre les
données qui ont un intérêt et celles
qui n'en ont pas. C'est parfois
compliqué, car « la vitesse de
l'information dépasse notre capacité
de réflexion et de jugement et ne
permet pas une expression de soi
mesurée et correcte » [1]. Si nous
ajoutons à cela le fait que les



technologies de la communication
nous offrent une grande quantité de
stimulants qui réclament notre
attention (textes, images, musique), il
est évident que le risque existe de
s'habituer à y répondre sur le champ,
sans tenir compte de l'activité qui
nous occupait à l'instant précis.

Le silence fait parti du processus
de la communication, en ouvrant
des espaces de réflexion qui
permettent d'assimiler ce que nous
recevons et de donner la réponse
adéquate à notre interlocuteur. «
Dans le silence nous écoutons et nous
nous connaissons mieux nous-
mêmes ; dans le silence, la pensée
naît et s'approfondit, nous
comprenons avec une plus grande
clarté ce que nous voulons dire ou ce
que nous attendons de l'autre, nous
choisissons comment nous exprimer.
[2] »



Dans la vie chrétienne, le silence joue
un rôle très important, car il est
nécessaire de cultiver une intériorité
qui nous permet d'entendre la voix
de l'Esprit Saint et de seconder ses
motions. Saint Josémaria rattachait
au silence la fécondité et l'efficacité 
[3] et le pape François a demandé des
prières « pour que les hommes de
notre temps, souvent submergés par
le bruit, redécouvrent la valeur du
silence et sachent écouter la voix de
Dieu et de leurs frères » [4].
Comment parvenir à cette intériorité
dans une société marquée par les
nouvelles technologies ?

La vertu de tempérance, une
alliée

Saint Josémaria rappelle une
expérience avec laquelle il est facile
de s'identifier : « C'est aux moments
les moins opportuns que les affaires
bouillonnent dans ma tête… », me dis-
tu. C'est pour cela que je t'ai



recommandé d'essayer d'obtenir des
moments de silence intérieur,… et la
maîtrise de tes sens externes et
internes [5]. Pour parvenir à un
recueillement nous permettant
d'investir nos puissances dans la
tâche à réaliser et pouvoir ainsi la
sanctifier, nous devons nous exercer
à la discipline des sens. Cela
s'applique spécialement à l'usage des
ressources informatiques qui,
comme tous les biens matériels,
doivent être utilisées avec
modération.

La vertu de tempérance est une alliée
pour garder notre liberté intérieure
lorsque nous évoluons dans les
milieux digitaux. La tempérance est
maîtrise de soi [6], car elle ordonne
au bien nos inclinations à l'heure
d'utiliser les outils disponibles. Elle
conduit à agir de telle manière que
les choses soient droitement utilisées,
selon leur juste valeur, en accord
avec notre dignité d'enfants de Dieu.



Si nous voulons voir juste dans le
choix d'un appareil électronique,
d'un service déterminé ou même
d'une offre informatique gratuite, il
est logique de nous interroger sur
son attrait ou son utilité, mais aussi
de nous demander si ce choix
correspond à un style tempéré de
vie : est-ce que cela me permettra de
mieux profiter de mon temps ou de
trouver des distractions
convenables ? Ces nouvelles
fonctionnalités justifient-elles un
nouvel achat ou bien est-ce que je ne
pourrais pas prolonger l'usage de
mon outil actuel ?

L'idéal de la sainteté implique d'aller
au-delà de ce qui est simplement
licite — si on peut le faire… — pour se
demander : Est-ce que cela
m'approche davantage de Dieu ? La
réponse de saint Paul aux
Corinthiens est très éclairante : «
Tout m'est permis » ; mais tout
n'est pas profitable. « Tout m'est



permis » ; mais je ne me laisserai,
moi, dominer par rien [7]. Cette
affirmation de maîtrise de soi de la
part de l'Apôtre trouve une nouvelle
actualité à l'heure d'examiner
certains produits ou services
informatiques qui, parce qu'ils
apportent un bien-être immédiat ou
relativement rapide, stimulent la
répétition. Savoir mettre des limites
à leur usage évite des phénomènes
tels que l'anxiété ou, dans des cas
extrêmes, une sorte de dépendance.
Dans ce domaine, ce bref conseil
peut nous être utile : Habitue-toi à
dire non [8]. Nous y trouvons un
appel à lutter avec un sens positif,
comme saint Josémaria lui-même
l'expliquait :Car de cette victoire
interne jaillit la paix pour notre
cœur, et la paix que nous
apportons à notre foyer — chacun
au sien — et la paix que nous
apportons à la société et au monde
entier [9].



L'usage des nouvelles technologies
dépend des circonstances et des
besoins personnels. C'est pourquoi
c'est à chacun, conseillé par d'autres
personnes, de trouver sa mesure
dans ce domaine. Il est toujours
possible de se demander si cet usage
est tempéré. Les messages, par
exemple, peuvent être utiles pour
montrer à un ami que nous lui
sommes proches, mais s'ils sont à ce
point nombreux qu'ils entraînent des
interruptions continuelles dans le
travail ou dans l'étude, nous serions
probablement en train de tomber
dans la banalité et la perte de temps.
Dans ce cas, la maîtrise de soi nous
aidera à vaincre l'impatience et à
reporter la réponse à plus tard, de
sorte que nous puissions nous
investir dans une activité qui exige la
concentration, ou simplement prêter
attention à la personne avec laquelle
nous nous entretenons.



Certaines attitudes aident à vivre la
tempérance dans ce domaine. Par
exemple, prévoir la connexion aux
serveurs à une heure déterminée,
établir un rythme quotidien pour
consulter un réseau social ou pour
relever le courrier électronique, se
déconnecter pendant la nuit, éviter
leur usage pendant les repas ou dans
les moments d'un plus grand
recueillement, comme un jour de
récollection spirituelle. L'internet
peut être consulté aux moments et
dans les lieux appropriés, pour éviter
de se trouver en situation de
naviguer sur la toile sans but précis,
courant le risque de tomber sur des
contenus qui contredisent le sens
chrétien de la vie, ou tout au moins
de perdre son temps avec des
trivialités.

La conviction que nos aspirations
les plus hautes se situent bien au-
delà des satisfactions rapides
qu'un click peut nous procurer,



donne un sens à l'effort pour vivre
la tempérance. À travers cette
vertu, nous forgeons une
personnalité solide et la vie
retrouve alors les nuances que
l'intempérance estompait ; nous
sommes en mesure de nous
préoccuper des autres, de
partager ce qui nous appartient
avec tout le monde, de nous
consacrer à de grandes tâches [10]

La valeur de l'étude

L'habitus de l'étude, qui ordonne
notre désir de savoir vers des
objectifs élevés, est souvent mis en
rapport avec la tempérance. Saint
Thomas caractérise la vertu de 
studiositas comme « une certaine
ardeur d'intention visant à acquérir
la science » [11] qui comporte l'effort
pour surmonter la commodité et la
paresse. Plus l'esprit adhère
intensément à un concept après
l'avoir connu, plus grandit son désir



d'apprendre et de savoir
régulièrement.

Le désir de savoir nous enrichit s'il
est mis au service des autres et s'il
contribue à susciter un amour droit
du monde, qui nous pousse à suivre
l'évolution des réalités culturelles et
sociales dans lesquelles nous
évoluons et que nous voudrions
conduire à Dieu. Néanmoins, cela ne
veut pas dire que nous devons être
tournés vers l'extérieur, dominés par
une curiosité dont une des
manifestations pourrait être, par
exemple, le désir d'être au courant de
tout et de ne rien manquer. Cette
attitude désordonnée finirait par
nous conduire à la superficialité, à la
dispersion intellectuelle, à la
difficulté pour fréquenter Dieu, à la
perte du zèle apostolique.

Les nouvelles technologies, en
élargissant les sources d'information
disponibles, sont une aide précieuse



dans l'étude des affaires aussi variées
qu'un projet de recherche, le choix
d'un site de villégiature pour la
famille, etc. Cependant, il existe aussi
différentes formes de désordre de
l'appétit ou du désir de savoir : «
Lorsqu'une étude moins utile nous
arrache à l'étude que la nécessité
nous impose » [12]. Par exemple,
lorsque l'attention se centre sur la
réponse à un message ou la dernière
mise à jour, au lieu de se concentrer
sur l'étude ou le travail.

La curiosité démesurée, que saint
Thomas caractérise d'« inquiétude
errante de l'esprit » [13] peut
conduire à l'acédie : une tristesse
du cœur, une lourdeur de l'âme
qui n'arrive pas à répondre à sa
vocation lui demandant de mettre
attention et effort dans ses relations
avec le prochain et avec Dieu.
L'acédie est compatible avec une
certaine agitation de l'esprit et du
corps, mais une agitation qui n'est



que le reflet d'une instabilité
intérieure. Par ailleurs, l'habitus de
l'étude accorde une vigueur à l'heure
de travailler et d'établir des rapports
avec les autres, permet un emploi
efficace du temps disponible et aide
même à prendre goût à des activités
exigeant un effort mental.

Protéger les moments de
silence 

La tempérance aplanit le chemin
vers la sainteté, car elle construit un
ordre intérieur qui permet d'investir
l'intelligence et la volonté dans ce qui
nous occupe : Veux-tu vraiment être
saint ? — Remplis le petit devoir de
chaque instant : fais ce que tu dois
et sois à ce que tu fais [14]. Pour
recevoir la grâce divine, pour croître
en sainteté, le chrétien doit être tout
entier à l'activité qui est la matière
de sa sanctification.



Est-ce que les nouvelles technologies
favorisent la superficialité ? Cela
dépendra, sans doute, de la manière
dont elles sont utilisées. Cependant, il
faut être en garde contre la
dissipation : Tu laisses tes sens et tes
facultés s'abreuver à n'importe quelle
mare. —Puis, te voilà, instable,
l'attention dispersée, la volonté
somnolente et la concupiscence en
éveil [15]

Bien évidemment, lorsque nous
cédons à la dissipation par une
utilisation désordonnée du téléphone
ou de l'internet, la vie de prière
rencontre des obstacles pour se
développer, encore que l'esprit
chrétien nous permette de garder
notre calme et d'évoluer avec aisance
dans les différentes circonstances de
la vie moderne : Nous autres, enfants
de Dieu, nous devons être des
contemplatifs : des gens qui, dans la
rumeur de la foule, savent atteindre



au silence de l'âme dans un entretien
permanent avec le Seigneur [16].

Saint Josémaria signalait que le 
silence est comme le portier de la
vie intérieure [17] et, dans la même
ligne, il encourageait les fidèles
vivant au milieu du monde à se
ménager des moments d'un plus
grand recueillement, compatibles
avec un travail intense. Il accordait
une importance particulière à la
préparation de la sainte messe. Dans
un climat dominé par les nouvelles
technologies, les chrétiens savent
trouver des temps pour fréquenter
Dieu, en recueillant les sens,
l'imagination, l'intelligence, la
volonté. Comme le prophète Élie,
nous découvrons le Seigneur non pas
dans le bruit des éléments et de
l'ambiance, mais dans le son d'un
silence subtil [18].

Le recueillement qui ouvre des
espaces au dialogue avec Jésus-Christ



exige de reléguer au second plan
d'autres activités qui réclament notre
attention. La prière demande de se
déconnecter de ce qui peut distraire
et il sera souvent opportun que cette
déconnexion soit aussi matérielle :
en désactivant les alertes, en fermant
des applications ouvertes, et même,
éventuellement, en éteignant
l'appareil. Ce sera le moment de
diriger son regard vers le Seigneur et
de laisser le reste entre ses mains.

D'un autre côté, le silence porte à
faire attention aux autres et
renforce la fraternité, pour
découvrir ainsi des personnes qui
ont besoin d'aide, de charité et
d'affection

[19].

À une époque où nous disposons de
ressources technologiques qui
semblent nous inciter à remplir nos
journées d'initiatives, d'activités, de
bruit, il est bon de faire silence en-



dehors et au-dedans de nous-mêmes.
En ce sens, en réfléchissant sur le
rôle des media dans la culture
actuelle, le pape François a invité à «
retrouver un certain sens de la
lenteur et du calme. Ce qui demande
du temps et la capacité de faire
silence pour écouter […]. Si nous
désirons vraiment écouter les autres,
alors nous apprendrons à regarder le
monde avec des yeux différents, et à
apprécier l'expérience humaine
comme elle se manifeste dans
différentes cultures et traditions. [20]
» L'effort pour avoir une attitude
personnelle d'écoute et la promotion
d'espaces de silence nous ouvrent
aux autres et, de façon spéciale, à
l'action de Dieu dans notre âme et
dans le monde.

[1]. Pape François, Message pour la
Journée mondiale des



communications sociales, 24 janvier
2014.

[2]. Benoît XVI, Message pour la
Journée mondiale des
communications sociales, 24 janvier
2012.

[3]. Cf. Sillon, nos 300 et 530.

[4]. Pape François, Intentions de
prière du pour septembre 2013.

[5]. Sillon, n° 670.

[6]. Amis de Dieu, n° 84.

[7]. 1 Co 6, 12.

[8]. Chemin, n° 5.

[9]. Saint Josémaria, notes prises lors
d'une réunion de famille, 28 octobre
1972.

[10]. Amis de Dieu, n° 84.



[11]. Saint Thomas, S. Th., II-II, q. 166,
a. 2, ad 3.

[12]. Ibid. II-II, q. 167, a. 1 resp.

[13]. Saint Thomas, De Malo, q.11, a.
4.

[14]. Chemin, n° 815.

[15]. Ibid., n° 375.

[16]. Forge, n° 738.

[17]. Chemin, n° 281.

[18]. 1 R 19, 12.

[19]. Entretiens, n° 96.

[20]. Pape François, Message pour la
Journée mondiale des
communications sociales. La
communication au service d'une
authentique culture de la rencontre,
24 janvier 2014.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-be/article/cultiver-

linteriorite-a-lere-digitale/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/cultiver-linteriorite-a-lere-digitale/
https://opusdei.org/fr-be/article/cultiver-linteriorite-a-lere-digitale/
https://opusdei.org/fr-be/article/cultiver-linteriorite-a-lere-digitale/

	Cultiver l'intériorité à l'ère digitale
	La vertu de tempérance, une alliée
	La valeur de l'étude
	Protéger les moments de silence


