
opusdei.org

Dialogue avec mgr
Fernando Ocáriz:
"Avec le Christ,
l'unité naît de
l'intérieur"

Dialogue du prélat de l'Opus Dei
avec des étudiants sur l'unité,
en tant que don divin et
dimension essentielle de la vie
chrétienne, avec une attention
particulière à la manière dont
elle est vécue et préservée dans
l'Église et dans l'Opus Dei à
partir de l'expérience
quotidienne de la foi.



23/01/2026

« Une Église unie, signe d’unité et de
communion, qui devienne ferment
pour un monde réconcilié ». C'est par
ces mots que le pape Léon XIV a
exprimé, lors de la Messe
d'inauguration de son ministère
pétrinien, un désir qui, à bien des
égards, fixe l'horizon de son
pontificat.

Huit mois plus tard, nous l'avons vu
fermer la Porte Sainte et conclure le
Jubilé de l'Espérance. Au cours de
cette période, l'unité s'est révélée
pour ce qu'elle est véritablement :
non pas un concept abstrait, mais
une caractéristique constitutive de
l'Église, de la société et de l'être
humain lui-même ; et, par
conséquent, ce qui maintient ouverte
la porte de l'espérance.



Cet article résume un cours donné
par Mgr Fernando Ocáriz, prélat de
l'Opus Dei, à des étudiants en
théologie et en philosophie de
différents pays vivant à Rome. À
partir de questions issues de leur
expérience réelle, il développe une
réflexion concrète sur l'unité en tant
que don reçu, tâche partagée et, pour
reprendre une expression de saint
Josémaria, passion dominante.

Ci-après sont reproduits
l'introduction du cours et
l’échange de questions et réponses
qui a suivi.

Introduction du Prélat

L'unité de l'Œuvre est,
fondamentalement, une



participation de l'unité de l'Église.
Saint Josémaria rappelait souvent
que l'Œuvre est une petite partie –
une « parcelle » – de l'Église. Il en
découle que les éléments qui
constituent l'unité de l'Œuvre sont,
en substance, les mêmes que ceux
qui soutiennent l'unité ecclésiale.

L'unité est l'une des caractéristiques
fondamentales de l'Église, au même
titre que la catholicité, la sainteté et
l'apostolicité. Elle est également l'une
des plus explicitement exprimées
dans l'Évangile, lorsque le Seigneur
lui-même, parlant de ses disciples,
demande : « Que tous soient un
comme toi, Père, tu es en moi et moi
en toi »[1] . Cette prière nous offre une
clé très profonde pour comprendre
l'unité chrétienne.

En effet, la substance ultime de
l'unité de l'Église – et donc aussi de
l'unité des disciples de Jésus-Christ –
est une participation de l'unité même



de Dieu. Cette unité, dans la mesure
où nous pouvons connaître de
manière limitée le mystère de la
Trinité, nous la voyons de manière
particulière dans le Saint-Esprit, car
ce qui unit, c'est l'amour, et le Saint-
Esprit est l'amour.

C'est pourquoi même les éléments les
plus humains de l'unité de l'Église –
et de l'Œuvre – atteignent leur
véritable valeur lorsqu'ils sont
imprégnés de charité. Il ne s'agit pas
de les considérer uniquement
comme des éléments
organisationnels, même s'ils le sont
aussi, mais de reconnaître que leur
valeur la plus profonde réside dans
le fait qu'ils sont l'expression de
l'amour qui unit.

Dans cette perspective, l'unité de
l'Œuvre, en tant que partie de
l'Église, peut être considérée sous
trois dimensions, en suivant une
distinction utilisée à une occasion



par le professeur Joseph Ratzinger
lorsqu'il parlait de l'Église : ce que
l'Église est visiblement, ce qu'elle est
constitutivement et ce qu'elle est
opérationnellement.

Tout d'abord, l'Église est visible.
Qu'est-ce que cela signifie ? Qu'elle
est un peuple, un ensemble de
personnes humaines, avec une
caractéristique singulière : c'est un
peuple formé de nombreux peuples.
La première lettre de saint Pierre
l'exprime par une formule très
significative en parlant de l'Église
comme populus adquisitionis[2] , un
peuple que Dieu s'est acquis.

Depuis la Pentecôte, l'Église
universelle est un ensemble : elle est
la réalité visible d'un peuple visible,
petit à ses débuts, mais appelé dès le
commencement à l'universalité. Et ce
qui donne une unité visible à ce
peuple, humainement formé de
peuples si divers, ce sont



principalement trois éléments : la
profession de foi commune, la vie
sacramentelle et l'existence d'un chef
commun, le Pontife Romain. Une
même foi professée extérieurement,
une même vie sacramentelle – avec
ses différents rites et liturgies – et un
même principe de gouvernement
universel, sont les éléments visibles
qui rendent possible l'unité de
peuples et de cultures si différents.

L'autre aspect commenté par
Ratzinger à propos de l'Église est ce
qu'elle est constitutivement. Nous
entrons ici au cœur du mystère.
L'Église est le Corps du Christ. Saint
Josémaria le rappelait avec force en
disant que l’Église, c’est le Christ
présent parmi nous[3].

C'est là la réalité la plus profonde de
l'Église, celle qui donne sens et
efficacité à tout ce qui est visible. Il
ne s'agit pas seulement du fait que le
Christ est présent et donne sa force



de l'intérieur, mais aussi du fait que
l'Église, dans son ensemble, est
véritablement un Corps. Le Corps
mystique n'est pas une métaphore :
c'est une réalité spirituelle, une
véritable union de tous les membres
avec Jésus-Christ. C'est cela, l'Église
dans sa constitution même.

Dans ce contexte, Joseph Ratzinger a
proposé une définition très connue et
très synthétique : l'Église est le
peuple qui vit du Corps du Christ – il
fait référence à l'Eucharistie – ; elle
vit du Corps du Christ et devient elle-
même le Corps du Christ dans la
célébration de l'Eucharistie.

Passons à la troisième dimension à
partir de laquelle nous pouvons
considérer l'unité de l'Église. Si la
première faisait référence au fait que
l'Église est, de manière visible, un
peuple formé de personnes, et la
deuxième au fait que, dans sa réalité
la plus profonde, elle est le Corps du



Christ, la troisième exprime que
l'Église, dans son action dans le
monde, est le sacrement universel du
salut[4] . En d'autres termes, la force
sanctificatrice de l'Église se déploie
dans la prédication de l'Évangile et
dans les sacrements, en particulier
en amenant les personnes à la
confession et à l'Eucharistie et, par
conséquent, en éveillant en elles le
zèle apostolique.

L'unité de l'Église – et, en elle, l'unité
de l'Œuvre – est, en définitive, un
don de Dieu. Elle est profondément
surnaturelle, même si elle a aussi des
expressions humaines et
organisationnelles. Et c'est un don
qui est donné à tous ; c'est pourquoi
il est aussi de la responsabilité de
tous d'en prendre soin.



Questions :

L'unité comme partie intégrante
du charisme de l'Opus Dei

L'unité comme don personnel
Être un instrument d'unité dans
un monde multiculturel
Soigner les blessures et
restaurer la confiance
Vivre l'unité intérieure dans un
contexte en manque de repères
La collégialité comme richesse
Liberté d'expression et soin de
l'unité

Si l'unité est un don qui appartient
à toute l'Église, qu'y a-t-il dans
l'esprit de l'Opus Dei qui fait
qu'elle est vécue et préservée
comme l'une de ses passions
dominantes ?

• 

• 
• 

• 

• 

• 
• 



L'unité qui se vit dans l'Œuvre est,
essentiellement, la même unité que
celle de l'Église, comme c'est le cas
dans toute autre réalité ecclésiale.
Mais, logiquement, il y a dans
l'Œuvre des aspects propres à son
esprit qui configurent sa manière
d'être.

Le point fondamental est l'unité
d'esprit. L'Œuvre a une spiritualité
déterminée et, dans la mesure où
nous participons tous de cet esprit, il
en résulte une unité profonde. Il ne
s'agit pas d'uniformité, mais d'une
manière commune de penser et de
vivre selon cet esprit, avec une
grande liberté partout où le débat est
ouvert. Saint Josémaria parlait d'un
petit dénominateur commun –
l'esprit de l'Opus Dei –, avec un
numérateur très large. L'unité est
donnée par ce dénominateur
commun.



Cet esprit « est aussi ancien que
l'Évangile et aussi nouveau que
l'Évangile »[5] . Il ne faut donc pas
penser qu'il y ait dans l'Œuvre
quelque chose de complètement
différent de ce qui est commun à
l'Église. Il s'agit plutôt de modes
propres de vivre des réalités qui
appartiennent à l'essence même du
christianisme.

Quels sont ces aspects ? Si nous nous
arrêtons sur certains points centraux
de l'esprit de l'Œuvre, nous pouvons
commencer par le centre et la racine
de la vie spirituelle : l'Eucharistie.
Elle est le centre de toute l'Église,
mais dans l'Œuvre, on la vit avec une
conscience très claire de son
importance et avec une exigence
vitale de fidélité quotidienne :
participer à la Sainte Messe, être des
âmes eucharistiques, veiller même –
comme le dit saint Josémaria – à ce
que « nos pensées »[6] soient très
centrées sur l'Eucharistie.



Si l'Eucharistie en est le centre et la
racine, le fondement de l'esprit de
l'Opus Dei est le sens de la filiation
divine. C'est sans aucun doute
quelque chose de commun à tous les
chrétiens, mais dans l'Œuvre, cela
occupe une place particulièrement
centrale en tant que fondement de la
vie spirituelle : vivre nos pratiques
de piété, notre travail et notre vie
quotidienne à partir de cette
conscience d'être enfants de Dieu.

À cela s'ajoute le pivot de l'esprit de
l'Opus Dei : la sanctification du
travail. Nous sommes tous appelés à
nous sanctifier et à annoncer à
beaucoup la possibilité de sanctifier
leur travail. Mais dans l'Œuvre, cet
aspect est quelque chose de très
propre et de très central : c'est le
point autour duquel s'articule l'effort
de sanctification et d'apostolat.

Ainsi, avec tous les éléments
communs de l'unité de l'Église, il y a



dans l'Œuvre ces traits propres qui
nous rendent un dans la mesure où
nous vivons un même esprit :
l'Eucharistie comme centre et racine,
la filiation divine comme fondement
et la sanctification du travail comme
pivot.

Père, si l'unité est un don de Dieu
que nous demandons pour toute
l'Église et pour l'Œuvre, pouvons-
nous aussi la demander comme un
don personnel, pour chacun ?

Oui, bien sûr. L'unité est un don de
Dieu pour chaque personne,
précisément en augmentant en nous
le désir d'unité et ensuite, avec sa
grâce, en recevant la force d'être des
éléments d'unité par la charité et
l'affection.

L'unité est donc une condition
d'efficacité à tous les niveaux. Saint
Josémaria l'exprimait avec une clarté
particulière dans une de ses lettres
de 1931 :« Dieu compte avec nos



faiblesses, avec notre fragilité et avec
la fragilité des autres. Mais il compte
aussi sur la force de tous, si la charité
nous unit »[7] . L'unité donne de la
force, si la charité nous unit. Et ce qui
unit vraiment, c'est l'affection.

Il convient ici de distinguer
l'affection du simple sentiment. La
véritable affection, le véritable
amour, se manifestent surtout dans
les actes : dans le don de soi, dans
l'engagement, dans l'intérêt pour les
autres. Souvent, cet amour
s'accompagne d'une affection
sensible ; d'autres fois, non. Mais
quand il y a du vrai amour, il y a de
l'unité.

Au fond, ce qui est personnel a
beaucoup à voir avec l'unité. C’est
aussi source d'ardeur apostolique,
car cela nous amène à vivre la
mission apostolique des autres
comme la nôtre. Cela encourage et
donne de l'élan, même lorsque notre



propre activité est plus limitée ou a
moins de champ d'action. Ce que font
les autres est aussi nôtre, et cette
conscience génère force et fécondité.

L'Œuvre approche de son premier
centenaire et son message a touché
des personnes de différentes
générations, cultures et régions du
monde. Comment pouvons-nous
être aujourd'hui des instruments
d'unité, en assumant cette
responsabilité au milieu des
changements culturels et des
circonstances de notre temps ?

D'une part, nous pouvons méditer
fréquemment sur l'unité et la
demander sincèrement au Seigneur,
afin qu'il nous donne des
éclaircissements concrets pour
savoir comment la vivre là où
chacun se trouve.

Ensuite, de nombreux éléments
peuvent nous aider, mais l'un des
plus importants est de comprendre



que l'unité de l'Œuvre est l'unité
propre à une famille. On ne peut
parler ni comprendre l'unité de
l'Œuvre sans penser à l'unité de la
famille. C'est quelque chose de très
propre et de très essentiel à son
esprit.

Une unité qui se manifeste toujours
comme une union directe avec notre
saint fondateur. Saint Josémaria
continue d'être notre Père depuis le
Ciel, à travers ses écrits, son esprit, ce
qu'il nous a laissé en héritage et ce
que nous savons de sa vie. Une partie
de notre responsabilité personnelle
pour veiller à l'unité consiste
également à aider, là où nous
sommes, à faire vivre la figure de
notre Père : en recourant à son
intercession dans les différents
besoins, en gardant son souvenir
présent et en essayant d'agir selon
son esprit. C'est ce que le pape saint
Paul VI a dit au bienheureux Álvaro
del Portillo : « Quand vous devez



faire quelque chose, pensez à ce que
ferait le fondateur ». Don Álvaro l'a
beaucoup remercié, cela lui a fait
très plaisir, car c'est ce qu'il avait fait
dès le début. L'union avec saint
Josémaria est une partie très
importante de l'unité de l'Œuvre.

À tout cela s'ajoute la filiation au
Père, quel qu'il soit à chaque
moment : une filiation qui donne une
unité réelle à tout l'Œuvre, aux deux
sections, toujours soutenue par
l'élément le plus fondamental, qui est
l'unité d'esprit.

Père, parfois les malentendus ou
les blessures du passé peuvent
devenir des obstacles pour vivre
l’unité. Comment pouvons-nous
reconstruire la confiance lorsqu'il
y a eu de la douleur ou du
ressentiment ?

Dans ces cas-là, la première chose à
faire est d'aider les personnes à
réfléchir à l'attitude du Seigneur :



Dieu aime infiniment chaque
personne, bien plus que nous ne
pouvons aimer. Revenir à cette vérité
si profonde change notre façon de
nous situer face aux autres et nous
aide, surtout lorsqu'il y a des restes
de ressentiment ou un motif de
mécontentement du passé ou du
présent, à penser que Dieu aime
infiniment cette personne.

Saint Paul l'exprime avec force dans
la Lettre aux Éphésiens, dans un
texte que nous connaissons bien : «
Moi qui suis en prison à cause du
Seigneur, je vous exhorte donc à
vous conduire d’une manière digne
de votre vocation : […] ayez soin de
garder l’unité dans l’Esprit par le lien
de la paix. Comme votre vocation
vous a tous appelés à une seule
espérance, de même il y a un seul
Corps et un seul Esprit »[8]. On y
trouve déjà des aspects très concrets :
l'unité avec le lien de la paix.



Donner la paix. Saint Josémaria nous
encourageait souvent à être des
semeurs de paix et de joie. Dès son
plus jeune âge, dans ses notes
intimes, il écrivait avec
émerveillement : Je crois que le
Seigneur a mis dans mon âme une
autre caractéristique : la paix, avoir la
paix et donner la paix.

Et quelle est cette paix ? Jésus-Christ
lui-même. Ipse est pax nostra, « C’est
lui, le Christ qui est notre paix »[9] .
C'est pourquoi tout le travail visant à
préserver l'unité est nécessairement
un travail visant à l’union avec Jésus-
Christ. Comme le dit saint Paul : « par
le lien de la paix […] il y a un seul
Corps et un seul Esprit »[10]. C'est le
Saint-Esprit – avec le don de la
charité – qui unit. La foi unit, sans
aucun doute, mais plus radicalement,
c'est l'amour qui unit, et le Saint-
Esprit est l'amour infini de Dieu.



Nous vivons dans un contexte
marqué par la désunion et
l'individualisme, dans la société,
dans la politique, dans les
institutions et même dans la
famille. Comment vivre l'unité de
manière authentique, non
seulement de manière extérieure,
mais aussi de manière intérieure,
quand les repères font défaut ?

Saint Josémaria parlait d'être des
instruments d'unité : des personnes
qui créent, défendent et prennent
soin de l'unité. Pour vivre cela, la
principale référence est toujours
Jésus-Christ.

En quel sens la passion, le désir, la
tendance à prendre soin de l'unité
peuvent-ils être dominants dans
notre vie ? Quand ils imprègnent nos
pensées et nos sentiments et, par
conséquent, influencent
spontanément notre façon de vivre.
C'est alors que ce qui appartient aux



autres devient aussi nôtre : leur vie
intérieure, leur travail, leur santé,
leur maladie, toujours de manière
appropriée à chaque cas. Nous avons
à cœur de prier pour eux, de faciliter
leur chemin, de nous réjouir de leurs
succès. Tout ce qui appartient aux
autres est nôtre. C'est cela, l'unité.

L'unité conduit également à souffrir
avec ceux qui souffrent, et se
manifeste de manière très concrète
dans notre attitude face aux défauts
ou aux limites des autres.

De plus, lorsque le désir d'unité
domine, il en découle naturellement
une attention particulière à
promouvoir ce qui unit et à éviter –
voire à rejeter parfois – ce qui peut
devenir, même légèrement, un
principe de désunion.

Père, parfois, travailler et décider
ensemble peut sembler plus lent
que de le faire individuellement.
Dans l'Œuvre, la collégialité est



une façon habituelle de travailler.
Comment pouvons-nous la
comprendre et la vivre comme une
richesse et non comme un
obstacle ?

Au sein de l'organisation de l'Œuvre,
la collégialité est un aspect très
important de l'unité : elle doit être
vécue à tous les niveaux, tant dans le
gouvernement que dans les œuvres
apostoliques. C'est une grande
mesure de prudence, car elle évite
que quelqu'un commande seul sans
tenir compte de l'avis des autres.
Saint Josémaria l'a établi – avec la
lumière de Dieu – dès le début et l'a
voulu ainsi dans toute l'Œuvre.

Il l'a rappelé avec force à une
occasion dans l'une de ses lettres. « Je
vous l'ai répété – c'est un texte que
vous connaissez déjà – dans
d'innombrables circonstances, et je le
répéterai encore beaucoup plus tout
au long de ma vie, que j'exige dans



l'Œuvre, à tous les niveaux, un
gouvernement collégial afin de ne
pas tomber dans la tyrannie »[11].

Il existe un risque de tomber dans
des styles de travail unilatéraux
simplement par précipitation :
penser que c'est urgent et qu'il n'est
pas nécessaire d'attendre les autres
et de tenir compte de leur opinion.
Saint Josémaria disait souvent que 
les choses urgentes peuvent attendre,
et que les choses très urgentes doivent
attendre. Non pas pour perdre du
temps, mais pour les étudier comme
prévu. Cette façon de procéder est
une garantie d'efficacité et aussi de
tranquillité.

Décider seul peut même être source
d'inquiétude, surtout lorsque les
questions sont complexes. En
revanche, compter sur les
contributions d'autres personnes
aide à y voir plus clair. Cela vaut
également lorsque quelqu'un a plus



d'expérience ou en sait plus sur un
sujet particulier. L'expérience
montre qu'une personne qui en sait
moins peut apporter un éclairage,
une solution ou une nuance qui avait
échappé à une autre.

C'est pourquoi, même si la
collégialité demande plus de temps,
elle en vaut la peine. C'est un prix qui
mérite d'être payé, car ce que l'on
obtient en retour a une grande
valeur. Il ne s'agit pas seulement
d'un système pour faire les choses,
mais surtout d'un état d'esprit : la
conviction que nous avons tous
besoin des éclairages des autres. Et
cela doit se vivre à tous les niveaux.

Une question me préoccupe
souvent : parfois, nous pouvons
hésiter à dire ce que nous pensons
par crainte de ne pas être d'accord
ou de créer des divisions.
Comment trouver l'équilibre entre
la liberté d'exprimer son opinion



et le souci de l'unité, sachant que
nous ne serons pas toujours
d'accord sur tout ?

Un autre aspect de cette passion
dominante pour l'unité conduit
nécessairement à valoriser la
diversité. Cela peut sembler
contradictoire, mais ce n'est pas le
cas. L'unité ne consiste pas à penser
tous de la même manière, mais à
aimer les autres tels qu'ils sont et à
trouver là des points communs. En ce
sens, la compréhension va de pair
avec ce qui a été dit précédemment :
tout ce qui appartient aux autres
nous appartient également. Et cela
aide à éviter l'esprit critique.

Pour vivre ainsi, la première chose à
faire est de s'y engager
consciemment : comprendre qu'une
partie importante de l'unité consiste
à accepter les opinions des autres.
Mais cela va aussi de pair avec le fait
de ne pas craindre de dire ce que l'on



pense. Toujours avec prudence, bien
sûr. Il ne s'agit pas de dire n'importe
quoi, à n'importe quel moment ou de
n'importe quelle manière. Mais dans
les conditions adéquates – par
exemple, lors d'une réunion ou d'une
conversation – il est bon d'exprimer
son opinion, même lorsque l'on
pense être minoritaire. Il ne s'agit
pas d'imposer ses propres idées, mais
de dire simplement ce que l'on pense
en conscience. Loin de rompre
l'unité, cela permet de construire des
ponts vers elle.

Je me souviens qu'il y a des années,
lorsque j'ai été nommé consultant à
la Congrégation pour la doctrine de
la foi, j'ai rendu visite au philosophe
Cornelio Fabro – je le voyais assez
souvent –, qui avait également été
consultant pendant de nombreuses
années. Il m'a dit avec insistance : « 
Je ne vous donne qu'un seul conseil,
issu de mon expérience : lors des
réunions, dites toujours ce que vous



pensez, même si vous voyez que tous
les autres pensent le contraire. Faites
toujours cela ». Je vous donne donc le
même conseil.

De plus, prendre soin de l'unité
passe, de manière très directe et
visible, par le soin de la fraternité
chrétienne. Cela implique un effort
constant pour unir, éviter de former
des groupes au sein de l'Œuvre,
traiter tout le monde de la même
manière et faire preuve d’un intérêt
sincère pour la vie des autres. Cette
attitude des personnes qui unissent
donnait beaucoup de joie à saint
Josémaria.

Nous ne devons pas nous étonner des
différences de caractère, de goûts, ni
des difficultés de communication
humaine qui découlent de ces
différences de caractère. Saint
Josémaria disait dans une de ses
lettres : « Vous devez aussi pratiquer
constamment une fraternité qui soit



au-dessus de toute sympathie ou
antipathie naturelle, en vous aimant
les uns les autres comme de vrais
frères, avec le comportement et la
compréhension propres à ceux qui
forment une famille bien unie »[12] .
Ce sont des paroles à la fois belles et
exigeantes, et il est en notre pouvoir
de les vivre et de les transmettre.

Pour terminer, je voudrais rappeler
un texte que nous connaissons bien,
mais qui donne toujours matière à
méditer. Il s'agit d'une lettre de saint
Josémaria, écrite en 1957 : « Dans le
tabernacle de l'oratoire du Conseil
Général, j'ai fait inscrire ces mots : 
Consummati in unum. Avec Jésus-
Christ, nous ne sommes qu'un.
Plongés dans la forge de Dieu, que
nous conservions toujours cette
merveilleuse unité d'esprit, de
volonté et de cœur. Et que notre
Mère, par qui toutes les grâces nous
parviennent, canal splendide et



fécond, nous donne avec l'unité la
clarté, la charité et la force ».

Ce n'est pas seulement une
conclusion pieuse. C'est une
conclusion pieuse, certes, mais
profondément logique. Elle nous
amène naturellement à prier pour
l'unité. En fait, nous prions pour cela
tous les jours. Et il convient de le
faire avec une âme reconnaissante et
optimiste, car nous prions pour
quelque chose qui existe déjà : pour
que cela dure, pour que nous
sachions en prendre soin et pour
rendre grâce à Dieu pour l'unité de
l'Œuvre, qui est un très grand don.

Nous sommes peut-être tellement
habitués à l'unité que nous risquons
de ne pas l'apprécier suffisamment.
C'est pourquoi il vaut la peine de
demander la grâce de l'apprécier
davantage, d’en être davantage
reconnaissants et d'en prendre
mieux soin : non pas comme une



idée abstraite, mais dans des gestes,
des décisions et des attitudes réels,
où l'unité devient une véritable
passion.

[1] Jn 17,21.

[2] 1 P 2, 9.

[3] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 131.

[4] Sur cette triple dimension de
l'Église, cf. Lumen Gentium.

[5] Saint Josémaria, Lettres (II), Lettre
6, no 31.

[6] Saint Josémaria, Forge, nos 268 &
835 ; Quand le Christ passe, sur
l'Eucharistie.

[7] Saint Josémaria, Lettres (I), Lettre
2, no 56.



[8] Ep 4, 1-4.

[9] Ep 2, 14.

[10] Ep 4, 3-4.

[11] Saint Josémaria, Lettre du 24
décembre 1951, no 5.

[12] Saint Josémaria, Lettres (I), lettre
no 2.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/cours-unite-
eglise-prelat-opus-dei-fernando-ocariz/

(12/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/cours-unite-eglise-prelat-opus-dei-fernando-ocariz/
https://opusdei.org/fr-be/article/cours-unite-eglise-prelat-opus-dei-fernando-ocariz/
https://opusdei.org/fr-be/article/cours-unite-eglise-prelat-opus-dei-fernando-ocariz/

	Dialogue avec mgr Fernando Ocáriz: "Avec le Christ, l'unité naît de l'intérieur"

