
opusdei.org

Comme dans un
film : Le bonheur
que rien ne peut
enlever

Dieu ne veut pas seulement que
nous ayons une fin heureuse,
mais il veut aussi que nous
soyons heureux sur le chemin.
Avec sa grâce, nous pouvons
choisir un style de vie qui
s’enracine dans la présence du
Christ en nous.

25/04/2022



Nous aimons tous que les films se
terminent bien. Que le protagoniste,
après une kyrielle d’aventures et de
difficultés, obtienne ce qui lui a
donné tant de mal. Et le spectateur,
qui a été témoin de ses avatars,
partage sa joie.

Dieu a prévu pour nous, non
seulement une fin heureuse : il veut
en outre que nous soyons heureux
tout au long de la route. Le Seigneur
désire qu’avec sa grâce, nous
choisissions un style de vie qui soit
centré sur ce qui est le plus
important : la présence du Christ en
chacun de nous. C’est précisément ce
que Jésus nous invite à valoriser
dans le sermon sur la montagne (cf.
Mt 5,1-12).

Des spectateurs bouche bée

Jésus s’assit sur la pente d’une
montagne, où ceux qui le suivaient
pouvaient le voir plus facilement. Le
bruit avait couru qu’un jeune



homme bouleversait les cœurs, et
beaucoup ne voulurent pas perdre
cette occasion de le voir. Quelques
uns eurent la chance de se trouver
tout près de lui. D’autres, en
revanche, durent se contenter de le
voir de loin. Tous étaient dans
l’expectative des premières paroles
que le Maitre allait prononcer. «
N’êtes-vous pas émus d’imaginer
Jésus, toujours entouré de gens qui
se précipitaient pour toucher ses
vêtements, qui le suivaient jusqu’à
l’étouffer, ne lui laissant même pas
le temps de manger ? »[1].

Conscient de cette attente, le
Seigneur commença à parler : «
Bienheureux les pauvres en esprit,
parce que le Royaume des Cieux est à
eux. Bienheureux ceux qui pleurent,
parce qu’ils seront consolés.
Bienheureux les doux, parce qu’ils
recevront la terre en héritage ». Et il
poursuivit de la même manière en
évoquant ceux qui ont faim et soif de



justice, ceux qui ont le cœur pur, les
miséricordieux, les persécutés…

Tous ceux qui étaient présents
étaient sidérés, et leur surprise dut se
voir sur leur visage. Habitués à juger
la prospérité humaine comme un
signe de l’amour de Dieu, ils étaient
perplexes d’entendre affirmer que
celui qui souffre de la pauvreté ou de
l’injustice doit être considéré comme
bienheureux. Les critères selon
lesquels ils jugeaient ce qui leur
arrivait dans leur propre vie sont
renversés, et en revanche ils voient
s’ouvrir devant eux des perspectives
qu’ils n’auraient jamais pu imaginer
et qu’ils n’arrivent pas encore à
comprendre.

Mais…les contemporains de Jésus
sont-ils les seuls à voir remettre en
question leurs critères de valeur sur
ce qui devrait être désirable. Nous
n’identifions peut-être pas la
prospérité avec la faveur de Dieu,



mais il subsiste encore un peu de
cette mentalité. Quand il nous arrive
quelque chose de mauvais, nous
pouvons penser que Dieu nous a
abandonnés ou peut-être même en
concluons-nous parfois qu’il nous
envoie une punition méritée. Ou
peut-être nous sentons-nous heureux
avec Dieu parce que tout va bien
pour nous. En lisant les Béatitudes,
nous pouvons partager la surprise
des auditeurs et rester bouche bée
devant les paroles de Jésus. «
Derrière les grandes interrogations,
Dieu veut nous mettre devant un
panorama de grandeur et de beauté,
qui est peut-être caché à nos yeux. Il
faut lui faire confiance et aller à sa
rencontre et cesser de craindre que
si nous le faisons, nous allons perdre
beaucoup de bonnes choses de la vie.
La capacité qu’il possède de nous
surprendre est beaucoup plus grande
que n’importe laquelle de nos
attentes » [2].



Préparation pour l’éternité

Le Seigneur connait bien la
nouveauté de ce qu’il est en train de
dire. Il sait que ses déclarations vont
troubler profondément les
convictions de ceux qui le suivent et
même en scandaliser quelques-uns.
Mais il veut les faire –et nous faire-
réfléchir. « Je veux comprendre ce
que dit l’Évangile. Et il me semble
que, souvent, au lieu de longues
réflexions, il vaudrait mieux dire
(…) : nous n’aimons pas cet Évangile,
nous ne sommes pas d’accord avec ce
que dit le Seigneur. Mais que veut-il
dire ? Si je dis sincèrement que, de
prime abord, je ne suis pas d’accord,
c’est que j’y ai déjà prêté attention :
c’est que je voudrais, en tant
qu’homme d’aujourd’hui,
comprendre ce que dit le Seigneur.
Nous pouvons ainsi entrer de plain
pied au cœur de la Parole » [3]. Si
nous désirons approfondir ce que le
Seigneur veut nous dire, nous devons



examiner notre vie à la lumière de
son message et nous laisser
surprendre.

Jésus voit l’étonnement sur les
visages, il entend les murmures de
ceux qui se demandent si ce qu’ils
viennent d’entendre peut être vrai…
Certes, ses paroles sont agréables à
écouter, mais elles paraissent peut-
être un peu trop idéalistes. Nous
pourrions penser : comment peut-on
désirer la pauvreté, la calomnie ou la
persécution ? Ce qu’il est en train de
dire ne me concerne pas, c’est pour
d’autres, pas pour moi. C’est une
simple formulation d’idéaux nobles,
mais difficiles à mettre en pratique.
Le Seigneur constate une fois de plus
notre difficulté à lever le regard et à
recevoir ce qui est grandiose, notre
tendance à tout ramener à ce qui est
purement matériel et contrôlable.

Les béatitudes peuvent éclairer la vie
de tout chrétien, parce qu’elles sont



le reflet du cheminement terrestre
du Seigneur. Il désire vivre en nous,
inspirer toutes nos actions, il veut
que nous soyons un « autre Christ ».
Pour le comprendre et l’accepter,
nous avons besoin de faire confiance
à Jésus-Christ.

Bien sûr, ce qu’est en train de dire le
Seigneur est une vraie nouveauté.
Ceux qui l’écoutent voient bien qu’il
n’est pas comme les pharisiens, qui
se bornent à dicter ce qu’il est permis
de faire le jour du sabbat on en
n’importe quelle autre circonstance.
Ce qu’ils sont en train d’entendre,
c’est un vrai programme pour une
vie nouvelle, pour le bonheur, un
programme surprenant qui parait
contredire tout ce qui nous paraissait
auparavant capable de nous le
procurer.

Peut-être qu’en méditant plus tard ce
qu’ils avaient entendu, les apôtres et
certains des disciples du Seigneur se



rendirent compte que les paroles de
Jésus dévoilaient une idée du
bonheur plus profonde que celle
qu’ils avaient jusque là. Dans ses
affirmations paradoxales, Jésus leur
proposait un bonheur que ni la
pauvreté, ni l’injustice, ni la
persécution ne pouvaient troubler…
Un bonheur qui ne dépend pas du
pouvoir ou des honneurs. Qui ne
désirerait pas connaitre un tel
bonheur ?

Comme eux, nous avons fait
l’expérience que certaines de ces
choses (manques, souffrances,
calomnies, injustices) nous font nous
sentir mal, parfois même tendent à
nous ôter le désir d’être bons ; et
d’autres (douceur, paix, miséricorde,
pureté de cœur), même si elles nous
paraissent attirantes, nous donnent
l’impression qu’elles demandent un
effort important, qui nous effraie.
Mais il ne nous échappe pas que le
pouvoir, la domination sur les autres,



les plaisirs, les richesses ou les
honneurs apportent une satisfaction
très passagère et toujours
insuffisante : si nous confondions la
satisfaction immédiate qu’ils
apportent avec le bonheur, nous
finirions par nous retrouver vides,
même si nous atteignions nos
objectifs.

Évidemment, la proposition de Jésus
n’est pas que nous accumulions toute
la souffrance possible sur cette terre,
comme si la douleur en elle-même
était un passeport pour jouir ensuite
du ciel. Il veut que nous soyons
heureux également ici-bas. Il désire
simplement que nous n’attendions
pas le bonheur de l’éphémère, de ce
qui passe, mais que nous nous
préparions à le trouver dans ce qui
est vraiment solide, dans ce qui est
éternel, dans ce qui est uniquement
capable de satisfaire la soif d’infini
qu’il y a en nous.



En définitive, il nous invite à adopter
l’attitude de celui qui a confiance en
lui, de celui qui vit avec la conviction
qu’il vaut beaucoup mieux être avec
Dieu que de rechercher certaines
satisfactions passagères. Il désire
finalement qu’ici-bas nous
apprenions à vivre, grâce à sa
miséricorde, de ce dont nous
espérons jouir pour toute l’éternité.
Si, avec la grâce de Dieu, nous
sommes capables de voir son amour
dans chaque situation, que ce soit
dans la pauvreté et dans la richesse,
dans l’honneur et dans la calomnie,
dans la santé et dans la maladie,
dans la paix et dans la persécution,
nous nous préparons pour le ciel
(Cf.Ph. 4, 11-13).

« La joie n’est pas l’ivresse d’un
moment : c’est autre chose ! La vraie
joie ne vient pas des choses, du fait
d’avoir, non ! Elle nait de la
rencontre, de la relation avec les
autres, elle nait du fait de se sentir



acceptés, compris, aimés et du fait
d’accepter, de comprendre et
d’aimer ; et ceci non pas en raison de
l’intérêt d’un moment, mais parce
que l’autre, homme, femme, est une
personne »[4].

Le bonheur indestructible

Ces béatitudes restèrent
profondément gravées dans l’esprit
des apôtres et des disciples les plus
proches. C’est pourquoi, des années
plus tard, inspirés par l’Esprit Saint,
ils les consignèrent dans les
Évangiles. Ils avaient dû, eux aussi,
être surpris en les entendant, mais
déjà, alors, ils avaient confiance –
confiance peut-être naissante- en
Jésus-Christ ; une confiance qui irait
en grandissant désormais. Quand
nous avons cette attitude, quand
nous croyons vraiment que Dieu veut
que nous soyons heureux et qu’il sait
ce qui nous aidera à y parvenir, nous
ne dédaignons pas ces conseils jugés



incompréhensibles, ou surprenants,
ou difficiles. Nous demandons plutôt
l’aide du Seigneur pour mieux
comprendre ce qu’ils signifient et ce
qu’ils me suggèrent pour ma vie
d’aujourd’hui.

« Bienheureux les pauvres en esprit
car le Royaume des Cieux est à eux ».
Le Seigneur sait combien il est facile
de se laisser entrainer par
l’impression que plus on possède
plus on est heureux. Il sait que nous
avons besoin des biens matériels,
mais il veut que notre bonheur n’en
dépende pas. Il souhaite que nous
prenions nos distances avec les
choses, pour que nous ne perdions
pas de vue ce qui est important : la
présence de Dieu et de son amour
dans notre vie.

Lorsqu’il affirme aussi : «
Bienheureux les cœurs purs, car ils
verront Dieu » il nous invite à ajuster
notre regard au sien et à cultiver une



intériorité qui nous aide à diriger nos
pensées et nos affections vers le
Seigneur.

Si, en revanche, cette pureté nous
apparaissait comme un poids, nous
nous bornerions à combattre
tentations et pulsions désordonnées ;
mais cette sorte de lutte finit par
faire souffrir. C’est pourquoi le
conseil du Seigneur nous éclaire :
laisse-le transformer ton regard !
vise au plus haut ! au grandiose !
parce que c’est là que tu découvriras
un bonheur plus solide et durable.

« Bienheureux ceux qui ont faim et
soif de justice, car ils seront rassasiés
». Jésus nous pousse à désirer la
sainteté, mais aussi à profiter des
occasions où la justice parait absente,
pour nous appuyer sur Dieu et non
sur la conviction que les choses
seront comme elles devraient être.

À première vue, il peut sembler que
la faim de justice a peu de rapport



avec la vie de la majorité des
auditeurs, ou avec la nôtre, car peut-
être ne sommes-nous pas victimes de
grandes injustices. Mais nous
pouvons peut-être penser que Jésus
se réfère aussi, dans ce cas, à ces
injustices du quotidien. À tout ce qui,
lorsque cela survient, nous fait
penser : il ne devrait pas en être
ainsi. Le mauvais temps qui annule
un plan qui nous réjouissait, un mal
de tête, une avarie inattendue, un
changement de plans, une critique
que nous recevons à un moment qui
nous parait peu opportun, un travail
que nous devons accomplir à cause
de la négligence d’un collègue,
l’attitude de quelqu’un qui semble ne
pas nous respecter…Cette faim de
justice, ce sentiment que la vie ne
nous traite pas comme nous pensons
le mériter, est une occasion pour
nous ancrer dans ce qui est vraiment
important. Bien sûr, nous serons
toujours affectés par les contrariétés,
mais si nous avons confiance dans



cet enseignement de Jésus-Christ, il
viendra un moment où elles
n’arriveront pas à nous ôter la joie,
parce que nous aurons appris à être
centrés sur Lui et à comprendre que
ces difficultés ne nous dérobent pas
forcément les dons les plus
importants que nous possédons,
parce que nous aurons appris à vivre
dans l’amour de Dieu, qui jamais ne
nous fera défaut.

La surprise des auditeurs –la nôtre-
se transforme alors en joie et en
désir de profiter de toute
circonstance pour demeurer de plus
en plus dans l’amour de Dieu et le
reconnaitre dans ce que nous offre la
vie : « L’homme a été créé pour le
bonheur. Votre soif de bonheur est
donc légitime. Le Christ a la réponse
à votre désir. Mais il vous demande
d’avoir confiance en Lui »[5].



[1] Saint Josémaria, Lettre 6-V-45, n.
42.

[2] Fernando Ocariz, Dejarse
sorprender por un Padre bueno, La
Estrella, 

25-I- 2019.

[3] Benoît XVI, Colloque avec les
prêtres du diocèse de Rome, 26-
II-2009.

[4] Pape François, Discours, 6-
VII-2013.

[5] Saint Jean-Paul II, Discours, 25-
VII-2002.

Julio Diéguez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/comme-dans-

https://opusdei.org/fr-be/article/comme-dans-un-film-le-bonheur-que-rien-ne-peut-enlever/
https://opusdei.org/fr-be/article/comme-dans-un-film-le-bonheur-que-rien-ne-peut-enlever/


un-film-le-bonheur-que-rien-ne-peut-
enlever/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/comme-dans-un-film-le-bonheur-que-rien-ne-peut-enlever/
https://opusdei.org/fr-be/article/comme-dans-un-film-le-bonheur-que-rien-ne-peut-enlever/

	Comme dans un film : Le bonheur que rien ne peut enlever

