
opusdei.org

"Chercher Dieu dans
le travail quotidien"
du Cardinal Luciani

"Chercher Dieu dans le travail
quotidien". ("Gazzettino di
Venezia", 25-VII-1978). Le
cardinal Luciani, futur pape
Jean Paul Ier, a écrit cet article
sur l’esprit diffusé par saint
Josémaria : la sanctification du
travail, la réponse à l’appel
universel à la sainteté de tout
chrétien.

03/03/2006



En 1941, l'Espagnol Victor Garcia Hoz
s'était entendu dire, après s'être
confessé: « Dieu vous appelle sur les
sentiers de la contemplation. » Il n'en
revenait pas. Il avait toujours
entendu dire que la « contemplation
» était l'affaire des saints engagés
dans la vie mystique, un sommet
seulement à la portée de quelques
élus qui le plus souvent se retiraient
du monde. « Et moi, écrit Garcia Hoz,
j'étais alors marié, j'avais déjà deux
ou trois enfants - et l'espoir - devenu
ensuite réalité - d'en avoir d'autres,
et je devais travailler pour assurer
l'avenir de ma famille. » Qui était
donc ce confesseur révolutionnaire,
qui sautait à pieds joints par-dessus
les barrières traditionnelles en
indiquant des objectifs mystiques
aux gens mariés eux-mêmes? C'était
Josemaria Escriva de Balaguer, un
prêtre espagnol, décédé à Rome
en1975, à l'âge de 73 ans. Il est
surtout connu comme Fondateur de
l'Opus Dei, Association répandue



dans le monde entier, dont les
journaux s'occupent souvent, mais
avec de nombreuses imprécisions. Ce
que sont et ce que font en réalité les
membres de l'Opus Dei, le Fondateur
lui-même l'a dit: « Nous sommes -
déclarait-il en 1967 - un léger
pourcentage de prêtres qui, avant
leur ordination, exerçaient une
profession ou un métier laïcs; un
grand nombre de prêtres séculiers
issus de multiples diocèses répartis
dans le monde; une grande foule
enfin, composée d'hommes et de
femmes - de diverses nations, de
diverses langues, de diverses races -
qui vivent de leur travail
professionnel, des gens mariés pour
la plupart, mais aussi de nombreux
célibataires qui travaillent avec leurs
concitoyens à la tâche sérieuse de
rendre la société temporelle plus
humaine et plus juste; qui participent
à la noble bataille des activités
quotidiennes, en assumant leurs
responsabilités personnelles et qui



connaissent, dans le coude à coude
avec les autres hommes, les succès et
les échecs en essayant d'accomplir
leur devoir et d'exercer leurs droits
sociaux et civiques. Et tout cela avec
naturel, comme tout chrétien
conscient, sans la mentalité
d'hommes à part, fondus dans la
masse de leurs collègues, tout en
s'efforçant de capter les lueurs
divines que réverbèrent les réalités
les plus banales ».

Que le travail quotidien devienne
le sourire quotidien

En termes plus pauvres, les « réalités
banales » sont le travail que nous
avons à faire tous les jours, les «
lueurs divines » sont la vie sainte que
nous avons à mener. Escriva de
Balaguer a dit continuellement, en
s'appuyant sur l’Evangile : le Christ
n'attend pas seulement de nous un
peu de bonté, mais beaucoup de
bonté. Il veut cependant que nous en



fassions preuve non pas à travers des
actions extraordinaires mais à
travers des actions ordinaires; c'est la
façon de les réaliser qui ne doit pas
être commune. Là, en pleine rue, au
bureau, à l'usine, on devient saint, à
condition d'accomplir son propre
devoir avec compétence, par amour
de Dieu et dans la joie, de sorte que le
travail quotidien devienne non pas le
« tragique quotidien » mais plutôt le
« sourire quotidien ». Ce sont des
choses semblables qu'avait
enseignées saint François de Sales
presque trois cents ans auparavant.
En chaire, un prédicateur avait alors
publiquement voué aux flammes le
livre dans lequel le saint expliquait
que, sous certaines conditions, le bal
peut être licite et où il allait même
jusqu'à consacrer un chapitre entier
à « l'honnêteté du lit matrimonial »,-
Escriva de Balaguer va cependant, à
bien des égards, plus loin que
François de Sales. Ce dernier prêche
aussi la sainteté pour tous, mais il



semble n'enseigner qu'une «
spiritualité des laïcs », alors
qu'Escriva veut une « spiritualité
laïque ». François en effet suggère
presque toujours aux laïcs les mêmes
moyens que ceux qu'emploient les
religieux, avec les ajustements
opportuns. Escriva, lui, est plus
radical: il parle carrément de «
matérialiser » -dans le bon sens - la
sanctification. Pour lui c'est le travail
matériel lui-même qui doit se
transformer en prière et en sainteté.
Le légendaire baron de Münchausen
avait écrit une fable sur un lièvre «
monstrum , muni d'une double série
de pattes: quatre sous le ventre et
quatre sur le dos. Poursuivi par les
lévriers et se sentant presque rejoint,
il se retournait et continuait sa
course avec les autres pattes. Le
fondateur de l'Opus Dei considérait
comme « monstrum » la vie des
chrétiens qui voudraient une double
série d'actions : l'une faite de prières,
pour Dieu, et l'autre faite de travail,



de loisirs, de vie familiale, pour soi-
même. Non, dit Escriva, la vie est
unique, elle doit être sanctifiée en
bloc. Voilà pourquoi il parle d'une
spiritualité « matérialisée ».

« Anticléricalisme»

Et il parle aussi d'un «
anticléricalisme» juste et nécessaire,
en ce sens que les laïcs ne doivent
pas emprunter des méthodes et des
métiers aux prêtres et aux religieux
et réciproquement. Je pense qu'il a
hérité cet « anticléricalisme » de ses
parents, et spécialement de son père,
un honnête homme très intègre, très
travailleur, chrétien convaincu, très
amoureux de sa femme et toujours
souriant: « Je me souviens de lui
comme de quelqu'un toujours serein
- a écrit son fils -, c'est à lui que je
dois ma vocation..., voilà pourquoi je
suis paternaliste ». Une autre
poussée « anticléricale» lui est
probablement venue des recherches



qu'il avait faites pour sa thèse de
Doctorat en Droit canon, sur le
monastère de Las Huelgas près de
Burgos. Son abbesse en était en
même temps dame, supérieure,
prélat, gouverneur temporel du
monastère, de l'hôpital, des couvents,
églises et villages qui en
dépendaient, avec une juridiction et
des pouvoirs royaux et quasi-
épiscopaux. Un autre « monstrum » à
cause des charges multiples,
rajoutées et surajoutées. Ainsi
amassées, ces tâches ne pouvaient
être - comme le voulait Escriva - des
travaux de Dieu. Car, disait-il,
comment le travail pourrait-il être un
travail « de Dieu » s'il est mal fait,
vite fait et sans compétence ? Un
maçon, un architecte, un médecin,
un enseignant, pourrait-il être saint
s'il n'est pas également, dans la
mesure de ses moyens, un bon
maçon, un bon architecte, un bon
médecin, un bon enseignant ? Dans
le même genre d'idées, Gilson



écrivait en1949 : « On dit que ce fut
la foi qui a construit les cathédrales
du Moyen Age; d'accord... mais ce fut
aussi la géométrie. » Foi et géométrie,
foi et travail réalisé avec compétence
vont de pair, pour Escriva : ce sont
les deux ailes de la sainteté. 

L'« Opus Dei»

François de Sales avait confié sa
théorie aux livres. Escriva en fit
autant, en utilisant des fractions de
son temps. Si une idée ou une phrase
significative lui venait à l'esprit,
alors, tout en continuant peut-être la
conversation en cours, il sortait son
agenda de sa poche et y écrivait
rapidement un mot, une demi ligne,
qu'il utilisait plus tard dans un livre.
Outre ses livres, très répandus, il
consacra une activité très tenace à
l'expansion de son grand projet de
spiritualité, et il organisa
l'association Opus Dei. « Donnez un
clou à un Aragonais, dit le proverbe,



et il l'enfoncera avec sa tête ». Eh
bien, « moi je suis aragonais, a-t-il
écrit; il faut être tenace ». Il ne
perdait pas une minute de son
temps. En Espagne avant, pendant et
après la guerre civile, il passait des
cours dispensés aux étudiants à faire
la cuisine, à nettoyer les sols, à
refaire les lits et à assister les
malades. « J'ai sur la conscience - et
je le dis avec orgueil - des milliers
d'heures consacrées à confesser des
enfants dans les quartiers pauvres de
Madrid. Ils venaient à moi tout
morveux, et il fallait commencer par
leur nettoyer le nez pour nettoyer
ensuite ces pauvres âmes. » C'est ce
qu'il a écrit, montrant ainsi qu'il
avait vraiment le « sourire quotidien
». Il a également écrit: « J'allais me
coucher mort de fatigue. Lorsque je
me levais, toujours fatigué, le matin,
je me disais: Josemaria, avant le
déjeuner, tu t'accorderas une petite
sieste. Mais dès que j'étais dans la
rue, en contemplant le panorama des



tâches qui m'attendaient pendant
cette journée, j'ajoutais: Josemaria, je
t'ai trompé encore une fois ».

Son grand travail, cependant, a été
de fonder et suivre l'Opus Dei. Le
nom est arrivé par hasard. « Il faut
aller de l'avant : c'est une œuvre de
Dieu », lui dit un jour quelqu'un. «
Voilà le nom qu'il faut, pensa-t-il, une
œuvre qui n'est pas à moi mais à
Dieu, Opus Dei. » Cette œuvre, il l'a
vue grandir sous ses yeux et
s'étendre à tous les continents: c'est
alors qu'il entreprit ses voyages
intercontinentaux pour de nouvelles
fondations et pour faire des
conférences. L'extension, le nombre
et la qualité des membres de l'Opus
Dei ont fait penser à je ne sais quelles
ambitions de pouvoir ou je ne sais
quelle obéissance aveugle et
grégaire. La vérité est autre :il n'y a
que le désir de faire des saints, mais
dans la joie, avec un esprit de service
et une grande liberté.



« Nous sommes œcuméniques, très
Saint-Père, mais nous n'avons pas
appris l'œcuménisme de Votre
Sainteté , s'est permis de dire un jour
Escriva au Pape Jean. Ce1ui-ci avait
souri: il savait que depuis 1950,
l'Opus Dei avait reçu de Pie XII
l'autorisation d'accueillir comme
membres coopérateurs les non-
catholiques et les non-chrétiens.

Quand il était étudiant, Escriva
fumait. En rentrant au séminaire il
fit cadeau de ses pipes et de son
tabac au concierge et il ne fuma plus.
Mais le jour de l'ordination des trois
premiers prêtres de l'Opus Dei, il leur
dit: « Je ne fume pas et vous non
plus : Alvaro, il faut que tu
commences à fumer... Je désire que
ceux qui viendront après ne se
sentent pas contraints et qu'ils
fument s'ils en ont envie. » L'Opus
Dei. se contente d'aider ses membres
à faire des choix libres et
responsables, également en



politique. Il peut arriver qu'un de ses
membres reçoive une charge
importante. Dans ce cas c'est son
affaire, non celle de l'Opus Dei.
Lorsque, en 1957, une haute
personnalité présenta ses
félicitations à Esçriva, parce qu'un de
ses fils avait été nommé ministre en
Espagne, il eut droit à cette réponse
plutôt sèche : « Que m'importe qu'il
soit ministre ou balayeur ? Ce qui
compte, c'est qu'il se sanctifie avec
son travail. » Dans cette réponse il y
a tout Escriva et tout l'esprit de
l'Opus Dei: que chacun se sanctifie
avec son travail, de ministre peut-
être, s'il a été placé à ce poste. Qu'il
se sanctifie vraiment. Le reste
importe peu.

Albino card. LUCIANI,

Patriarche.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/chercher-dieu-
dans-le-travail-quotidien-du-cardinal-

luciani/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/chercher-dieu-dans-le-travail-quotidien-du-cardinal-luciani/
https://opusdei.org/fr-be/article/chercher-dieu-dans-le-travail-quotidien-du-cardinal-luciani/
https://opusdei.org/fr-be/article/chercher-dieu-dans-le-travail-quotidien-du-cardinal-luciani/
https://opusdei.org/fr-be/article/chercher-dieu-dans-le-travail-quotidien-du-cardinal-luciani/

	"Chercher Dieu dans le travail quotidien" du Cardinal Luciani

