
opusdei.org

« Pourquoi au terme
de journées
chargées,
ressentons-nous un
vide ? »

Dans sa catéchèse du mercredi
(17 décembre 2025), le pape
Léon XIV a réfléchi sur un trait
qui nous distingue
particulièrement : nous avons
un cœur inquiet qui cherche
constamment à se donner.

17/12/2025



Salutation du Saint Père aux
malades, dans la salle Paul VI,
avant l'audience générale

Bonjour à tous ! Good Morning !
Welcome !

Je vous adresse une brève salutation,
une bénédiction pour chacun de
vous.

Aujourd'hui, nous souhaitions vous
protéger un peu des éléments, et
notamment du froid… Il ne pleut pas,
mais peut-être qu’ainsi vous avez un
peu plus de confort. Vous pourrez
ensuite suivre l'audience sur l'écran,
ou si vous préférez, vous pouvez
même sortir, mais profitons de cette
petite rencontre, un peu plus
personnelle pour vous saluer, vous
offrir la bénédiction du Seigneur et
vous présenter mes vœux. Nous
sommes déjà proches de la fête de
Noël et nous souhaitons demander
au Seigneur que la joie de ce temps
de Noël vous accompagne tous : vos



familles, vos proches, et que vous
soyez toujours entre les mains du
Seigneur, avec la confiance, avec
l'amour que seul Dieu peut nous
donner.

Je donne maintenant ma bénédiction
à tous et je passe vous saluer.

Bénédiction

_____________________

Audience générale

Chers frères et sœurs, bonjour et
bienvenue !

La vie humaine est caractérisée par
un mouvement constant qui nous
pousse à faire, à agir. Aujourd'hui, la
rapidité est requise partout pour
l’obtention de résultats optimaux
dans les domaines les plus divers. De
quelle manière la résurrection de
Jésus éclaire-t-elle cet aspect de notre
expérience ? Quand nous



participerons à sa victoire sur la
mort, trouverons-nous le repos ? La
foi nous dit : oui, nous trouverons le
repos. Nous ne serons pas inactifs,
mais nous entrerons dans le repos de
Dieu, qui est paix et joie. Alors,
devons-nous simplement attendre,
ou cela peut-il nous transformer dès
maintenant ?

Nous sommes absorbés par tant
d'activités qui ne nous apportent pas
toujours satisfaction. Nombre de nos
actions concernent des choses
pratiques et concrètes. Nous devons
assumer de nombreux engagements,
résoudre des problèmes, affronter
des difficultés. Jésus, lui aussi, s'est
impliqué auprès des autres et dans la
vie, sans s’épargner, se donnant
jusqu'au bout. Pourtant, nous
percevons souvent que trop en faire,
loin de nous épanouir, devient un
tourbillon étourdissant qui nous
prive de sérénité et nous empêche de
vivre pleinement ce qui compte



vraiment dans nos vies. Nous nous
sentons alors fatigués, insatisfaits : le
temps semble se disperser en mille
choses pratiques qui, pourtant, ne
percent pas le sens ultime de notre
existence. Parfois, au terme de
journées chargées, nous ressentons
un vide. Pourquoi ? Parce que nous
ne sommes pas des machines, nous
avons un cœur – ou plutôt, pouvons-
nous dire, nous sommes un cœur.

Le cœur est le symbole de notre
humanité tout entière , une synthèse
de pensées, de sentiments et de
désirs, le centre invisible de notre
personne. L’évangéliste Matthieu
nous invite à méditer sur
l’importance du cœur, en citant cette
belle phrase de Jésus : « Car là où est
ton trésor, là aussi sera ton cœur » ( 
Mt 6,21).

C’est donc dans le cœur que l’on
conserve le véritable trésor, non
dans les coffres-forts de la terre, ni



dans de grands investissements
financiers qui n’ont jamais été autant
affolés qu’aujourd’hui, et sont
injustement concentrés, idolâtrés au
prix sanglant de millions de vies
humaines et de la dévastation de la
création de Dieu.

Il est important de réfléchir à ces
aspects, car dans les nombreux
engagements auxquels nous sommes
constamment confrontés, le risque
de dispersion, parfois de désespoir,
de perte de sens, affleure de plus en
plus, même chez des personnes ayant
apparemment réussi. Au contraire,
lire la vie à la lumière de Pâques, la
regarder avec le Christ ressuscité,
c'est accéder à l'essence de la
personne humaine, à notre cœur : 
cœur « Inquietum ». Par cet adjectif, «
inquiet », saint Augustin nous aide à
comprendre l’élan de l’être humain
vers son plein accomplissement. La
phrase intégrale renvoie au début
des Confessions, où Augustin écrit : «



Seigneur, tu nous as faits pour toi et
notre cœur est sans repos tant qu’il ne
repose en toi. » (I, 1, 1).

L'inquiétude est le signe que notre
cœur ne se meut pas au hasard, sans
but ni raison, mais qu'il est orienté
vers sa destination ultime, du «
retour à la maison ». Et le véritable
amarrage du cœur ne consiste pas à
posséder des biens matériels, mais à
atteindre ce qui peut le combler
pleinement ; c’est-à-dire l'amour de
Dieu, ou mieux encore, Dieu Amour.
Ce trésor, cependant, ne se trouve
qu'en aimant le prochain que nous
rencontrons sur notre chemin : nos
frères et sœurs en chair et en os,
dont la présence interpelle et
questionne notre cœur, l'invitant à
s'ouvrir et à se donner. Notre
prochain nous demande de ralentir,
de le regarder dans les yeux, parfois
de revoir nos plans, voire de changer
de direction.



Très chers, voici le secret du
mouvement du cœur humain :
retourner à la source de son être,
goûter à la joie intarissable, qui ne
manque jamais. Nul ne peut vivre
sans un sens qui aille outre le
contingent, outre ce qui passe. Le
cœur humain ne peut vivre sans
espérer, sans savoir d’être fait pour
la plénitude, non pour le manque.

Jésus-Christ, par son Incarnation, sa
Passion, sa Mort et sa Résurrection, a
posé un fondement solide à cette
espérance. Le cœur inquiet ne sera
pas déçu s'il s'engage dans la
dynamique d'amour pour laquelle il
a été créé. L’amarrage est certain, la
vie a triomphé et en Christ, elle
continuera de triompher dans toutes
les morts du quotidien. Telle est
l'espérance chrétienne : bénissons et
remercions sans cesse le Seigneur
qui nous l'a donnée !

* * *



Je salue cordialement les personnes
de langue française, en particulier les
paroisses et les jeunes venus de
France.

Alors que Noël approche, prenons
garde de ne pas nous laisser prendre
par un activisme effréné dans les
préparatifs de la fête, que nous
vivrions finalement qu’en
superficialité et qui laisserait place à
la déception. Prenons le temps au
contraire de rendre notre cœur
attentif et vigilant dans l’attente de
Jésus afin que sa présence aimante
devienne durablement le trésor de
notre vie et de notre cœur.

Que Dieu vous bénisse !

Rome Reports

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-be/article/catechese-leon-xiv-pourquoi-au-terme-de-journees-chargees-ressentons-nous-un-vide/


opusdei.org/fr-be/article/catechese-leon-
xiv-pourquoi-au-terme-de-journees-
chargees-ressentons-nous-un-vide/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/catechese-leon-xiv-pourquoi-au-terme-de-journees-chargees-ressentons-nous-un-vide/
https://opusdei.org/fr-be/article/catechese-leon-xiv-pourquoi-au-terme-de-journees-chargees-ressentons-nous-un-vide/
https://opusdei.org/fr-be/article/catechese-leon-xiv-pourquoi-au-terme-de-journees-chargees-ressentons-nous-un-vide/

	« Pourquoi au terme de journées chargées, ressentons-nous un vide ? »

