
opusdei.org

Benoît XVI : « Nous
avons un message
positif à proposer »

Voici le texte de l'interview
accordée par le Pape Benoît XVI
à la télévision publique de
Bavière, Bayerischer Rundfunk
(ARD), à la chaîne de télévision
publique allemande ZDF, à la
chaîne d’information
allemande Deutsche Welle, et à
Radio Vatican dans sa résidence
d'été, avant son voyage en
Allemagne.

17/08/2006



A la fin du texte, vous trouverez un
lien vers la video de l'émission Très
Saint-Père, au mois de septembre
vous visiterez l’Allemagne, ou plus
précisément, la Bavière. « Le Pape
a la nostalgie de sa patrie », ont
indiqué vos collaborateurs au
cours des préparatifs. Quels sont
les thèmes que vous souhaitez plus
spécialement aborder pendant
votre visite, et le concept de «
patrie » fait-il partie des valeurs
que vous entendez proposer ?

Certainement. Le motif de ma visite
c’est justement mon désir de revoir
encore une fois les lieux, les
personnes auprès desquels j’ai
grandi, qui m’ont marqué et qui ont
façonné ma vie, je voulais remercier
ces personnes. Et naturellement
aussi adresser un message qui aille
au-delà de ma terre, en accord avec
mon ministère. Les thèmes, ils seront
indiqués tout simplement par le
calendrier liturgique. Le thème



fondamental est que nous devons
redécouvrir Dieu et pas n’importe
quel dieu, mais le Dieu à visage
humain, puisque quand nous voyons
Jésus Christ nous voyons Dieu. Et à
partir de là nous devons trouver les
chemins pour nous rencontrer au
sein des familles, entre générations
et puis aussi entre cultures et entre
peuples, et les chemins de la
réconciliation et de la convivialité
pacifique en ce monde, et les
chemins qui mènent vers l’avenir.
Ces chemins vers l’avenir nous ne
pouvons les trouver que si nous
recevons la lumière qui vient d’en
haut. Je n’ai donc pas choisi des
thèmes très spécifiques, c’est pour
ainsi dire la liturgie qui me guide à
exprimer le message fondamental de
la foi, qui naturellement se greffe
dans l’actualité de nos jours, où nous
voulons par-dessus tout chercher la
collaboration entre les peuples, et les
chemins possibles vers la
réconciliation et la paix.



En tant que Pape, vous êtes
responsable de l’Eglise dans le
monde entier. Mais naturellement
votre visite focalise l’attention sur
la situation des catholiques en
Allemagne. Or, tous les
observateurs sont d’accord pour
dire que le climat est bon, grâce
aussi à votre élection. Bien
entendu, les vieux problèmes
demeurent, pour ne citer que
quelques exemples: il y a toujours
moins de pratiquants, moins de
baptêmes, et surtout moins
d’influence sur la société.
Comment voyez-vous la situation
actuelle de l’Eglise catholique en
Allemagne ?

Je dirais avant tout que l’Allemagne
appartient à l’Occident, même s’il y a
des nuances qui lui sont propres, et
dans le monde occidental
aujourd’hui nous connaissons une
nouvelle vague d’illuminisme
drastique ou de laïcité, si vous



préférez. Il est devenu plus difficile
de croire, puisque le monde où nous
nous trouvons, nous le faisons par
nous-mêmes, et Dieu, pour ainsi dire,
n’y comparaît plus directement. On
ne boit plus directement à la source,
mais dans le récipient qu’on nous
présente déjà plein et ainsi de suite.
Les hommes ont reconstruit leur
propre monde par eux-mêmes, et il
est devenu plus difficile de retrouver
Dieu dans ce monde. Cela n’est pas
une spécificité de l’Allemagne, c’est
quelque chose qui se produit dans le
monde entier, en particulier en
Occident.

D’un autre côté, l’Occident est
aujourd’hui fortement touché par
d’autres cultures, où l’élément
religieux d’origine est très marqué, et
qui sont horrifiées par la froideur
qu’elles constatent en Occident à
l’égard de Dieu. Et cette présence du
sacré dans d’autres cultures, même si
elle est voilée de diverses façons,



touche à nouveau le monde
occidental, elle nous touche nous qui
nous trouvons au carrefour de tant
de cultures. Et d’autre part le besoin
de quelque chose « de plus grand »
est entrain de poindre du plus
profond de l’homme occidental et en
Allemagne aussi. Nous voyons que
les jeunes cherchent un «
supplément », nous voyons que d’une
certaine manière le phénomène
religieux – comme on dit – revient,
même si cette recherche est souvent
plutôt floue. Mais avec tout cela
l’Eglise est à nouveau présente, la foi
s’offre comme réponse. Et je pense
que cette visite justement, comme
celle de Cologne déjà, est une
opportunité afin que l’on puisse voir
qu’il est beau de croire, que la joie
d’une grande communauté
universelle possède une force
entraînante, que derrière elle, il y a
quelque chose d’important et que par
conséquent avec ces nouveaux
mouvements de recherche, il y a



aussi de nouveaux débouchés pour la
foi, qui nous conduisent les uns vers
les autres et qui sont également
positifs pour la société dans son
ensemble.

Très Saint Père, il y a tout juste un
an vous étiez à Cologne avec les
jeunes, et je crois que vous avez
constaté que la jeunesse est
extraordinairement prête à
l’accueil, et que vous,
personnellement, vous avez été
très bien accueilli. Avez-vous pour
ce prochain voyage un message
spécial pour les jeunes ?

Je dirais avant tout que je suis très
heureux qu’il y ait des jeunes qui
désirent être ensemble, être
ensemble dans la foi, et faire quelque
chose de bon. La disponibilité au
bien est très forte chez les jeunes,
qu’il suffise de penser aux
nombreuses formes de volontariat.



L’engagement à offrir sa propre
contribution aux besoins de ce
monde est quelque chose de grand.
La première impulsion peut donc
être de les encourager: Allez de
l’avant! Cherchez les occasions de
faire le bien! Le monde a besoin de
cette volonté, il a besoin de cet
engagement! Et puis peut-être
faudrait-il ajouter: ayez le courage
des décisions définitives! Chez les
jeunes, il y a beaucoup de générosité,
mais face au risque de s’engager
pour la vie entière, aussi bien dans le
mariage que dans le sacerdoce, ils
ont peur.

Le monde est en mouvement de
façon dramatique: actuellement je
peux disposer à tout moment de ma
vie entière avec tous ses
imprévisibles événements futurs:
mais si je prends une décision
définitive, est-ce que je ne vais pas
enchaîner ma propre liberté, est-ce
que je ne vais pas me priver de ma



liberté de mouvement? Réveiller le
courage d’oser des décisions
définitives, les seules en réalité qui
permettent de grandir, d’aller de
l’avant et de parvenir à quelque
chose de grand dans la vie, les seules
qui ne détruisent pas la liberté, mais
qui lui offrent la juste direction dans
l’espace. Prendre ce risque, ce saut –
pour ainsi dire – dans le définitif, et
accueillir pleinement la vie, voilà ce
que je serais heureux de pouvoir
communiquer.

Très Saint Père, une question sur
la politique étrangère. Les espoirs
de paix au Moyen Orient ont
diminué au cours de ces dernières
semaines. Quelles possibilités
voyez-vous pour le Saint-Siège
concernant la situation actuelle ?
Quelle influence positive pouvez-
vous exercer sur la situation, sur
les développements au Moyen
Orient ?



Naturellement nous n’avons aucune
possibilité politique, et nous ne
voulons aucun pouvoir politique.
Mais nous voulons faire appel aux
chrétiens et à tous ceux qui se
sentent d’une manière ou d’une
autre interpellés par la parole du
Saint-Siège, afin que soient
mobilisées toutes les forces qui
reconnaissent que la guerre est la
pire des solutions pour tous. Qu’elle
n’apporte rien de bon pour personne,
pas même pour ses apparents
vainqueurs. Nous le savons très bien
en Europe, après deux guerres
mondiales. Ce dont tous ont besoin
c’est la paix. Et il y a une forte
communauté chrétienne au Liban, il
y a des chrétiens parmi les arabes, il
y a des chrétiens en Israël, et des
chrétiens du monde entier pour qui
ces pays sont chers. Il y a des forces
morales qui sont prêtes à faire
comprendre qu’une solution est
possible: nous devons vivre
ensemble. Ces forces nous voulons



les mobiliser: les politiques doivent
trouver les moyens pour que cela
puisse se réaliser le plus vite possible
et surtout d’une manière durable.

En tant qu’Evêque de Rome vous
êtes le successeur de saint Pierre.
Comment le ministère de Pierre
peut-il s’exercer d’une manière
appropriée au temps présent? Et
comment voyez-vous le rapport de
tension et d’équilibre entre la
primauté du Pape d’un côté et la
collégialité des évêques de
l’autre ?

Il y a naturellement un rapport fait
de tension et d’équilibre, et nous
disons que cela est bien. La
multiplicité et l’unité doivent sans
cesse redéfinir leur rapport
réciproque et ce rapport doit
s’intégrer d’une manière toujours
nouvelle dans les situations
mouvantes du monde. Aujourd’hui
nous avons une nouvelle polyphonie



de cultures, où l’Europe n’est plus le
seul élément déterminant, mais où
les communautés chrétiennes des
divers continents sont en train
d’acquérir leur propre poids, leur
propre couleur. Nous devons
toujours apprendre à nouveau cette
fusion des diverses composantes.
C’est pour cela que nous avons
développé divers instruments; ce que
l’on appelle « visites ad limina » des
évêques ; elles ont toujours existé,
mais on s’en sert beaucoup plus
aujourd’hui pour dialogue
réellement avec toutes les instances
du Saint-Siège et avec moi-même. Je
parle personnellement avec chaque
évêque. J’ai déjà parlé avec presque
tous les évêques d’Afrique et avec de
nombreux évêques d’Asie.
Maintenant, ce sera le tour de
l’Europe Centrale, l’Allemagne, la
Suisse: au cours de ces rencontres,
justement le Centre et la Périphérie
se retrouvent ensemble, dans un
échange franc. Je pense que cela



permet de développer des rapports
réciproques corrects dans une
tension équilibrée. Nous avons aussi
d’autres instruments, comme le
Synode, le Consistoire, que je tiendrai
désormais de manière régulière et
que je voudrais développer, et où
même quand il n’y a pas à
proprement parler un ordre du jour,
on peut discuter ensemble des
problèmes actuels, chercher des
solutions. Nous savons d’un côté que
le Pape n’est pas du tout un
monarque absolu, mais il doit – pour
ainsi dire – personnifier le tout qui se
met ensemble à l’écoute du Christ.
On ressent très fort le besoin d’une
instance unifiante, susceptible de
garantir l’indépendance par rapport
aux forces politiques, le besoin que
les « christianismes » ne s’identifient
pas trop avec les nationalités, on
ressent très fort le besoin d’une telle
instance supérieure et plus vaste
capable de créer l’unité dans
l’intégration dynamique du tout, et



qui d’autre part accueille et promeut
la multiplicité. C’est pourquoi je crois
qu’il y a vraiment une adhésion
intime au ministère de Pierre qui
s’exprime dans la volonté de le
développer encore plus, afin qu’il
puisse répondre aussi bien à la
volonté du Seigneur qu’aux
nécessités du temps présent.

L’Allemagne en tant que terre de la
réforme est naturellement
marquée d’une manière
particulière par les rapports entre
les diverses confessions. Les
rapports œcuméniques sont une
réalité sensible qui se heurte
toujours à de nouvelles difficultés.
Quelles possibilités voyez-vous
d’améliorer les rapports avec
l’Eglise évangélique ou quelles
difficultés voyez-vous sur ce
chemin ?

Il est peut-être important de dire
avant tout que l’Eglise évangélique



présente une remarquable diversité.
En Allemagne nous avons, si je ne
m’abuse, trois communautés
principales: les Luthériens, les
Réformés et l’Union Prussienne. En
outre de nombreuses Eglises libres
(Freikirchen) se forment aujourd’hui
et, au sein même des Eglises
classiques, des mouvements, comme
« l’Eglise qui confesse » et ainsi de
suite. Il s’agit donc d’un ensemble à
plusieurs voix avec lequel nous
devons entrer en dialogue dans la
recherche de l’unité, en respectant la
multiplicité des voix et avec lequel
nous voulons collaborer. Je crois que
la première chose à faire dans la
société actuelle c’est de nous engager
tous ensemble à clarifier, trouver et
mettre en pratique les grandes lignes
directrices éthiques afin de garantir
la consistance éthique de la société,
sans laquelle cette société ne pourra
pas réaliser l’objectif ultime de la
politique, qui est justice pour tous,
paix et convivialité. Dans ce



domaine, je crois que l’on fait déjà
beaucoup, que nous nous retrouvons
déjà réellement ensemble sur un
fondement chrétien commun face
aux grands défis moraux.
Naturellement il faut ensuite
témoigner Dieu dans un monde qui a
du mal à le trouver, comme on l’a
déjà dit, et rendre visible Dieu dans
le visage humain de Jésus Christ, et
offrir aux hommes l’accès à ces
sources sans lesquelles la morale
devient stérile, perd ses repères, et
aussi apporter la joie pour que nous
ne soyons pas isolés en ce monde. Ce
n’est qu’ainsi que peut naître la joie
devant la grandeur de l’homme qui
n’est pas un produit raté de
l’évolution, mais l’image de Dieu.
Nous devons agir sur ces deux plans
– pour ainsi dire – celui des grands
repères éthiques et celui qui prouve
– de l’intérieur et en s’orientant vers
eux – la présence de Dieu, d’un Dieu
concret. Si nous le faisons, et surtout
si dans chacun de nos



regroupements nous essayons de ne
pas vivre la foi d’une manière
particulariste, mais toujours à partir
de ses fondements les plus profonds,
nous n’arriverons peut-être pas très
vite à des manifestations extérieures
d’unité, mais nous pourrons mûrir
vers une unité intérieure qui, si Dieu
le veut, portera un jour aussi à des
formes extérieures d’unité.

Il y a un mois environ vous étiez à
Valence pour la rencontre
mondiale des familles. Ceux qui
vous ont écouté attentivement –
comme nous avons essayé de le
faire à Radio Vatican – ont noté
que vous n’avez jamais prononcé
les mots « mariages homosexuels
», que vous n’avez jamais parlé
d’avortement ni de contraception.
Des observateurs attentifs ont
trouvé que cela était intéressant !

A l’évidence votre intention est
d’annoncer la foi et non pas de



parcourir le monde comme un «
apôtre de la morale ». Pouvez-vous
commenter cela ?

Oui, naturellement. Il faut avant tout
dire que j’avais à ma disposition
pour parler en tout deux fois 20
minutes. Et quand on a aussi peu de
temps, on ne peut pas en venir à bout
en disant simplement non. Il faut
savoir avant tout ce que nous
voulons réellement, n’est-ce pas? Et
le christianisme, le catholicisme,
n’est pas une somme d’interdits, mais
une option positive. Et il est très
important que cela soit à nouveau
visible, car aujourd’hui cette
conscience a presque totalement
disparu. On a tellement entendu
parler de ce qui n’était pas permis
qu’il est nécessaire de proposer
aujourd’hui nos idées positives: nous
avons une idée positive à vous
proposer à savoir que l’homme et la
femme sont faits l’un pour l’autre,
que la séquence - pour ainsi dire -



sexualité, éros, agapè, indique les
dimensions de l’amour et que c’est
sur cette voie que se développe en
premier lieu le mariage, qui est la
rencontre débordante de bonheur et
de bénédiction d’un homme et d’une
femme, et puis la famille qui garantit
la continuité entre les générations, et
où les générations se réconcilient
entre elles et où même les cultures
peuvent se rencontrer. Il est donc
important, avant tout de mettre en
évidence ce que nous voulons. En
second lieu, on peut aussi voir ce que
nous ne voulons pas et pourquoi. Et
je crois qu’il faut voir et réfléchir,
car, et ce n’est pas une invention
catholique, l’homme et la femme sont
faits l’un pour l’autre afin que
l’humanité continue à vivre: toutes
les cultures le savent. En ce qui
concerne l’avortement, il n’entre pas
dans le sixième mais dans le
cinquième commandement: « tu ne
tueras point!». Et cela nous devons le
considérer comme une évidence et



nous devons toujours réaffirmer que
la personne humaine commence
dans le sein de sa mère et reste une
personne humaine jusqu’à son
dernier souffle. L’homme doit
toujours être respecté en tant
qu’homme. Mais cela devient plus
clair si on a commencé par dire ce
qu’il y a de positif.

Très Saint Père, ma question se
rattache d’une certaine manière à
celle du Père von Gemmingen.
Dans le monde entier les croyants
attendent de la part de l’Eglise
catholique des réponses aux
problèmes globaux les plus
urgents, comme le SIDA et la
surpopulation. Pourquoi l’Eglise
catholique insiste-t-elle autant sur
la morale plutôt que sur les efforts
destinés à apporter une solution
concrète à ces problèmes cruciaux
pour l’humanité, par exemple sur
le continent africain ?



Justement, c’est le problème: est-ce
que nous insistons vraiment tant que
cela sur la morale? Moi je dirais – et
j’en suis toujours plus convaincu
après mes entretiens avec les
évêques africains – que la question
fondamentale, si nous voulons faire
des pas en avant dans ce domaine,
c’est l’éducation, la formation. Le
progrès ne peut être authentique que
s’il rend service à la personne
humaine et si la personne humaine
elle-même grandit, non seulement au
niveau de son potentiel technique,
mais aussi de ses capacités morales.
Et je crois que le vrai problème dans
la conjoncture historique actuelle
c’est le déséquilibre entre la
croissance incroyablement rapide de
notre potentiel technique et celui de
nos capacités morales, qui n’ont pas
grandi de manière proportionnelle.
C’est pourquoi la vraie recette c’est la
formation de la personne humaine,
c’est, selon moi, la clef de tout, et c’est
aussi notre option. Et cette formation



– pour être bref – a deux
dimensions : tout d’abord
naturellement nous devons
apprendre, acquérir des
connaissances, des compétences,
know how comme ont dit. L’Europe,
et au cours des dernières décennies
l’Amérique, ont fait beaucoup dans
cette direction, et c’est très
important. Mais si on se limite à
propager uniquement le know how,
si on enseigne seulement la façon de
construire et d’utiliser les machines,
et le mode d’emploi des
contraceptifs, alors il ne faut pas
s’étonner si on finit par se retrouver
avec des guerres et des épidémies de
SIDA. Nous avons besoin de deux
dimensions: il faut dans le même
temps la formation des cœurs – si je
peux m’exprimer ainsi – qui permet
à la personne humaine d’acquérir
des repères et d’apprendre aussi à
employer correctement sa technique.
Voilà ce que nous essayons de faire.
Dans toute l’Afrique et aussi dans de



nombreux pays d’Asie, nous avons
un vaste réseau d’école à tous les
degrés, où on peut avant tout
apprendre, acquérir de vraies
connaissances, des compétences
professionnelles, et donc obtenir
l’autonomie et la liberté. Mais dans
ces écoles nous cherchons justement
non seulement à communiquer du
know-how, mais à former des
personnes humaines, qui aient envie
de se réconcilier, qui sachent qu’il
faut construire et non détruire, et qui
aient les repères nécessaires pour
savoir vivre ensemble. Les évêques
ont institué avec les musulmans des
comités communs pour voir
comment on peut créer la paix dans
les situations de conflit. Et ce réseau
d’écoles, d’étude et de formation
humaine, qui est très important, est
complété par un réseau d’hôpitaux et
de centres d’assistance qui rejoint de
façon capillaire les villages les plus
reculés. Et en de nombreux endroits,
malgré les destructions de la guerre,



l’Eglise est la seule force qui soit
restée intacte. Voilà la réalité! Et là
où on soigne, où on soigne aussi le
SIDA, on offre aussi une éducation,
qui aide à nouer de justes rapports
avec les autres. C’est pourquoi je
crois qu’il faudrait corriger l’image
selon laquelle nous ne faisons que
semer autour de nous des « non »
catégoriques. En Afrique, justement,
on travaille beaucoup, afin que les
diverses dimensions de la formation
puissent s’intégrer et afin qu’il soit
possible de surmonter la violence et
les épidémies aussi, parmi lesquelles
il faut citer également le paludisme
et la tuberculose.

Très Saint Père, le christianisme
s’est répandu dans le monde entier
à partir de l’Europe. Aujourd’hui,
beaucoup pensent que l’avenir de
l’Eglise se trouve dans les autres
continents. Est-ce vrai? Ou en
d’autres termes, quel avenir pour
le christianisme en Europe, où il a



l’air de se réduire petit à petit à
une affaire privée ne touchant
qu’une minorité ?

Tout d’abord je voudrais introduire
quelques nuances. En fait, comme
nous le savons, le christianisme est
né au Proche-Orient. Et pendant
longtemps c’est là principalement
qu’il s’est développé et il s’est
répandu en Asie beaucoup plus que
ce que nous croyons aujourd’hui
après les changements apportés par
l’Islam. D’autre part pour ces raisons
justement son axe s’est déplacé
sensiblement vers l’Occident et
l’Europe, et l’Europe – nous en
sommes fiers et nous nous en
félicitons – a ultérieurement
développé le christianisme dans ses
grandes dimensions intellectuelles et
culturelles également. Mais je crois
qu’il est important de se souvenir des
chrétiens d’Orient, puisqu’ils
risquent d’émigrer, eux qui ont
toujours représenté une minorité



importante, entretenant des rapports
fructueux avec le contexte
environnant. Et le grand danger est
que ces lieux d’origine du
christianisme se vident de leurs
chrétiens. Je pense que nous devons
les aider à rester.

Mais venons-en à votre question.
L’Europe est devenue certainement
le cœur du christianisme et de son
mouvement missionnaire.
Aujourd’hui les autres continents, les
autres cultures, font partie au même
titre du concert de l’histoire
mondiale. Ce qui fait que le nombre
des voix de l’Eglise augmente, et c’est
un bien. Il est bon que puissent
s’exprimer les divers tempéraments,
les dons propres à l’Afrique, à l’Asie
et à l’Amérique et en particulier
aussi à l’Amérique latine. Tous
naturellement sont touchés non
seulement par la parole du
christianisme, mais aussi par le
message séculier de ce monde. Tous



les évêques des autres endroits du
monde nous disent: nous avons
encore besoin de l’Europe, même si
l’Europe n’est qu’une partie d’un tout
plus vaste. Nous portons aujourd’hui
encore laresponsabilité qui nous
vient de nos expériences, de la
science théologique qui s’est
développée ici, de notre expérience
liturgique, de nos traditions, et aussi
des expériences œcuméniques que
nous avons accumulées: tout cela est
très important y compris pour les
autres continents. C’est pourquoi
nous ne devons pas capituler, nous
plaindre, nous dire: « Voilà, nous ne
sommes qu’une minorité, essayons
au moins de sauvegarder notre petit
nombre! »; au contraire, nous devons
tenir en vie notre dynamisme, nouer
des relations afin que nous puissions
aussi recevoir des autres des forces
nouvelles. Aujourd’hui il y a des
prêtres indiens et africains en
Europe, et au Canada aussi de
nombreux prêtres africains font un



travail très intéressant. Il y a cet
échange mutuel. Mais si à l’avenir
nous recevons davantage, il faudra
aussi continuer à donner avec un
courage et un dynamisme croissant.

Un thème qui a déjà en partie été
abordé, très Saint Père. Les
sociétés modernes, lorsqu’il s’agit
de prendre des décisions
importantes en matière de
politique et de science, ne
s’inspirent pas des valeurs
chrétiennes et l’Eglise – les
enquêtes le prouvent – est la
plupart du temps considérée
uniquement comme une voix qui
met en garde, voire qui freine.
L’Eglise ne devrait-elle pas sortir
de cette attitude défensive et
assumer une attitude plus positive
vis-à-vis de l’avenir et de sa
construction ?

Je dirais que de toute manière nous
avons le devoir de mieux mettre en



évidence ce qui pour nous est positif.
Et nous devons le faire en premier
lieu dans le dialogue des cultures et
des religions, puisque, comme je l’ai
déjà dit je crois, le continent africain,
l’âme africaine ainsi que l’âme
asiatique sont horrifiées par la
froideur de notre rationalisme. Il est
important qu’elles puissent voir qu’il
n’y a pas que cela chez nous. Et
réciproquement il est important que
notre monde laïciste se rende compte
que la foi chrétienne n’est pas une
entrave, mais un pont pour le
dialogue avec les autres mondes. Il
est erroné de croire que la culture
purement rationnelle, en vertu de sa
tolérance, dispose d’une approche
plus facile avec les autres religions. Il
lui manque en partie «l’organe
religieux » et par conséquent le point
d’accroche à partir duquel et vers
lequel les autres veulent entrer en
relation. C’est pourquoi nous devons,
nous pouvons montrer que
justement pour la nouvelle inter



culturalité, dans laquelle nous
vivons, le pur rationalisme libéré de
Dieu est insuffisant, mais qu’il faut
un rationalisme plus ample, qui
considère Dieu en harmonie avec la
raison, conscient que la foi
chrétienne qui s’est développée en
Europe est aussi un moyen pour faire
converger la raison et la culture et
pour les compléter aussi avec l’action
dans une vision unitaire et globale.
Dans ce sens je crois que nous avons
une tâche importante à accomplir,
montrer que cette Parole que nous
possédons, n’appartient pas – pour
ainsi dire – aux oripeaux de
l’histoire, mais qu’elle est nécessaire
justement aujourd’hui.

Très Saint Père, parlons de vos
voyages. Vous êtes au Vatican, cela
vous coûte peut-être d’être un peu
loin des personnes, coupé du
monde, ici aussi dans le très beau
cadre de Castelgandolfo. Mais vous
allez avoir bientôt 80 ans. Pensez-



vous, avec l’aide de Dieu, pouvoir
faire encore de nombreux
voyages ? Avez-vous une idée de
ceux que vous aimeriez faire? En
terre Sainte, au Brésil? Avez-vous
déjà décidé ?

A vrai dire je ne suis pas si seul que
cela. Naturellement il y a – pour ainsi
dire – les murs qui rendent l’accès
difficile, mais il y a une « famille
pontificale », je reçois chaque jour de
nombreuses visites, surtout quand je
suis à Rome. Il y a les évêques qui
viennent, il y a d’autres personnes, il
y a les visites d’Etat, de personnalités
qui veulent parler avec moi
personnellement et non seulement
de questions politiques. Dans ce sens
il y a une multiplicité de rencontres
qui grâce à Dieu me sont données
sans cesse. Et il est aussi important
que le siège du Successeur de Pierre
soit un lieu de rencontre – n’est-ce
pas? Depuis l’époque de Jean XXIII
d’autre part, le pendule s’est déplacé



aussi dans l’autre direction: les papes
ont commencé à rendre visite eux
aussi. Je dois dire que je ne me sens
pas assez fort pour programmer de
nombreux grands voyages, mais je
voudrais aller là où je pourrai
apporter un message ou – pour ainsi
dire – répondre à un vrai désir ; je
voudrais y aller, en « dosant » ce que
je peux faire. Certaines choses sont
déjà prévues: l’année prochaine au
Brésil se déroulera la rencontre du
CELAM, le Conseil épiscopal Latino
Américain, et je pense qu’il est
important que j’y sois dans le
contexte actuel que l’Amérique du
Sud vit intensément, et pour
renforcer l’espérance qui est vive
dans cette région. Puis je voudrais
aller en Terre Sainte, et j’espère
pouvoir la visiter en temps de paix,
et pour le reste nous verrons ce que
la Providence me réserve.

Permettez-moi d’insister. Les
Autrichiens parlent eux aussi



l’allemand et ils vous attendent à
Mariazell.

Oui, des accords ont été pris. Moi je
l’ai tout simplement promis, d’une
manière un peu imprudente. C’est un
lieu qui m’a tant plu et j’ai dit: Oui, je
reviendrai à la Magna Mater
Austriae. Naturellement cela s’est
transformé immédiatement en
promesse, que je maintiendrai, et je
le ferai volontiers.

J’insiste encore. Je vous admire
tous les mercredis, quand vous
présidez l’audience générale. Il y a
50.000 personnes. Cela doit être
fatigant, très fatigant. Vous arrivez
à résister ?

Oui, le Bon Dieu me donne la force
nécessaire. Et quand on voit la
cordialité de l’accueil, naturellement
c’est encourageant.

Très Saint Père, vous venez de dire
que vous avez fait une promesse



une peu imprudente. Entendez-
vous dire que malgré votre
ministère, malgré les nombreuses
contraintes protocolaires, vous ne
perdez pas votre spontanéité ?

En tous les cas, j’essaye de ne pas la
perdre. Parce que, même si les
choses sont établies, je voudrais
essayer de garder et de réaliser aussi
quelque chose de purement
personnel.

Très Saint Père, les femmes sont
très actives dans diverses
fonctions dans l’Eglise catholique.
Leur contribution ne devrait-elle
pas devenir plus clairement
visible, même à des postes de
responsabilité plus élevés dans
l’Eglise ?

Sur ce sujet naturellement on
réfléchit beaucoup. Comme vous le
savez, nous considérons que notre
foi, la constitution du collège des
Apôtres, nous obligent et ne nous



permettent pas de conférer
l’ordination sacerdotale aux femmes.
Mais il ne faut pas non plus penser
que dans l’Eglise seuls les prêtres ont
un rôle à jouer. Dans l’histoire de
l’Eglise il y a eu de très nombreuses
tâches et fonctions. En commençant
par les sœurs des Pères de l’Eglise,
pour arriver au Moyen-âge, lorsque
de grandes femmes ont joué un rôle
déterminant, et jusqu’aux temps
modernes. Qu’il suffise de penser à
Hildegarde de Bingen, qui protestait
avec force contre des évêques et
contre le Pape; à Catherine de Sienne
et à Brigitte de Suède. Ainsi même à
l’époque moderne les femmes
doivent – et nous avec elles –
chercher pour ainsi dire leur juste
place. Aujourd’hui, elles sont bien
présentes aussi dans les Dicastères
du Saint Siège. Mais il y a un
problème juridique: celui de la
juridiction, c’est-à-dire le fait que
selon le Droit Canonique le pouvoir
de prendre des décisions



juridiquement contraignantes est lié
à l’Ordre sacré. De ce point de vue il
y a donc des limites, mais je crois que
les femmes elles-mêmes, avec leur
élan et leur force, avec leur
supériorité, avec ce que je définirais
leur « puissance spirituelle », sauront
déblayer le terrain. Et nous, nous
devrions essayer de nous mettre à
l’écoute de Dieu, afin de ne pas
entraver ce mouvement, mais au
contraire nous réjouir que l’élément
féminin obtienne dans l’Eglise la
place pleine d’efficacité qui lui
convient, à commencer par la Mère
de Dieu et par Marie Madeleine.

Très Saint Père, depuis quelque
temps on parle du nouvel attrait
qu’exerce le catholicisme. Quels
sont donc la vitalité et les
possibilités d’avenir pour cette
institution si ancienne ?

Je dirais que déjà tout le pontificat de
Jean Paul II a attiré l’attention des



hommes et les a réunis. Ceux qui
s’est produit à l’occasion de sa mort
est historique, un événement unique:
des centaines de milliers de
personnes accourraient de manière
disciplinée vers la Place saint Pierre,
restaient debout pendant des heures,
et alors qu’elles auraient dû
s’effondrer elles résistaient sous une
poussée intérieure. Et nous l’avons
vécu à nouveau à l’occasion de
l’inauguration de mon pontificat et
puis à Cologne. Il est très beau que
l’expérience communautaire
devienne en même temps une
expérience de foi, que l’on fasse
l’expérience de la communauté non
seulement dans un lieu quelconque,
mais que cette expérience devienne
plus vive et qu’elle donne au
catholicisme son intensité lumineuse
justement là où se trouvent les lieux
de la foi. Naturellement cela doit se
prolonger aussi dans la vie
quotidienne. Les deux choses doivent
aller de pair. D’une part, les grands



moments, où l’on ressent qu’il est
beau d’être là, que le Seigneur est
présent et que nous formons une
grande communauté réconciliée au-
delà de toutes les frontières. Mais
ensuite, il faut aussi savoir puiser
l’élan nécessaire pour résister
pendant les pèlerinages éprouvants
de la vie quotidienne, et vivre en
s’inspirant de ces moments
lumineux, s’orienter vers eux, et
savoir aussi inviter les autres à
s’intégrer dans la communauté en
marche. Mais je voudrais profiter de
cette occasion pour dire que je rougis
quand je pense à tout ce qui est fait
pour préparer ma visite, à tout ce
que les gens sont entrain de faire. Ma
maison a été repeinte, une école
professionnelle a refait la grille. Le
professeur de religion évangélique a
collaboré pour ma grille. Et ce ne
sont que des petits détails, mais ils en
disent long sur tout ce qui est fait. Je
trouve que tout cela est
extraordinaire, et je ne le rapporte



pas à moi-même, je le considère
comme l’expression d’une volonté
d’appartenir à cette communauté de
foi et de se servir les uns les autres.
Faire preuve d’une telle solidarité et
se laisser inspirer par le Seigneur:
c’est quelque chose qui me touche et
je voudrais dire merci de tout cœur.

Très Saint Père, vous avez parlé de
l’expérience communautaire. Vous
venez en Allemagne pour la
seconde fois déjà depuis votre
élection. Avec la Journée Mondiale
de la Jeunesse, et peut-être aussi
d’une autre manière avec la coupe
du monde de football, le climat en
un certain sens a changé. On a
l’impression que les allemands
sont plus ouverts au monde, plus
tolérants, plus joyeux. Qu’espérez-
vous encore de la part des
allemands ?

Je dirais que la transformation
intérieure de la société allemande et



même de la mentalité allemande a
déjà commencé avec la fin de la
seconde guerre mondiale et s’est
renforcée encore plus avec la
réunification. Nous nous sommes
insérés beaucoup plus profondément
dans la société mondiale et
naturellement nous avons été
transformés aussi par sa mentalité.
Et alors des aspects du caractère
allemand dont les autres auparavant
n’étaient pas conscients apparaissent
au grand jour. Et nous avons peut-
être un peu trop été décrits comme si
nous étions tous toujours disciplinés
et réservés ce qui n’est certes pas
sans fondement. Mais si on voit
maintenant un peu mieux ce que
tous sont en train de voir, je trouve
c’est bien: les allemands ne sont pas
seulement réservés, ponctuels et
disciplinés, mais ils sont aussi
spontanés, gais, accueillants. Cela est
très beau. Et voilà ce que je souhaite:
que ces vertus se développent encore
plus, et qu’elles puissent profiter de



l’élan et du caractère durable que
donne la foi chrétienne.

Très Saint Père, votre
Prédécesseur a proclamé un très
grand nombre de bienheureux et
de saints. Certains trouvent même
que c’était trop. Voici ma question:
les béatifications et les
canonisations n’apportent à
l’Eglise quelque chose de nouveau
que si ces personnes peuvent être
considérées comme de vrais
modèles. L’Allemagne produit un
nombre relativement faible de
saints et de bienheureux par
rapport à d’autres pays. Peut-on
faire quelque chose pour que cette
dimension pastorale se développe
et pour que le besoin de
béatifications et de canonisations
donne de vrais fruits pastoraux ?

Au début je pensai un peu moi aussi
que le grand nombre de
béatifications nous écrasait presque



et que peut-être il fallait mieux
choisir: des figures qui puissent
pénétrer plus clairement dans nos
consciences. Entre-temps j’ai
décentralisé les béatifications, pour
que, à chaque fois, ces figures soient
plus visibles dans les lieux
spécifiques de leur appartenance.
Peut-être qu’un saint du Guatemala
ne nous intéresse pas en Allemagne
et vice versa un saint d’Altötting
peut-être n’intéresse personne à Los
Angeles et ainsi de suite, vous ne
pensez pas? En outre je crois que
cette décentralisation est en accord
avec la collégialité de l’épiscopat,
avec ses structures collégiales, et
qu’elle est opportune justement pour
bien montrer que chaque pays a ses
propres grandes figures et que celles-
ci sont plus efficaces dans leurs pays.
J’ai par ailleurs noté que ces
béatifications dans des lieux
différents touchent d’innombrables
personnes et que les gens se disent:
«Enfin, un des nôtres! » et ils vont



vers lui et ils s’en inspirent. Le
bienheureux leur appartient et nous
sommes heureux qu’il y en ait
beaucoup. Et si petit à petit nous
aussi, avec le développement de la
société mondiale, nous apprenons à
mieux les connaître, c’est bien. Mais
avant tout il est important que la
multiplicité soit présente aussi dans
ce domaine et c’est pourquoi il est
important que nous aussi en
Allemagne nous apprenions à
connaître nos propres grandes
figures et à nous réjouir de les avoir.
A côté de cela il y a les canonisations
des plus grandes figures qui sont
importantes pour l’Eglise tout
entière. Je dirais que chaque
Conférence épiscopale devrait
choisir, voir ce qui est plus opportun,
ce qui peut nous apporter réellement
quelque chose et qu’elles devraient
rendre ces figures plus visibles – il ne
faut pas qu’il y en ait trop – des
figures qui laissent des traces
profondes. Elles peuvent le faire par



la catéchèse, la prédication, on
pourrait peut-être leur consacrer des
films. J’imagine de très beaux films.
Moi naturellement je ne connais bien
que les Père de l’Eglise: un film sur
Augustin, et un aussi sur Grégoire de
Nizance et sa personnalité si
particulière, sa façon de fuir sans
cesse les responsabilités toujours
plus grandes qui lui étaient confiées
et ainsi de suite. Il faut essayer de
réfléchir à tout cela: Il n’y a pas que
les situations mauvaises auxquelles
sont consacrés tant de films, il y a des
figures merveilleuses de l’histoire,
qui ne sont pas du tout ennuyeuses,
qui sont très actuelles. Bref il faut
essayer de ne pas trop peser sur les
gens, mais de leur proposer les
figures qui restent actuelles et dont
on peut s’inspirer.

Des histoires où il y ait aussi un
peu d’humour ? En 1989 à Munich
vous avez été décoré du Karl
Valentin Orden. Quel est le rôle de



l’humour dans la vie d’un Pape, de
la légèreté de l’être ?

(en riant) : Je ne suis pas le genre
d’homme qui a toujours une blague à
raconter. Mais je trouve qu’il est très
important de savoir cueillir les côtés
amusants de la vie et sa dimension
joyeuse et de ne pas tout prendre de
façon tragique, et je dirais que cela
est même nécessaire pour mon
ministère. Un écrivain a dit que les
anges pouvaient voler parce qu’ils ne
se prennent pas trop au sérieux. Et
nous, nous pourrions peut-être voler
un peu plus, si nous ne nous
donnions pas toujours de grands
airs.

Quand on a une responsabilité
importante comme la vôtre, Très
Saint Père, on est naturellement
scruté à la loupe. On parle
beaucoup de vous. Et j’ai été
frappé de lire que certains
observateurs trouvent que le Pape



Benoît XVI est différent du
Cardinal Ratzinger. Quel regard
portez-vous sur vous-même, si je
peux me permettre de poser cette
question ?

J’ai déjà été sectionné plus d’une
fois : le professeur de la première
période, puis la période
intermédiaire, puis les premiers
temps du cardinalat puis la période
suivante. Et maintenant une nouvelle
section. Bien entendu, on est
influencé par les circonstances, par
les situations, par les hommes aussi,
quand on recouvre des postes
différents. Ma personnalité de base
et aussi ma vision de base se sont
développées, mais elles sont restées
identiques dans tout ce qui est
essentiel, et je me réjouis que l’on
mette aujourd’hui en avant des
aspects qui n’avaient pas été
remarqués auparavant.



Est-ce qu’on peut dire que votre
rôle vous plait, que ce n’est pas un
poids pour vous ?

Ce serait aller trop loin, parce qu’en
fait c’est fatigant, mais quoiqu’il en
soit j’essaye de trouver de la joie là
aussi.

En mon nom et au nom de mes
collègues je vous remercie très
sincèrement de ce colloque, de
cette « première mondiale ». Nous
nous réjouissons de votre
prochaine visite en Allemagne, en
Bavière. Au revoir.

(Traduit de l’allemand)

Castelgandolfo, le 5 août 2006

Grâce à l'aimable traduction de
Radio Vatican



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/benoit-xvi-
nous-avons-un-message-positif-a-

proposer/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/benoit-xvi-nous-avons-un-message-positif-a-proposer/
https://opusdei.org/fr-be/article/benoit-xvi-nous-avons-un-message-positif-a-proposer/
https://opusdei.org/fr-be/article/benoit-xvi-nous-avons-un-message-positif-a-proposer/
https://opusdei.org/fr-be/article/benoit-xvi-nous-avons-un-message-positif-a-proposer/

	Benoît XVI : « Nous avons un message positif à proposer »

