
opusdei.org

Le message de saint
Josémaria et son
héritage social 50
ans après sa venue
en Amérique latine

Conférence prononcée par Mgr
Mariano Fazio, vicaire
auxiliaire de l'Opus Dei, lors de
la deuxième édition de Be Do
Care, à São Paulo (Brésil), le 10
octobre 2024.

21/12/2024



Sommaire

L’appel universel à la sainteté au
milieu du monde, dans tous les
milieux sociaux.

Unité de vie.

Formation à la doctrine sociale de
l’Eglise.

Sens des responsabilités.

Amour de la liberté, pluralisme.

Capacité de dialogue.

Esprit de service. Gouverner c’est
servir.

Compassion et action.



Télécharger le texte de la
conférence 

PDF ► Le message de saint
Josémaria et son héritage social 50
ans après sa venue en Amérique
latine.

Epub ►Le message de saint
Josémaria et son héritage social 50
ans après sa venue en Amérique
latine.

Google Books ► Le message de saint
Josémaria et son héritage social 50
ans après sa venue en Amérique
latine.

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Le%20message%20de%20saint%20Jos%C3%A9maria%20et%20son%20h%C3%A9ritage%20social%2050%20ans%20apr%C3%A8s%20sa%20venue%20en%20Am%C3%A9rique%20latine.20241221092953582997.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Le%20message%20de%20saint%20Jos%C3%A9maria%20et%20son%20h%C3%A9ritage%20social%2050%20ans%20apr%C3%A8s%20sa%20venue%20en%20Am%C3%A9rique%20latine.20241221092953582997.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Le%20message%20de%20saint%20Jos%C3%A9maria%20et%20son%20h%C3%A9ritage%20social%2050%20ans%20apr%C3%A8s%20sa%20venue%20en%20Am%C3%A9rique%20latine.20241221092953582997.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Le%20message%20de%20saint%20Jos%C3%A9maria%20et%20son%20h%C3%A9ritage%20social%2050%20ans%20apr%C3%A8s%20sa%20venue%20en%20Am%C3%A9rique%20latine.20241221092953582997.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Le%20message%20de%20saint%20Josemaria%20e%20-%20Mariano%20Fazio20241221093724827880.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Le%20message%20de%20saint%20Josemaria%20e%20-%20Mariano%20Fazio20241221093724827880.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Le%20message%20de%20saint%20Josemaria%20e%20-%20Mariano%20Fazio20241221093724827880.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Le%20message%20de%20saint%20Josemaria%20e%20-%20Mariano%20Fazio20241221093724827880.epub
https://play.google.com/store/books/details?id=D-Q5EQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=D-Q5EQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=D-Q5EQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=D-Q5EQAAQBAJ


L’appel universel à la sainteté
au milieu du monde, dans
tous les milieux sociaux

Le message que saint Josémaria avait
reçu de Dieu le 2 octobre 1928 était
centré sur l'appel à la sainteté au
milieu du monde, à travers le travail
professionnel et les circonstances
ordinaires du chrétien. Tous les
chrétiens sont appelés à la sainteté
en vertu de leur baptême et, pour la
grande majorité d'entre eux, il n'est
pas nécessaire de « sortir de son
chemin » pour y parvenir. Le monde
– la vie ordinaire, avec ses sphères
caractéristiques que sont le travail
professionnel, la famille et les
devoirs d’état dans la société civile –
est "l'habitat" où le chrétien
s'identifie au Christ. La sanctification
de la vie ordinaire requiert l'aide de
la grâce et une relation personnelle
avec Dieu. En même temps, la vie
spirituelle elle-même est



nécessairement ancrée dans les
circonstances normales de l'existence
au milieu du monde et s'y réfère.

Le Seigneur attend de nous que nous
nous sanctifiions et que nous
fassions de l'apostolat dans notre
famille, sur notre lieu de travail,
dans nos cercles d'amis, dans les
initiatives sociales dans lesquelles
nous sommes impliqués, dans notre
village, notre ville, notre région et
notre pays. Toujours avec une vision
universelle, catholique, qui nous fait
voir avec les yeux de la foi que
l'influence que nous pouvons avoir
sur notre environnement peut aller
jusqu'aux confins de la terre. Mais
nous devons commencer par ce que
nous avons à portée de la main. Si
nous ne profitons pas de nos
circonstances immédiates, nous
tomberons dans des visions
imaginaires qui empêcheront toute
fécondité apostolique.



Prenons un exemple littéraire. Dans 
Bleak House, l'un des meilleurs
romans de Charles Dickens, il y a un
personnage grotesque : Mme Jellyby.
Cette dame représente ces personnes
qui sont obsédées par l'idée d'aider
tout le monde – plus leur situation
est éloignée d’elles et mieux c'est –
mais qui oublient qu'elles ont des
personnes dans le besoin juste à côté
d'elles, souvent dans leur propre
maison, dans leur propre
communauté de voisins ou dans leur
propre ville.

Mme Jellyby passe son temps à écrire
des lettres, à y répondre, à organiser
des réunions pour aider une mission
en Afrique : Borrioboola-Gha. Elle est
mère d'une famille nombreuse, mais
ses enfants vivent dans le désordre et
la saleté. Personne ne s'occupe d'eux
et lorsqu'ils réclament l'attention de
leur mère, celle-ci leur reproche de «
ne pas s'intéresser aux grands
problèmes du monde ». Au fond,



selon Mme Jellyby, ses enfants sont
égoïstes. Son mari est lui aussi
victime de la préoccupation de sa
femme pour la mission africaine. Il
vit dans l'isolement, au milieu de
terribles problèmes financiers, sans
personne pour s'occuper de lui. Mme
Jellyby ignore les problèmes
familiaux, car elle se préoccupe des
pauvres Africains qui ont tant de
besoins matériels et spirituels. Cette
préoccupation est toutefois naïve, car
elle se consacre au tissage de
manteaux de laine, qui ne seraient
guère utiles dans la chaleur tropicale
de l'Afrique.

En réalité, c'est elle qui est égoïste :
son zèle pour l'Afrique lui permet
d'échapper aux problèmes et aux
besoins ordinaires de la vie
quotidienne comme préparer les
repas, nettoyer la maison, maintenir
l'ordre au sein d'une famille
nombreuse, s'occuper d'un enfant
malade, réconforter un enfant triste,



encourager une fille qui a des
difficultés émotionnelles, soutenir
son mari en période de crise
économique, améliorer la
coexistence avec ses voisins, et ainsi
de suite.

Le Seigneur nous appelle à sanctifier
la vie ordinaire, y compris tous les
aspects de la vie sociale, par un sain
réalisme surnaturel. Nous voulons
changer le monde, mais nous devons
commencer par changer nos propres
cœurs et l'environnement qui nous
entoure. Deux conditions sont
nécessaires à cette œuvre de
sanctification : que nos actes soient
cohérents avec la foi que nous
professons, et que nous soyons
suffisamment formés pour être
gouvernés par les principes de
l'Évangile qui nous éclairent tant sur
les moyens d'atteindre le bien
commun de la société. Examinons
ces deux conditions.



Retour à la table des matières

Unité de vie

Dans des circonstances ordinaires,
nous avons certainement vu – dans
notre propre vie ou dans celle de nos
parents, amis ou voisins – des
incohérences entre la morale
naturelle ou la doctrine chrétienne et
les actions dans la vie sociale de
nombreux catholiques. Des
personnes qui ne respectent pas le
code de la route, qui mentent dans
leur déclaration d'impôts, qui se font
l'écho de calomnies infondées ou qui
traitent tout simplement avec mépris
ceux qui occupent une place
inférieure dans l'échelle sociale. Tout
cela représente un obstacle évident à
la recherche chrétienne du bien
commun.



Il y a de nombreuses années, le saint
Aragonais écrivait : « En effet, même
parmi les catholiques qui semblent
responsables et pieux, il y a souvent
l'erreur de penser qu'ils sont
seulement obligés d'accomplir leurs
devoirs familiaux et religieux, et ils
ne veulent guère entendre parler de
devoirs civiques. Ce n'est pas de
l'égoïsme : c'est simplement un
manque de formation, parce que
personne ne leur a jamais dit
clairement que la vertu de piété, qui
fait partie de la vertu cardinale de
justice, et le sens de la solidarité
chrétienne se concrétisent aussi dans
cette présence, dans cette
connaissance et dans cette
contribution à la résolution des
problèmes qui concernent l'ensemble
de la communauté »[1].

L'appel à la sainteté au milieu du
monde conduit, comme l'une de ses
conséquences les plus importantes, à
incarner ce que saint Josémaria



appelait « unité de vie ». Les
personnes dont les actes sont en
contradiction avec leur foi
pourraient être décrites comme des
hommes ou des femmes à la double
personnalité ou, pour reprendre un
mot souvent cité dans l'Évangile,
comme des personnes hypocrites et
menteuses.

Saint Josémaria conclut : Il est donc
nécessaire d'imiter Jésus-Christ pour
le faire connaître par notre vie. Nous
savons que le Christ s'est fait homme
pour introduire tous les hommes
dans la vie divine, afin que, en nous
unissant à Lui, nous puissions vivre
individuellement et socialement la
vie de Dieu »[2]. Notez bien qu’il parle
de vivre « socialement » la vie de
Dieu.

Retour à la table des matières



Formation à la doctrine
sociale de l’Eglise

Nous venons de voir comment saint
Josémaria soulignait que l'ignorance
est l'un des facteurs qui expliquent le
manque d'engagement social des
catholiques. Avec l'unité de vie, une
autre implication de l'appel à la
sainteté au milieu des relations
sociales est la connaissance de la
doctrine sociale de l'Église. Citons le
saint Aragonais : « À cet égard, je vais
vous dire mon grand désir : je
voudrais que le catéchisme de la
doctrine chrétienne pour les enfants
enseigne clairement quels sont ces
points fermes sur lesquels on ne peut
pas céder lorsqu’on agit, d'une
manière ou d'une autre, dans la vie
publique ; et que l’on affirme, en
même temps, qu'il y a le devoir
d'agir, de ne pas s'abstenir, de
collaborer personnellement, au
service du bien commun avec
loyauté et liberté personnelle. C'est



un grand désir pour moi, parce que
je vois qu'ainsi les catholiques
apprendraient ces vérités en tant
qu'enfants, et sauraient ensuite les
mettre en pratique en tant qu'adultes
»[3]. Dieu merci, c'est déjà une réalité
dans le Catéchisme de l'Église
Catholique et dans le Compendium de
la doctrine sociale de l'Église.

Le pape François se fait également
l'écho de cette préoccupation. Dans
son encyclique Fratelli tutti, il se
désole du désarroi de nombreux
chrétiens en matière sociale, comme
ceux qui soutiennent le nationalisme
fermé, la xénophobie et le mépris de
ceux qui sont différents. Le remède
est la formation : « La foi, de par
l’humanisme qu’elle renferme, doit
garder un vif sens critique face à ces
tendances et aider à réagir
rapidement quand elles commencent
à s’infiltrer. C’est pourquoi il est
important que la catéchèse et la
prédication incluent plus



directement et clairement le sens
social de l’existence, la dimension
fraternelle de la spiritualité, la
conviction de la dignité inaliénable
de chaque personne et les
motivations pour aimer et accueillir
tout le monde »[4].

Celui qui veut imprégner les
structures terrestres de l'esprit du
Christ doit nécessairement s'instruire
pour ne pas se tromper en chemin.
L'Évangile jette une lumière intense
pour comprendre le projet de Dieu
pour l'organisation sociale, la famille,
l'économie et la culture. Benoît XVI a
souvent parlé des « principes non
négociables » que le chrétien
cohérent doit défendre pour
rapprocher le plus possible ce monde
du projet de Dieu. Mais s'il y a des
principes « non négociables », il y a
aussi beaucoup de choses qui sont
négociables, qui peuvent faire l'objet
de transactions, de dialogue, de
recherche de consensus, etc.



Distinguer ce qui est essentiellement
lié à la foi de ce qui relève de
l'opinion est fondamental pour
contribuer à la construction d'une
société toujours plus conforme au
projet de Dieu. Et pour distinguer
correctement, il est nécessaire d'être
bien formé.

Saint Josémaria ne prétendait pas
que tous les citoyens devaient être
des professionnels de la politique ou
des sciences sociales, mais il
encourageait tout le monde à avoir «
un minimum de connaissance des
aspects concrets que présente, dans
des circonstances historiques
données, le bien commun de la
société dans laquelle chacun vit ; et
on peut aussi exiger un minimum de
compréhension de la technique – des
possibilités réelles et limitées – de
l'administration publique et du
gouvernement civil, parce que sans
cette compréhension il ne peut y
avoir de critique sereine et



constructive ni d'opinions sensées
»[5].

Il existe en Italie un dicton populaire
qui dit ceci : Piove. Governo ladro ! (Il
pleut, gouvernement voleur !). Les
critiques faciles, les protestations
gratuites et les exigences
exorbitantes qui sont à l'ordre du
jour dans la vie politique, dans
l'opinion publique et sur les réseaux
sociaux, ne contribuent pas à la
recherche du bien commun. Suivre
le conseil de saint Josémaria de bien
s'éduquer et d'essayer de
comprendre le monde qui nous
entoure avec empathie créerait un
climat de paix, de justice et de
compréhension qui aiderait au bien
social de la communauté.

Retour à la table des matières



Sens des responsabilités

Dans l'Évangile, nombreux sont les
appels que le Seigneur lance à ses
disciples pour qu'ils prennent
conscience de leur responsabilité à
l'égard du monde. Le chrétien doit
être sel et lumière, levain dans la
pâte. La parabole des talents, dans
laquelle le Seigneur nous demande
de faire fructifier nos capacités au
service de nos frères et sœurs, est
l'une des paraboles les plus
commentées dans la tradition de
l'Église, parce qu'elle est toujours un
appel à éviter la passivité et
l'indolence. Nous la lisons au
chapitre XXV de saint Matthieu, où
nous trouvons également la
description du Jugement universel :
le Seigneur nous pressera de rendre
compte de la manière dont nous
nous sommes occupés, dont nous
avons été responsables de nos
voisins, en particulier de ceux qui
sont le plus dans le besoin.



La parabole du bon samaritain est un
autre appel à la responsabilité à
l'égard de tous. Le pape François
commente que « cette parabole est
une icône éclairante, capable de
mettre en évidence l’option de base
que nous devons faire pour
reconstruire ce monde qui nous fait
mal. Face à tant de douleur, face à
tant de blessures, la seule issue, c’est
d’être comme le bon Samaritain.
Toute autre option conduit soit aux
côtés des brigands, soit aux côtés de
ceux qui passent outre sans compatir
avec la souffrance du blessé gisant
sur le chemin. La parabole nous
montre par quelles initiatives une
communauté peut être reconstruite
grâce à des hommes et des femmes
qui s’approprient la fragilité des
autres, qui ne permettent pas
qu’émerge une société d’exclusion
mais qui se font proches et relèvent
puis réhabilitent celui qui est à terre,
pour que le bien soit commun. En
même temps, la parabole nous met



en garde contre certaines attitudes
de ceux qui ne se soucient que d’eux-
mêmes et ne prennent pas en charge
les exigences incontournables de la
réalité humaine »[6].

L'unité de vie et la formation
doctrinale, toujours fondées sur une
vie spirituelle sincère, renforceront
notre sens de la responsabilité
sociale. Nous devons abandonner la
passivité, le confort, et prendre sur
nos épaules ce monde qui est le
nôtre, si plein de besoins, d'injustices
et de souffrances. « Votre amour
pour tous les hommes doit vous
conduire à affronter les problèmes
temporels avec courage, selon votre
conscience. N'ayez pas peur du
sacrifice, ni d'assumer de lourds
fardeaux. Aucun événement humain
ne peut vous être indifférent ; au
contraire, tout événement doit être
une occasion de faire du bien aux
âmes et de leur faciliter le chemin
vers Dieu »[7].



La principale manifestation du sens
de la responsabilité sociale réside
dans l'accomplissement de nos
devoirs d’état : bien travailler, avec
toute la perfection dont nous
sommes capables, afin de rendre le
service que nos concitoyens
attendent de nous à juste titre ; créer
un environnement familial apte à
former les enfants, futurs citoyens
responsables, dans les vertus ;
respecter les lois et les
réglementations juridiques légitimes
afin que la vie en commun soit
ordonnée et pacifique. C'est là que le
Seigneur nous attend et c'est ainsi
que nous pourrons contribuer
efficacement au bien commun. Mgr
Fernando Ocáriz a évoqué le
caractère transformateur du travail :
« Le travail sanctifié est toujours un
levier pour la transformation du
monde, et le moyen habituel pour
réaliser des changements qui
rendent la vie des personnes plus
digne, afin que la charité et la justice



imprègnent vraiment toutes les
relations. Le travail ainsi effectué
peut contribuer à purifier les
structures du péché, en les
transformant en structures où le
développement humain intégral est
une réelle possibilité »[8].

Retour à la table des matières

Amour de la liberté,
pluralisme

Le bien commun implique de créer
les conditions permettant à chacun
de s'épanouir dans sa vie personnelle
et dans ses relations avec les autres.
Pour cela, il faut garantir de larges
espaces de liberté. Ce n'est pas le
moment de s'étendre sur tous les
aspects de la liberté : soulignons
seulement que la plénitude de la vie
humaine est l'Amour, avec une



majuscule, qui s'identifie à Dieu, et
que sans liberté, nous ne pouvons
pas aimer.

Dans de nombreuses sociétés
contemporaines, la liberté est minée
de manière inquiétante. En imposant
ce qui est supposé être « correct »
dans une perspective fermée, cette
liberté est limitée et de nombreuses
personnes tombent dans une spirale
de peur et de silence pour ne pas être
mises à l'écart, comme cela s'est
produit avec la prétendue culture de
l’effacement que les recteurs de
certaines des universités les plus
importantes des États-Unis
dénoncent. Dans certaines parties du
monde, des dictatures d'un type ou
d'un autre sont imposées,
imprégnées d'idéologies totalitaires,
qui empêchent l'expression de
pensées qui ne coïncident pas avec la
doctrine officielle, sous peine
d'emprisonnement. Plus graves
encore sont les tentatives de priver



les citoyens de leur liberté religieuse
en persécutant systématiquement
ceux qui ne partagent pas l'unique
credo officiel d'une société fondée
sur le fondamentalisme. Le
fondamentalisme religieux n'est pas
le seul en cause : la laïcité verse
également dans le totalitarisme
lorsqu'elle empêche les
manifestations publiques de la foi
religieuse.

Saint Josémaria aimait l'air pur et
l'eau claire. Là où la liberté est
refusée, l'environnement social se
remplit de ténèbres et l'eau qui
devrait couler librement pour
étancher la soif des gens stagne et
pourrit. C'est pourquoi l'un des traits
les plus marquants de son
enseignement – et pas seulement
dans sa dimension sociale – était
précisément son amour de la liberté.
Il affirmait avec force qu'il existe
dans la personne humaine une
sphère absolument libre dans



laquelle seuls l'intéressé et Dieu
peuvent pénétrer et qui doit toujours
être respectée : l'intimité des
consciences. Son respect absolu du
sanctuaire intime des consciences l'a
conduit à défendre la liberté en
matière religieuse. Il entretenait des
relations d'amitié sincère avec des
personnes de toutes confessions ou
sans confession, et il était prêt à
donner sa vie pour défendre la
liberté de leurs consciences. Il a
mené une lutte filiale avec le Saint-
Siège pour permettre à des
coopérateurs non catholiques et
même non chrétiens d'entrer dans
l'Opus Dei. Il s'est réjoui de la
déclaration sur la liberté religieuse 
Dignitatis humanae du Concile
Vatican II. Paraphrasant la
déclaration magistérielle, il a
déclaré : « je défends de toutes mes
forces la liberté des consciences, selon
laquelle il n’est permis à personne
d’empêcher que la créature rende à
Dieu le culte qui lui est dû. Il faut



respecter la soif légitime de vérité :
l’homme a l’obligation grave de
chercher le Seigneur, de le connaître
et de l’adorer, mais personne sur la
terre ne doit se permettre d’imposer
au prochain la pratique d’une foi
qu’il n’a pas ; de même que personne
ne peut s’arroger le droit de faire du
tort à celui qui l’a reçue de Dieu »[9].

Outre la liberté religieuse, saint
Josémaria a défendu la liberté de
tous les chrétiens de défendre leurs
opinions sur des questions que Dieu
a laissées au libre arbitre des
hommes et des femmes. Il
encourageait un climat de vie ouvert,
où chacun pouvait s'exprimer
simplement tel qu'il était, et où les
opinions des autres étaient
respectées. Il détestait la tyrannie, «
parce qu'elle est contraire à la
dignité de la personne humaine »[10]

et il était très respectueux du
pluralisme des opinions, qu'elles
soient politiques, sociales,



économiques, culturelles ou
sportives, bref, du vaste monde qui
ne relève pas des dogmes. Nous
lisons dans Sillon : « C’est une triste
chose que d’avoir une mentalité à la
César et de ne pas comprendre la
liberté des autres citoyens, dans les
affaires que Dieu a laissées au
jugement des hommes »[11].

Dans un article publié dans le
quotidien madrilène ABC, le 2
novembre 1969, saint Josémaria
disait : « Dieu, en nous créant, a
accepté le risque et l'aventure de
notre liberté. Il a voulu que l'histoire
soit une histoire vraie, faite de
décisions authentiques, et non une
fiction ou un jeu. Chaque personne
doit faire l'expérience de son
autonomie personnelle, avec tout ce
que cela comporte de hasard, de
tâtonnements et, parfois,
d'incertitudes. N'oublions pas que
Dieu, qui nous donne la sécurité de la
foi, ne nous a pas révélé le sens de



tous les événements humains. À côté
des choses qui sont absolument
claires et certaines pour le chrétien,
il y en a d'autres, très nombreuses,
sur lesquelles il n'y a que des
opinions, c'est-à-dire une certaine
connaissance de ce qui peut être vrai
et opportun, mais qui ne peut pas
être affirmé de manière
incontestable. En effet, non
seulement je peux me tromper, mais
si j'ai raison, il est possible que
d'autres aient aussi raison. Un objet
qui semble concave pour l'un
semblera convexe pour ceux qui se
situent dans une perspective
différente »[12].

Pour lui, la responsabilité entraînait
l'obligation morale d'intervenir dans
la vie de la société, en y laissant une
empreinte évangélique, toujours
dans le respect des choix temporels
libres. « Prenez donc mes paroles
pour ce qu’elles sont, a-t-il déclaré
dans sa célèbre homélie sur le



campus de l'Université de Navarre, :
une exhortation à exercer vos droits,
tous les jours, et pas seulement dans
les situations difficiles ; à vous
acquitter noblement de vos
obligations de citoyens – dans la vie
politique, dans la vie économique,
dans la vie universitaire, dans la vie
professionnelle – en assumant
hardiment toutes les conséquences
de vos décisions libres, en endossant
vos actes avec l’indépendance
personnelle qui est la vôtre. Et cette 
mentalité laïque de chrétiens vous
permettra d’éviter toute intolérance,
tout fanatisme, et pour le dire
positivement, elle vous permettra de
vivre en paix avec tous vos
concitoyens et d’encourager la bonne
entente entre les différents ordres de
la vie sociale »[13].

La liberté en matière d'opinion était
un élément essentiel de son esprit
laïc et séculier. Il abhorrait la
mentalité de « parti unique » et



revendiquait pour les chrétiens la
liberté d'opinion et la prise de
décisions responsables dans leurs
activités professionnelles et sociales :
« Il n'y a pas de dogme dans les
choses temporelles. Il n'est pas
conforme à la dignité de l'homme de
vouloir fixer des vérités absolues
dans des domaines où chacun doit
nécessairement considérer les choses
de son propre point de vue, en
fonction de ses intérêts particuliers,
de ses préférences culturelles et de
son expérience personnelle. Vouloir
imposer des dogmes en matière
temporelle conduit inévitablement à
forcer la conscience d'autrui, à
manquer de respect à l'égard
d'autrui »[14].

Il faut ajouter que, chez notre auteur,
inséparablement liée à cette
conscience de la liberté du chrétien
dans les affaires temporelles, se
trouve l'obligation de la formation de
la conscience et aussi l'affirmation



du droit et du devoir de la hiérarchie
ecclésiastique de prononcer des
jugements moraux sur les réalités
temporelles lorsque la foi et la
morale chrétiennes le requièrent.[15]

Retour à la table des matières

Capacité de dialogue

Le pluralisme social promu par saint
Josémaria implique l'instauration
d'une « culture du dialogue » dans la
société. C'est précisément au
dialogue que saint Paul VI a consacré
sa première encyclique, Ecclesiam
suam. Le fondateur de l'Opus Dei
nous encourageait à ne pas
polémiquer, mais à échanger les
points de vue, avec charité et respect
pour les personnes qui ont des
opinions différentes des nôtres. Le
dialogue requiert l'humilité : nous ne



sommes pas les détenteurs de la
vérité et nous pouvons – et devons –
apprendre des autres ; il requiert la
charité : nous ne pouvons jamais
maltraiter une personne même si
nous sommes sûrs qu'elle a tort ; il
requiert la compréhension, c'est-à-
dire se mettre à la place des autres.
En bref, dans le dialogue, nous
exerçons de nombreuses vertus
chrétiennes qui rendent la société
dans laquelle nous vivons plus
humaine.

Pour que le dialogue soit réel, il est
essentiel de rester fidèle à sa propre
identité. La grande majorité des
questions sont ouvertes à l'opinion.
En même temps, il y a un noyau de
vérités – aussi bien de foi que d'ordre
naturel – sur lesquelles une personne
de bonne conscience ne peut pas
transiger : c'est la « sainte
intransigeance », selon l'expression
de saint Josémaria, ou les « principes
non négociables » de Benoît XVI. Un



point de Sillon cité plus haut se
termine ainsi : « Ce n’est qu’en
matière de foi et de morale qu’il
existe un critère indiscutable : celui
de notre Mère l’Église »[16]. Défendre
avec panache ces points inaliénables,
ce n'est pas être intégriste : c'est être
cohérent avec notre conscience
humaine et chrétienne.

Dans une lettre adressée à ses
enfants le 21 janvier 1966, saint
Josémaria parlait longuement du
dialogue que tout chrétien doit
entretenir dans la société pour la
rendre plus humaine et, par
conséquent, plus chrétienne. Nous
allons reproduire quelques passages
de cette lettre, car je pense qu'elle
mérite d'être connue et surtout d'être
appliquée dans le climat actuel de
tension du débat public, aussi bien
dans le domaine politique que dans
le domaine culturel et religieux.



Comme toujours, le modèle est la vie
de Jésus qui a entretenu un dialogue
ininterrompu avec toutes sortes de
personnes. « Avec la lumière toujours
nouvelle de la charité, avec un
amour généreux de Dieu et du
prochain, nous renouvellerons, à la
lumière de l'exemple que nous a
donné le Maître, notre désir de
comprendre, de pardonner, de ne
nous sentir ennemis de personne
»[17]. Notre attitude doit être celle de
semeurs de paix et de joie dans le
monde, aimant et défendant la
liberté des âmes, conquise et
respectée par le Seigneur lui-même.

Saint Josémaria concevait comme
objectif propre de l'Opus Dei – mais
nous pouvons l'appliquer à tous les
chrétiens – « de diffuser dans le
monde le message d'amour et de paix
que le Seigneur nous a légué ;
d'inviter tous les hommes et toutes
les femmes à respecter les droits de
la personne »[18].



Le fondateur a brossé un tableau
sombre de l'époque dans laquelle il
vivait, qui ressemble beaucoup à la
nôtre : on parle beaucoup de paix,
mais la paix brille par son absence ;
on parle de démocratie et d'égalité,
mais il y a des castes fermées et
impénétrables ; on se gargarise de
compréhension, mais elle n'est pas
vécue, pas même parmi les chrétiens.
« Nous vivons une époque où les
fanatiques et les intransigeants,
incapables d'accepter les raisons des
autres, se soignent en qualifiant de
violents et d'agressifs ceux qui sont
leurs victimes. Enfin, le Seigneur
nous a appelés alors que nous
entendons beaucoup parler d'unité,
et il est peut-être difficile de
concevoir qu'il puisse y avoir une
plus grande désunion, non pas entre
les gens en général, mais entre les
catholiques eux-mêmes »[19].

Saint Josémaria aborde un thème
central dans l'action des chrétiens



sur la place publique : la fidélité à la
doctrine – qu'il appelle, comme nous
l'avons vu, la « sainte intransigeance
» – et l'acceptation et le respect de
toutes les personnes, y compris celles
qui sont dans l'erreur : la « sainte
transigeance ». Et il précise : « Il faut
cependant que vous appreniez à
beaucoup de gens à pratiquer cette
doctrine, parce qu'il n'est pas difficile
de trouver des gens qui confondent
l'intransigeance avec l'intempérance,
et la transigeance avec l'abandon de
droits ou de vérités qui ne peuvent
être bradés »[20].

Nous les chrétiens, nous ne pouvons
pas transiger sur les vérités de la foi.
Le dépôt de la Révélation ne nous
appartient pas. Si l’on faisait les
changements de doctrine que
beaucoup préconisent, avec la bonne
intention de nous mettre tous
d'accord, on aboutirait à une sorte de
religion vague et sentimentale qui ne
serait plus sel et lumière. Le chrétien



doit défendre ce que l'Église enseigne
en matière de foi et de coutumes «
par l'exemple, par la parole, par vos
écrits, par tous les nobles moyens
dont vous disposez »[21].

La fidélité à la vérité ne peut pas
nous conduire à vouloir anéantir
celui qui a tort, à nous laisser
emporter par la colère ou à tomber
dans le fanatisme. Il ne s'agit pas
d'être un « marteau à hérétiques ».
Nous devons faire la distinction entre
l'erreur et la personne qui se trompe.
Mais dans l'erreur elle-même, il faut
sauver la part de vérité qu'elle porte.
« Les mauvaises idées ne sont
généralement pas entièrement
mauvaises ; d’ordinaire, elles
contiennent une part de bien, sinon
personne ne les suivrait. Elles ont
presque toujours une étincelle de
vérité, qui est leur appât ; mais cette
part de vérité ne leur appartient pas :
elle est prise au Christ, à l'Église ; et
donc ce sont ces bonnes idées,



mélangées à l'erreur, qui doivent
suivre les chrétiens qui possèdent la
pleine vérité : ce n'est pas nous qui
devons aller après elles »[22].

La « sainte transigeance » nous
conduit à vivre avec tous, à dialoguer
avec tous. « Nous devons vivre, en un
mot, dans une conversation continue
avec nos compagnons, avec nos amis,
avec toutes les âmes qui viennent à
nous. C'est la sainte transigeance. On
pourrait certes l'appeler tolérance,
mais la tolérance me semble trop
peu, car il ne s'agit pas seulement
d'admettre, comme un moindre mal
inévitable, que d'autres pensent
différemment ou sont dans l'erreur.
Il s'agit aussi de céder, de transiger
sur tout ce qui nous appartient, sur
ce qui est sujet à opinion, sur ce qui,
sans toucher à l'essentiel, pourrait
être source de désaccord. Bref, il
s'agit d'aplanir les aspérités, là où
elles peuvent l'être, pour créer une



plate-forme de compréhension qui
éclairera ceux qui se trompent »[23].

Si cette ouverture faisait défaut, nous
rendrions un mauvais service à la
vérité, comme ceux qui « font de leur
vie une croisade perpétuelle, une
défense constante de la foi, mais
parfois s'obstinent, oubliant que la
charité et la prudence doivent
présider à ces bons désirs, et ils
deviennent des fanatiques. Malgré
leur intention droite, le grand service
qu'ils veulent rendre à la vérité est
déformé, et ils finissent par faire plus
de mal que de bien, peut-être en
défendant leur opinion, leur amour-
propre, leur étroitesse d'esprit.
Comme le chevalier de La Mancha,
ils voient des géants là où il n'y a que
des moulins à vent ; ils deviennent de
mauvaise humeur, aigres, au zèle
amer, aux manières brusques, qui ne
trouvent jamais rien de bon, qui
voient tout en noir, qui ont peur de la



liberté légitime des hommes, qui ne
savent pas sourire »[24].

Loin de cette attitude, le
comportement du chrétien dans le
débat public est régi par la charité
qui a, entre autres caractéristiques,
la délicatesse, le savoir-vivre, l'amour
de la liberté d'autrui, la cordialité et
la sympathie. D'autre part, nous ne
pouvons pas nous limiter à parler ou
à donner le bon exemple : « vous
devez aussi écouter et être prêts à
entrer dans un dialogue franc et
cordial avec les âmes que vous
voulez rapprocher de Dieu »[25].

Saint Josémaria exhorte à
comprendre tout le monde, à aller
main dans la main avec tout le
monde, à travailler ensemble même
avec des personnes qui sont dans
une autre mouvance idéologique.
Pour rapprocher ces personnes de la
vérité, il faut renforcer notre
formation doctrinale et tout arroser



de la charité du Christ. « Contre qui
sommes-nous ? Contre personne. Je
ne peux pas aimer le diable, mais
tous ceux qui ne sont pas le diable –
même s'ils sont mauvais ou semblent
l'être – je les aime bien. Je ne me
sens, ni ne me suis jamais senti,
contraire à personne ; je rejette les
idées contraires à la foi ou à la
morale de Jésus-Christ, mais en
même temps j'ai le devoir
d'accueillir, avec la charité du Christ,
tous ceux qui les professent »[26].

En 1974, saint Josémaria effectua une
visite pastorale dans quelques pays
d'Amérique du Sud. En Argentine, le
climat était tendu, marqué par la
désunion nationale et la violence
fratricide. Ses paroles ont résonné
dans le cœur de milliers d'Argentins
qui souffraient de cette situation, et
elles peuvent s'appliquer à de
nombreuses circonstances actuelles :
« Semez partout la paix et la joie ; ne
dites pas de paroles qui dérangent ;



sachez être solidaires avec ceux qui
ne pensent pas comme vous. Ne vous
maltraitez jamais les uns les autres,
soyez frères de toutes les créatures,
semeurs de paix et de joie »[27].

Retour à la table des matières

Esprit de service. Gouverner
c’est servir

Le mot service n'est pas très
populaire. En revanche, le mot
pouvoir est présenté comme quelque
chose de désirable. Cela montre peut-
être que nous vivons dans un monde
sécularisé qui a oublié que
gouverner, c'est servir. C'est en tout
cas la conception chrétienne de
l'autorité. Celui qui occupe un poste
de responsabilité dans la société – un
dirigeant, un professeur d'université,
un parent, etc. – doit être conscient



qu'il est là pour servir ses sujets, ses
élèves, les membres de sa famille.
Souvent, nous voyons le contraire :
celui qui exerce le pouvoir est perçu
comme ayant la possibilité de se
servir lui-même. Il considère le
pouvoir comme une propriété
personnelle dont il peut tirer profit.
C'est l'origine de phénomènes aussi
répandus sur les cinq continents que
la corruption politique et
économique, l'arbitraire et le désir de
se perpétuer au pouvoir. L'histoire et
la littérature – pensez aux nombreux
rois des pièces de Shakespeare,
comme Macbeth ou Richard III – le
démontrent amplement. Dieu merci,
il existe aussi de nombreux exemples
de personnes qui exercent le pouvoir
avec autorité morale, avec douceur,
avec respect, avec un esprit de
service : ils honorent le nom de «
ministres », un mot qui vient du latin
ministrare, c'est-à-dire servir.



L'une des caractéristiques que saint
Josémaria met le plus souvent en
avant pour la sanctification de toutes
les dimensions sociales est
précisément l'esprit de service. Toute
tâche humaine honnête a pour
finalité intrinsèque le service des
autres. Le médecin sert aussi bien
que la femme au foyer, le balayeur
aussi bien que le chercheur ou
l'employé de banque. Le service n'est
pas quelque chose d'ajouté au travail
humain. « Réfléchissons lentement à
ce qui est au cœur de notre travail
professionnel. Je vous dirai qu'il
s'agit d'une seule intention : servir.
Car dans le monde d'aujourd'hui,
l'importance de la mission sociale de
toutes les professions est évidente :
même la charité est devenue sociale,
même l'enseignement est devenu
social »[28].

Josémaria Escrivá faisait référence
au désir surnaturel de servir Dieu et
les âmes qui doit régner dans le cœur



de tous les chrétiens, et qui a aussi
une dimension humaine : « essayer
d'atteindre la perfection chrétienne
dans le monde d'une manière
propre, avec votre action totalement
libre et responsable dans tous les
domaines de l'activité citoyenne. Un
service désintéressé, qui n'avilit pas,
mais éduque, qui élargit le cœur, le
rend romain, au sens le plus élevé du
terme et conduit à rechercher
l'honneur et le bien des personnes de
chaque pays, afin qu'il y ait chaque
jour moins de pauvres, moins
d'ignorants, moins d'âmes sans foi,
moins de désespérés, moins de
guerres, moins d'insécurité, plus de
charité et plus de paix »[29].

L'esprit de service nous conduit
nécessairement à penser aux autres,
à vivre cette clé anthropologique
chrétienne, indiquée au n. 24 de 
Gaudium et spes : la personne
humaine se réalise dans le don
sincère de soi. C'est dans le cadre des



relations sociales que s'exerce ce don
de soi aux autres. « L'action de
chacun de nous, mes enfants, est
personnelle et responsable. Nous
devons essayer de donner le bon
exemple à chacun et à la société, car
un chrétien ne peut pas être
individualiste, ne peut pas ignorer
les autres, ne peut pas vivre
égoïstement, le dos au monde : il est
essentiellement social, membre
responsable du Corps mystique du
Christ »[30].

Selon sa vision, si l'esprit de service
prévaut dans la société, la
transformation du monde – en étant
toujours conscients des limites
humaines – deviendra une réalité. «
Notre travail apostolique contribuera
à la paix, à la collaboration des
hommes entre eux, à la justice, à la
prévention de la guerre, à la
prévention de l'isolement, à la
prévention de l'égoïsme national et
des égoïsmes personnels : parce que



chacun se rendra compte qu'il fait
partie de toute la grande famille
humaine qui est guidée par la
volonté de Dieu vers la perfection
»[31]. Saint Josémaria est un maître
lorsqu'il s'agit d'élargir les horizons :
même si notre tâche dans la société
est apparemment insignifiante ou de
peu d'importance aux yeux des
hommes, c'est précisément à partir
de là que nous pouvons changer le
monde.

Si tous les domaines de la société
sont une occasion de contribuer au
bien commun, de servir, il est
évident que certains d'entre eux sont
stratégiques. Saint Josémaria insiste
particulièrement sur le service
public, sur l'activité politique. « Dans
tous les domaines où les gens
travaillent, vous devez vous aussi
être présents, avec l'admirable esprit
de service des disciples de Jésus-
Christ qui n’est pas venu pour être
servi mais pour servir : sans



abandonner imprudemment – ce
serait une très grave erreur – la vie
publique des nations, dans laquelle
vous agirez comme de simples
citoyens, ce que vous êtes, avec une
liberté et une responsabilité
personnelles »[32]. Et il insiste : « La
présence loyale et désintéressée dans
le domaine de la vie publique offre
d'immenses possibilités de faire le
bien, de servir : les catholiques ne
peuvent pas (...) déserter ce domaine,
en laissant les tâches politiques aux
mains de ceux qui ne connaissent
pas ou ne pratiquent pas la loi de
Dieu, ou de ceux qui sont ennemis de
sa Sainte Eglise »[33].

S'inscrivant dans une longue
tradition de philosophie politique et
de doctrine sociale, dont les
représentants les plus notables sont
Platon, Aristote, saint Augustin et
saint Thomas, Josémaria Escrivá
propose une définition de l'activité
politique : « La politique, au sens



noble du terme, n'est rien d'autre
qu'un service visant à réaliser le bien
commun de la Cité terrestre. Mais ce
bien a une très grande extension et,
par conséquent, c'est dans l'arène
politique que sont débattues et
édictées les lois de la plus haute
importance, comme celles qui
concernent le mariage, la famille,
l'école, le minimum nécessaire de
propriété privée, la dignité – les
droits et les devoirs – de la personne
humaine »[34].

Dans les textes classiques de
philosophie politique, il est fréquent
de trouver des sections consacrées
aux vertus du gouvernant. Il existe
de nombreux textes de saint
Josémaria dans lesquels il donne une
série de conseils pour bien
gouverner en vue du bien commun.
Par exemple, savoir distribuer les
responsabilités, sans monopoliser le
pouvoir en une seule personne (cf. 
Sillon 972) ; s'entourer de personnes



savantes et morales, et non de
médiocres, pour pouvoir se
distinguer (cf. Sillon 968) ; prendre
des décisions en écoutant ses
collaborateurs, pour éviter les
visions unilatérales (cf. Sillon 392) ;
ne jamais juger ou parler à la légère
de personnes ou de thèmes que l’on
ignore (cf. Sillon 397) ; avoir la
conviction que les gouvernants ne
savent pas tout et doivent apprendre
des autres (cf. Sillon 388).

Dans une lettre datée de 1959 et
adressée aux membres de l'Opus Dei,
il donnait une série d'indications qui
n'étaient pas fondées sur ses idées
politiques personnelles, mais sur la
doctrine sociale de l'Église : «
Lorsque vous devez participer à des
tâches gouvernementales, efforcez-
vous de dicter des lois justes,
auxquelles les citoyens puissent se
conformer. Agir autrement est un
abus de pouvoir et une atteinte à la
liberté du peuple : de plus, cela



déforme sa conscience car, dans de
tels cas, il a parfaitement le droit de
ne pas se conformer à ces lois qui
n'en ont que le nom »[35].

En même temps, il ne suffit pas de
faire de bonnes lois, mais de faire
bénéficier tous les citoyens du bien
commun, en particulier les plus
faibles : « Respectez la liberté de tous
les citoyens, en gardant à l'esprit que
le bien commun doit être partagé par
tous les membres de la communauté.
Donnez à chacun la possibilité
d'élever sa vie, sans humilier les uns
pour élever les autres ; offrez aux
plus humbles des horizons ouverts
pour leur avenir : la sécurité d'un
travail rémunéré et protégé, l'accès à
l'égalité de la culture, parce que cela,
qui est juste, apportera de la lumière
dans leur vie, changera leur humeur
et facilitera leur recherche de Dieu et
de réalités plus élevées »[36].

Retour à la table des matières



Compassion et action

L'une des caractéristiques les plus
importantes de la culture
contemporaine est le rejet de tout
type de discrimination. C'est quelque
chose de très positif d'un point de
vue chrétien, même s'il est
douloureux de voir que différents
groupes de personnes continuent
d'être discriminés, en particulier les
plus faibles ou ceux qui ont des
capacités différentes. À ces groupes
s'ajoutent ceux qui croient qu'il
existe des vérités objectives, ou qui
pensent que cette vie a un sens, ou
encore ceux qui osent professer
publiquement leur foi : il n'est pas
rare que ces personnes – dont
beaucoup de lecteurs de ce livre, je
suppose – soient qualifiées de
fondamentalistes, incapables de
dialoguer avec ceux qui pensent



différemment, ou qui constituent un
danger pour la démocratie.

Récemment, un document du Saint-
Siège a réaffirmé la dignité de
chaque personne : « Une infinie
dignité, inaliénablement fondée dans
son être même, appartient à chaque
personne humaine, en toutes
circonstances et dans quelque état ou
situation qu'elle se trouve. Ce
principe, pleinement reconnaissable
même par la seule raison, fonde la
primauté de la personne humaine et
la protection de ses droits »[37].

Afin de clarifier les éventuels
malentendus sur le terme de dignité,
le document explique que l'on peut
distinguer quatre dimensions de la
dignité : la dignité ontologique, la
dignité morale, la dignité sociale et la
dignité existentielle. La première
dimension est la plus importante. La 
dignité ontologique « concerne la
personne en tant que telle par le



simple fait d'exister et d'être voulue,
créée et aimée par Dieu. Cette dignité
ne peut jamais être effacée et reste
valable au-delà de toutes les
circonstances dans lesquelles les
individus peuvent se trouver »[38]. La 
dignité morale renvoie à l'exercice de
la liberté par la personne humaine.
Nous faisons souvent un mauvais
usage de la liberté et, dans ce cas,
nous nous comportons d'une
manière qui n'est pas « digne » de la
personne humaine. « L'histoire
témoigne que l'exercice de la liberté
contre la loi de l'amour révélée par
l'Évangile peut atteindre des
sommets incalculables dans le mal
infligé à autrui. Lorsque cela se
produit, on se trouve face à des
personnes qui semblent avoir perdu
toute trace d'humanité, toute trace de
dignité. À cet égard, la distinction
introduite ici nous aide à discerner
précisément entre l'aspect de la
dignité morale qui peut
effectivement être "perdue" et



l'aspect de la dignité ontologique qui
ne peut jamais être annulée. Et c'est
précisément à cause de cette
dernière que l'on doit travailler de
toutes ses forces pour que tous ceux
qui ont fait le mal se repentent et se
convertissent »[39].

La dignité sociale fait référence aux
conditions de vie d'une personne. On
peut dire qu'il y a des vies " indignes"
parce que leurs conditions sociales
ne respectent pas la dignité
ontologique dont jouit toute
personne. Parler d'une "vie indigne"
« n'indique en aucun cas un
jugement à l'égard de la personne,
mais vise à mettre en évidence le fait
que sa dignité inaliénable est
contredite par la situation dans
laquelle elle est contrainte de vivre
»[40]. Enfin, l’expression dignité
existentielle se réfère « à des
situations proprement existentielles :
par exemple, le cas d'une personne
qui, bien que ne manquant de rien



d'essentiel pour vivre, a du mal, pour
diverses raisons, à vivre dans la paix,
dans la joie et dans l'espérance. Dans
d'autres situations, c'est la présence
de maladies graves, de contextes
familiaux violents, de certaines
addictions pathologiques et d'autres
malaises qui poussent quelqu'un à
vivre sa condition de vie comme
“indigne” face à la perception de
cette dignité ontologique qui ne peut
jamais être occultée. Les distinctions
introduites ici, en tout cas, ne font
que rappeler la valeur inaliénable de
cette dignité ontologique enracinée
dans l'être même de la personne
humaine et qui subsiste en toutes
circonstances »[41].

Saint Jean Paul II, dans une
perspective personnaliste, a souligné
que « la personne est un être pour
lequel la seule dimension adéquate
est l'amour »[42]. Et François
d'ajouter : « L’amour implique donc
plus qu’une série d’actions



bénéfiques. Les actions jaillissent
d’une union qui fait tendre de plus
en plus vers l’autre, le considérant
précieux, digne, agréable et beau, au-
delà des apparences physiques ou
morales. L’amour de l’autre pour lui-
même nous amène à rechercher le
meilleur pour sa vie. Ce n’est qu’en
cultivant ce genre de relations que
nous rendrons possibles une amitié
sociale inclusive et une fraternité
ouverte à tous »[43].

Saint Josémaria, suivant l'exemple de
Jésus-Christ crucifié, disait que tout
chrétien devait ouvrir grand les bras
pour embrasser toutes les âmes. Il
considérait que chaque personne
avait une valeur infinie, car « nous
valons tout le sang du Christ ». En
reprenant la terminologie du
document que nous venons de citer,
nous pouvons affirmer que, tant
dans sa vie que dans son
enseignement, il a vécu avec toutes
ses conséquences le respect de la



dignité de la personne humaine dans
ses quatre dimensions. Dignité
ontologique, qui le conduisait à
défendre la vie depuis la conception
jusqu'à la mort naturelle, dans un
apostolat constant dans un contexte
culturel où la mentalité anti-vie était
déjà très développée ; dignité morale,
qui le conduisait à rechercher le
pécheur pour le rapprocher des
sources de la grâce, même jusqu'aux
portes de l'enfer ; la dignité sociale,
en éveillant la conscience de tous les
hommes de bonne volonté pour
promouvoir le développement de
tous, surtout des plus pauvres, et
pour atteindre un niveau de vie
conforme à la dignité des enfants de
Dieu ; et enfin la dignité existentielle,
par son souci constant
d'accompagner les personnes seules,
de consoler les malades, de prêcher
la paix dans la famille, etc.

L'attitude personnelle de saint
Josémaria se conjuguait avec sa



volonté d'inculquer à ses enfants
spirituels et à tous ceux que sa
prédication atteignait, la
responsabilité de collaborer à la
solution des problèmes sociaux. Si le
premier pas est la « compassion »
pour les faibles, les pauvres, les
discriminés, le suivant doit être «
l'action » : le chrétien, et toute
personne de bonne volonté, ne peut
rester inactif face à l'injustice sociale.
Son amour pour le Christ, qu'il voyait
dans les pauvres, l'a poussé à
chercher les moyens d'inverser les
situations de pauvreté et de misère
de tant de personnes sur les cinq
continents. Il pensait que, si elle est
authentique, la vie spirituelle doit
nécessairement conduire à une
proximité avec les personnes
souffrantes. Sinon, on tomberait
dans une religiosité subjectiviste qui
contiendrait un confort étranger à
l'esprit du Christ.[44] « On n'aime pas
la justice, écrivait-il dans une
homélie dédiée à saint Joseph, si l’on



n’aime pas que les autres, eux aussi,
en bénéficient. Et il n’est pas juste
non plus de s’enfermer dans une
religiosité commode et d’oublier les
besoins d’autrui. Celui qui désire être
juste aux yeux de Dieu, fait tout pour
que la justice se réalise parmi les
hommes, non seulement pour ne pas
laisser bafouer le nom de Dieu, mais
aussi parce que être chrétien veut
dire assumer toutes les nobles
aspirations que l’on trouve dans le
cœur de l’homme. En paraphrasant
un texte célèbre de l’apôtre Jean, on
peut dire que celui qui se dit juste
envers Dieu, sans l’être envers les
autres hommes, est un menteur, et
que la vérité n’est pas en lui »[45].

Tout en respectant le pluralisme
légitime lorsqu'il s'agit de trouver des
solutions techniques pour résoudre
les urgences sociales, il n'a pas
manqué de rappeler qu'un élément
central de l'Évangile est la
prédilection pour les pauvres et les



malades, qui doivent jouir des
mêmes droits que les autres
personnes. Au milieu du siècle
dernier, il affirmait sans ambages : «
En ces temps de confusion, on ne sait
pas ce qui est à droite, au centre ou à
gauche, politiquement ou
socialement. Mais si l'on entend par
gauche la réalisation d'un bien-être
pour les pauvres, afin que chacun
puisse satisfaire son droit de vivre
avec un minimum de confort, de
travailler, d'être bien soigné en cas
de maladie, d'avoir des enfants et de
pouvoir les éduquer, de vieillir et
d'être soigné, alors je suis plus à
gauche que n'importe qui d'autre.
Naturellement, dans le cadre de la
doctrine sociale de l'Église, et sans
compromis avec le marxisme ou le
matérialisme athée ; ni avec la lutte
des classes antichrétienne, parce que
nous ne pouvons pas faire de
compromis sur ces choses »[46].



Pour saint Josémaria, les exigences
de la justice sont incontournables et
il faut tout mettre en œuvre pour
qu'elles soient respectées. En même
temps, dans sa vision sociale
imprégnée de l'amour du Christ, il
considérait que la justice seule ne
suffit pas. « Soyez bien convaincus
que vous ne résoudrez jamais les
grands problèmes de l’humanité en
partant uniquement de la justice.
Quand on rend purement et
simplement la justice, il ne faut pas
s’étonner que les gens se sentent
meurtris : la dignité de l’homme, qui
est fils de Dieu, requiert bien
davantage. La charité est une partie
inhérente de la justice et doit
l’accompagner. Elle adoucit tout, elle
divinise tout : Dieu est amour. (...) De
la stricte justice à l’abondance de la
charité il y a tout un chemin à
parcourir. Peu nombreux sont ceux
qui persévèrent jusqu’au bout.
Quelques-uns se contentent de
s’approcher du seuil : ils font



abstraction de la justice, se limitant à
un peu de bienfaisance, qu’ils
baptisent charité.(...)La charité, sorte
d’excès généreux de la justice, veut
d’abord que l’on accomplisse son
devoir : on commence par ce qui est
juste ; on continue par ce qui est le
plus équitable… Mais aimer requiert
une grande finesse, une grande
délicatesse, beaucoup de respect,
beaucoup de cordialité ; en un mot,
de suivre le conseil de l’Apôtre :
Portez les fardeaux les uns des autres
et accomplissez ainsi la loi du Christ.
C’est alors que nous vivons
pleinement la charité, que nous
réalisons le commandement de Jésus
»[47].

Tout au long de sa vie, le fondateur
de l'Opus Dei a encouragé
d'innombrables initiatives au service
des plus démunis : instituts de
formation professionnelle,
dispensaires médicaux, écoles
d'agriculture, centres de formation



pour les employées de maison, etc.
En même temps, il n'avait pas la
mentalité de l'assistanat : il fallait
donner aux plus démunis les outils
nécessaires pour qu'ils puissent s'en
sortir par eux-mêmes, dans le respect
de leur dignité. Il fallait donc leur
donner une formation humaine et
professionnelle, sans oublier la
formation spirituelle, car hier
comme aujourd'hui, comme l'a
dénoncé le pape François, « la pire
discrimination dont souffrent les
pauvres est le manque d'attention
spirituelle »[48]. Saint Josémaria lui-
même disait : « Enfants de mon âme,
n'oubliez pas que la plus triste des
misères est la pauvreté spirituelle, le
manque de doctrine et de
participation à la vie du Christ »[49].

Il a également encouragé les
universités et les écoles de commerce
à promouvoir la responsabilité
sociale et l'esprit de service, afin de
mettre cette formation de haut



niveau au service du bien commun.
Il a cherché à faire en sorte que les
personnes les plus éduquées et les
plus aisées économiquement
aiguisent leur sensibilité sociale, non
pas tant en raison de principes de
philosophie politique ou
économique, mais d'une mentalité
conforme aux sentiments du Cœur
du Christ : « Un homme ou une
société qui demeurent passifs devant
les tribulations ou les injustices, qui
ne s’efforcent pas de les soulager,
n’est pas à la mesure de l’amour du
Cœur du Christ. Les chrétiens, tout
en conservant leur liberté d’étudier
et de mettre en œuvre différentes
solutions, en fonction d’un
pluralisme légitime, doivent avoir en
commun ce même désir de servir
l’humanité. Sinon, leur christianisme
ne sera pas la Parole et la Vie de
Jésus : ce sera un déguisement, une
mascarade devant Dieu et devant les
hommes »[50].



Nous ne pouvons pas nous contenter
de résoudre les problèmes
personnels et familiaux. Ils sont
prioritaires, mais ils doivent
constituer la plate-forme pour nous
lancer « au large » à la recherche de
tous les hommes et de toutes les
femmes, pour apporter le message
du Christ à chacun d'eux. « L'amour
du Christ, écrit saint Paul, nous
presse » (2 Co 5,14). Et l'amour
implique le don de soi, la sortie de
soi, le don sincère. En d'autres
termes, il nous pousse à nous
compliquer la vie. Au Venezuela, lors
d'une de ces réunions de masse qu'il
tenait avec toutes sortes de
personnes, répondant à une question
sur l'éducation des enfants par
rapport aux biens matériels, saint
Josémaria leur dit :

« Je les emmènerais se promener...
dans ces quartiers autour de la
grande ville de Caracas. Je leur
mettrais la main devant les yeux, puis



je l'enlèverais pour qu'ils voient les
bidonvilles, les uns sur les autres : et
vous leur aurez répondu ! Qu'ils
sachent qu'ils doivent faire bon usage
de l'argent, qu'ils doivent savoir le
gérer, afin que chacun participe d'une
certaine manière aux biens de la terre.
Car il est très facile de dire : je suis
très bon, si l’on n’a jamais été dans le
besoin. Un de mes amis, un homme
très riche, m'a dit un jour : « Je ne sais
pas si je suis bon, parce que je n'ai
jamais eu ma femme malade, sans
travail et sans un sou ; je n'ai pas eu
mes enfants affaiblis par la faim, sans
travail et sans un sou ; je ne me suis
pas trouvé au milieu de la rue, couché
sans abri… Je ne sais pas si je suis un
honnête homme : qu'aurais-je fait si
tout cela m'était arrivé ? Ecoutez,
nous devons faire en sorte que cela
n'arrive à personne ; nous devons
permettre aux gens, par leur travail,
de s'assurer un minimum de bien-être,
d'être à l'aise dans la vieillesse et dans
la maladie, de s'occuper de l'éducation



de leurs enfants, et de tant d'autres
choses nécessaires. Rien des autres ne
peut nous être indifférent et, de notre
place, nous devons veiller à
promouvoir la charité et la justice
»[51].

* * *

Le chrétien qui, en cohérence avec
l'Évangile et bien formé à la doctrine
sociale, cherche à influencer la
communauté, avec responsabilité
sociale, respect de la liberté d'autrui,
capacité de dialogue, esprit de
service et compassion active pour les
plus pauvres, est un générateur de
changement positif. Comme les
cercles concentriques produits par
une pierre jetée dans l'eau, son
influence s'étendra jusqu'aux
extrémités de la terre. Si ces
chrétiens sont nombreux, il y aura
des raisons d'espérer un monde
meilleur, avec plus d'amour, de
compréhension, de paix, de pardon.



Ne tombons pas dans l'utopie, car la
présence du mal sera toujours
présente jusqu'à la fin des temps.
Mais il est de notre responsabilité
d'apporter notre contribution pour
rendre la coexistence sociale plus
chrétienne et donc plus humaine.

Il y a quelques semaines, j'ai vu sur
les étagères d'une librairie de
Yaoundé, la capitale du Cameroun,
un livre dont le titre était : « Le pire
n'est pas encore arrivé ». Comme
titre, ce n'est pas très excitant. Avec
les certitudes que nous donne la foi,
nous pouvons affirmer que, si nous
sommes fidèles à notre vocation de
citoyens chrétiens au milieu du
monde, le meilleur n'est pas encore
arrivé. Tout dépend à la fois de Dieu
et de notre correspondance libre et
responsable à la grâce divine.

Retour à la table des matières



[1] Lettre n° 3, 46a, in Cartas I, Edition
critique et annotée de Luis Cano,
Rialp, Madrid 2020.

[2] Lettre n. 3, 29b, in ibidem.

[3] Lettre n. 3, 45b, in ibidem.

[4] Pape François, Encyclique Fratelli
tutti, 3-X-2020, n° 86.

[5] Lettre n. 3, 46c, in Cartas I, cit.

[6] Pape François, Encyclique Fratelli
tutti, 3-X-2020, n° 67

[7] Lettre, 15-X-1948, n° 28.

[8] F. OCÁRIZ, Conférence “Elargir son
cœur”, 22 janvier 2023.

[9] Amis de Dieu, 32

[10] Entretiens, 53

[11] Sillon, 313

[12] Article Las riquezas de la fe, ABC,
2-XI-1969



[13] Entretiens, 117

[14] Las riquezas de la fe, ABC 2-
XI-1969

[15] Cf. A. RODRÍGUEZ LUÑO, La
formazione della coscienza in
materia sociale e politica secondo gli
insegnamenti del beato Josemaría
Escrivá, in Romana, Janvier-Juin
1991, 162-181

[16] Sillon, 275.

[17] Lettre n° 4, 3a, in Cartas I, cit.

[18] Ibid. 3c.

[19] Ibid. 4c.

[20] Ibid. 6d.

[21] Ibid. 8c.

[22] Ibid. 11a.

[23] Ibid. 12a.

[24] Ibid. 12e et 12d.



[25] Ibid. 13e.

[26] Ibid. 24b. cvd.

[27] Notes d’une réunion familiale, 15-
VI-1974 (Archives Générales de la
Prélature, ci-après AGP, bibliothèque,
PO4, vol. II, 482).

[28] Lettre n°3, 26b.

[29] Lettre n°8, 1b, in Cartas II, édition
critique et annotée de Luis Cano,
Rialp, Madrid 2022.

[30] Ibid. 37d.

[31] Ibid. 38a.

[32] Ibid. 40e.

[33] Ibid. 41a.

[34] Ibid. 42a.

[35] Lettre n° 29, 52

[36] Ibid.



[37] Dicastère pour la doctrine de la
foi, Déclaration Dignitas infinita sur
la dignité humaine, 8-IV-2024, n° 1

[38] Ibid. n°7

[39] Ibid.

[40] Ibid. n° 8

[41] Ibid.

[42] Saint Jean Paul II, Entrer dans
l’Espérance

[43] Pape François, Fratelli tutti, n° 94.

[44] Cf. SCHLAG, M., entrée Promoción
y desarrollo, in Diccionario…, cit.,
1026.

[45] Quand le Christ passe, 52

[46] Instruction, V-1935/14-IX-1950,
note 146.

[47] Amis de Dieu, 172-173



[48] Pape François, Evangelii gaudium,
200.

[49] Lettre n° 29, 52.

[50] Quand le Christ passe, 167

[51] Notes d’une réunion familiale, 9-
II-1975 (AGP, Bibliothèque, P04, 1975,
vol. III, 83-84).

Mariano Fazio

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/bedocare-
Mariano-Fazio-message-et-heritage-
social-de-saint-josemaria-amerique-

latine/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/bedocare-Mariano-Fazio-message-et-heritage-social-de-saint-josemaria-amerique-latine/
https://opusdei.org/fr-be/article/bedocare-Mariano-Fazio-message-et-heritage-social-de-saint-josemaria-amerique-latine/
https://opusdei.org/fr-be/article/bedocare-Mariano-Fazio-message-et-heritage-social-de-saint-josemaria-amerique-latine/
https://opusdei.org/fr-be/article/bedocare-Mariano-Fazio-message-et-heritage-social-de-saint-josemaria-amerique-latine/
https://opusdei.org/fr-be/article/bedocare-Mariano-Fazio-message-et-heritage-social-de-saint-josemaria-amerique-latine/

	Le message de saint Josémaria et son héritage social 50 ans après sa venue en Amérique latine
	Sommaire
	Télécharger le texte de la conférence
	L’appel universel à la sainteté au milieu du monde, dans tous les milieux sociaux
	Unité de vie
	Formation à la doctrine sociale de l’Eglise
	Sens des responsabilités
	Amour de la liberté, pluralisme
	Capacité de dialogue
	Esprit de service. Gouverner c’est servir
	Compassion et action


