
opusdei.org

Atteindre tous les
aspects de la
personne humaine –
Le rôle du cœur (I)

La formation n'est pas un
simple savoir : elle touche l'être
entier de la personne pour lui
donner la forme du Christ.

27/08/2018

Lorsque nous parlons de
formation, nous avons tendance à
penser à un savoir. Atteindre la
personne dans son intégralité
requiert une vision beaucoup plus



profonde : celle de l'être. L'objectif
est bien plus élevé, à savoir : se
plonger dans le mystère du Christ
et permette à la grâce de nous
transformer pour nous configurer
à Lui.

Jésus-Christ est certainement l’amour
de notre vie, non seulement le plus
fort parmi d’autres, mais celui qui
donne un sens aux autres amours et
intérêts, aux attentes, ambitions,
travaux et initiatives qui remplissent
nos journées et notre cœur. Dès lors,
il est essentiel d’assurer dans notre
vie spirituelle le caractère central de
la Personne de Jésus-Christ[1]. Étant
le chemin pour entrer en
communion avec le Père dans
l’Esprit Saint, c’est en lui que se
dévoile « le mystère de l’homme »[2],
ce à quoi l’homme est appelé.
Marcher avec le Christ implique
d’améliorer la connaissance de soi
pour approfondir ainsi le mystère
que nous sommes. C’est pourquoi



permettre à Jésus d’être le centre de
notre vie comporte, entre autres, de 
redécouvrir avec de nouvelles
lumières la valeur anthropologique et
chrétienne des différents moyens
ascétiques ; atteindre tous les aspects
de la personne : intelligence, volonté,
cœur, relation avec autrui[3].

Nous sommes les personnes à
atteindre, tout comme ceux que nous
fréquentons pour des raisons
d’amitié et d’apostolat. La formation
reçue ou donnée par nous doit
toucher l’intelligence, la volonté et le
cœur, sans qu’aucun de ces éléments
ne soit négligé ni soumis aux autres.
Ici, nous allons nous contenter de la
formation de l’affectivité, tenant
pour acquise l’énorme importance
qu’a une bonne formation
intellectuelle sur laquelle l’autre doit
s’appuyer. Considérer l’importance
de la formation intégrale nous
permettra de redécouvrir la grande
vérité contenue dans l’affirmation de



saint Josémaria qui, en jouant sur les
mots, identifiait félicité et fidélité[4].

Se former pour être en harmonie
avec le Christ

Certains tendent à considérer la
formation comme un savoir. Ainsi,
serait bien formé celui qui aurait
reçu tout au long de sa vie de bons
contenus doctrinaux, ascétiques,
professionnels, etc. Cependant, un tel
concept est insuffisant : atteindre
tous les aspects de la personne
requiert de concevoir la formation
comme un être. Un bon professionnel
connaît la science et la technique
exigées par sa profession, mais il
possède quelque chose de plus : il a
développé des habitus, des manières
d’être, qui l’aident à bien appliquer
sa science et sa technique : des
habitudes d’attention aux autres, de
concentration dans le travail, de
ponctualité, la capacité de digérer les



succès et les échecs, la persévérance,
etc.

De même, être un bon chrétien ne
consiste pas simplement à connaître,
chacun selon sa situation dans
l’Église et dans la société, la doctrine
sur les sacrements, la prière ou
encore les normes morales générales
et professionnelles. L’objectif est
beaucoup plus élevé : plonger dans le
mystère du Christ pour connaître sa
largeur et sa profondeur (cf. Ep 3, 18)
et permettre que sa Vie entre dans la
nôtre au point d’être à même de
répéter avec saint Paul : Ce n’est
plus moi qui vis, mais le Christ qui
vit en moi (Ga 2, 20). C’est-à-dire être
alter Christus, ipse Christus [5],
permettre à la grâce de nous
transformer progressivement pour
nous configurer à lui. Cette attitude
n’est pas simplement passive, se
limitant à ne pas entraver l’action de
la grâce, car l’Esprit Saint ne nous
transforme pas dans le Christ sans



notre coopération libre et volontaire.
Or, elle ne suffit pas non plus : nous
donner au Seigneur, lui donner notre
vie, ce n’est pas uniquement nous en
remettre à lui dans nos décisions et
nos activités ; c’est aussi lui faire don
de notre cœur, de notre affectivité,
voire de notre spontanéité. Pour cela,
une bonne formation intellectuelle et
doctrinale est indispensable qui
configure notre tête, tout en exerçant
une influence sur nos décisions. Mais
cette doctrine doit aussi pénétrer en
nous jusqu’à toucher notre cœur, ce
qui requiert l’esprit de lutte… et du
temps. Autrement dit, il faut acquérir
les vertus, objectif précisément de la
formation.

Certains craignent que l’insistance
sur les vertus débouche sur le
volontarisme. Rien n’est plus éloigné
de la réalité. À la racine de cette
confusion se trouve peut-être une
vision erronée de la vertu,
considérée comme un simple



supplément de force pour la volonté,
rendant capable celui qui la possède
d’accomplir la norme morale, y
compris lorsque celle-ci s’oppose à
ses inclinations personnelles. Cette
idée, assez répandue, est en effet
d’origine volontariste. En définitive,
la vertu consisterait dans la capacité
d’aller à contre-courant de ses
inclinations lorsque la norme morale
l’exige. Certes, cette idée comporte
un fond de vérité, mais une telle
vision qui fait des vertus des qualités
froides est incomplète et conduit à
nier en pratique nos inclinations,
intérêts et sentiments. Sans le
vouloir, elle finirait par faire de
l’indifférence un idéal, comme si la
vie intérieure et le don de soi
consistaient dans un état d’esprit où
rien de ce qui pourrait être un
obstacle à nos décisions futures ne
nous attirait plus.

Envisager la formation de cette façon
empêcherait d’atteindre tous les



aspects de la personne : intelligence,
volonté et cœur ne se
développeraient plus ensemble,
s’appuyant les uns sur les autres et se
soutenant mutuellement, mais l’une
ou l’autre de ces facultés écraserait
les autres. Le développement de la
vie intérieure, en revanche, requiert
cette intégration et, comme de bien
entendu, il n’amène pas à se
rapetisser, à renoncer à ses intérêts
et à son affectivité. L’objectif visé
n’est pas que les affaires ne nous
affectent plus, que ce qui est
important ne nous importe pas, ce
qui est pénible ne nous fasse pas de
mal, les soucis ne nous préoccupent
pas ou que ce qui est attrayant ne
nous attire pas. Bien au contraire, il
conduit à dilater son cœur, qui se
remplit d’un grand amour, sous
l’éclairage duquel il contemple tous
ces sentiments, parvenant, grâce à
cette lumière, à les situer dans un
contexte plus large qui offre des
ressources pour affronter ceux qui



posent des problèmes et aide à saisir
le sens positif et transcendant de
ceux qui sont agréables.

L’Évangile nous montre l’intérêt
sincère avec lequel le Seigneur se
souciait du repos des siens. Venez
vous-mêmes à l’écart, dans un lieu
désert, et reposez-vous un peu (Mc
6, 31). Et la réaction de son cœur
devant la souffrance de ses amis,
comme Marthe et Marie (cf. Jn 11,
1-44). Nous ne pouvons pas imaginer
que, dans ces situations, Jésus-Christ 
jouait un rôle, comme si, en raison de
son union au Père, ce qui arrivait
autour de lui le laissait au fond
indifférent. Saint Josémaria disait
qu’il faut aimer le monde et l’aimer
passionnément [6], et invitait à
mettre son cœur en Dieu et, par lui,
chez les autres, dans le travail qui
nous occupe, dans le travail
apostolique, car le Seigneur ne nous
veut pas secs, raides, semblables à de
la matière inerte [7]. La disponibilité,



par exemple, n’est pas la disposition
de celui pour qui telle ou telle chose
est indifférente, a perdu tout intérêt,
peut-être pour ne pas souffrir si on
lui demande quelque chose qui le
contrarie. Non, c’est la disposition
magnanime de celui qui, à un
moment donné, sait renoncer à
quelque chose de bon et d’attrayant
pour se concentrer plutôt sur le
choix où Dieu l’attend, son désir le
plus profond étant de vivre pour
Dieu. En définitive, il s’agit de
quelqu’un qui, ayant un grand cœur,
des intérêts et de bonnes ambitions,
sait les laisser de côté si cela
convient, non parce qu’il les renie ou
fait en sorte de ne pas en être affecté,
mais plus précisément parce que son
intérêt pour aimer et servir Dieu est
encore plus grand. Non seulement
plus grand mais ce qui donne
progressivement un sens à ses autres
intérêts et les résume.

Jouir dans la pratique des vertus



La formation des vertus exige de
lutter et de surmonter ses
inclinations si elles s’opposent aux
bonnes actions. Telle est la part de
vérité du concept réductionniste,
volontariste, de la vertu auquel nous
faisions allusion plus haut. Or, le trait
essentiel de la vertu ne consiste pas à
s’opposer aux inclinations, mais
plutôt à les former. Dès lors, l’objectif
n’est pas d’être capables de laisser
habituellement l’affectivité de côté
afin de se guider par une règle
extérieure, mais de former
l’affectivité de telle manière que
nous parvenions à jouir avec le bien
que nous avons fait. La vertu
consiste précisément dans cette
jouissance dans le bien, pour ainsi
dire dans la formation du bon goût : 
[Heureux l’homme] qui se plaît
dans la loi du Seigneur, mais
murmure sa loi jour et nuit (Ps 1,
2). En définitive, la vertu est la
formation de l’affectivité et non pas



l’habitude de s’y opposer
systématiquement.

Aussi longtemps que la vertu n’est
pas formée, l’affectivité pourra
opposer une résistance à l’acte bon,
et il faudra la surmonter. Mais
l’objectif ne se limite pas à la
surmonter : il est de développer le
goût pour la bonne attitude. Lorsque
nous possédons la vertu, l’acte bon
peut encore nous coûter, mais nous
ne le posons pas moins avec joie.
Voyons un exemple. Nous lever
ponctuellement le matin, la minute
héroïque [8], nous coûtera
probablement toujours : le jour
n’arrivera peut-être pas où nous
n’aurons plus envie de rester un peu
plus au lit lorsque le réveille-matin
sonne. Or, si nous nous efforçons
habituellement de vaincre la paresse
par amour pour Dieu, le moment
arrivera où nous le ferons avec joie,
tandis que se laisser aller à la
commodité nous déplaira et nous



laissera un arrière-goût amer. De
manière analogue, pour quelqu’un
d’honnête prendre, sans le payer, un
produit dans une boutique est non
seulement interdit, mais aussi un
acte laid, désagréable, en désaccord
avec ses dispositions et son cœur.
Cette configuration de l’affectivité
qui génère la joie face au bien et le
déplaisir face au mal n’est pas une
conséquence collatérale de la vertu
mais une de ses composantes
essentielles. Voilà pourquoi la vertu
nous rend aptes à jouir du bien.

Ce n’est pas un concept purement
théorique. Bien au contraire, le fait
de savoir que lorsque nous luttons
nous ne sommes pas en train
d’apprendre à nous faire violence
mais à jouir du bien, même au prix
d’agir à rebrousse-poil, a une grande
incidence pratique.

La formation des vertus fait que les
facultés et les sentiments apprennent



à se centrer sur ce qui peut
réellement satisfaire nos aspirations
les plus profondes, en reléguant à
une place secondaire, subordonnée
aux plus importantes, tout ce qui
n’appartient qu’à l’ordre des moyens.
En dernier ressort, se former dans
les vertus, c’est apprendre à être
heureux, à jouir de ce qui est grand
et avec ce qui est grand ; en
définitive, se préparer à aller au Ciel.

Si se former c’est grandir dans les
vertus et si les vertus consistent en
un certain ordre des sentiments, il en
découle que l’ensemble de la
formation est une formation de
l’affectivité. Peut-être qu’en lisant ces
lignes quelqu’un objectera que, dans
son effort pour acquérir les vertus,
son intention est plus opérante
qu’affective et rappellera même que
nous n’appelons pas sans motif les
vertus des habitus opérants. C’est
vrai. Cependant, si les vertus nous
aident à faire le bien c’est parce



qu’elles nous aident à sentir
correctement. L’être humain se meut
toujours en vue du bien. Le problème
moral est de savoir pourquoi, dans
une situation déterminée, ce qui n’est
pas bon nous apparaît comme bon. Il
en est ainsi parce qu’en raison du
désordre de nos tendances, nous
surestimons la valeur du bien visé
par l’une d’entre elles, de sorte que
ce bien nous semble plus désirable
ici et maintenant qu’un autre avec
lequel il se trouve en conflit mais
possédant une plus grande valeur
objective, parce qu’il correspond
mieux au bien global de la personne.
Ainsi, par exemple, nous pouvons
hésiter dans une situation concrète
entre dire ou ne pas dire la vérité. La
tendance naturelle vers la vérité
nous la présentera comme un bien.
Mais notre tendance naturelle à jouir
de l’estime des autres pourrait nous
présenter le mensonge comme
opportun, de peur de faire mauvaise
figure. Ces deux tendances sont en



conflit. Laquelle doit prévaloir ? La
réponse dépendra de l’importance
que nous attachons à chacun de ces
biens et, à l’heure de juger,
l’affectivité joue un rôle déterminant.
Si elle est bien orientée, elle aidera la
raison à comprendre que la valeur
de la vérité est très grande et que
l’estime des autres n’est pas désirable
au prix d’y renoncer. Cet amour de la
vérité par-dessus d’autres biens qui
nous attirent est précisément ce que
nous appelons sincérité. Mais si le
désir de faire bonne figure est plus
fort que l’attrait de la vérité, la raison
pourra facilement s’abuser et, tout en
sachant que ce n’est pas bien, juger
plus opportun de mentir. Même si
nous savons pertinemment que nous
ne devons pas mentir, nous pouvons
considérer que, ici et maintenant, il
convient de le faire.

L’affectivité convenablement
orientée aide à faire le bien parce
qu’elle permet d’abord de le



percevoir. D’où le grand intérêt à
bien la former. Comment ? Nous
allons exposer quelques idées dans le
prochain éditorial. Pour le moment,
nous nous limiterons à signaler
quelque chose qu’il faut savoir avant
d’aborder ce sujet.

La volonté et les sentiments

Nous venons de dire qu’une
affectivité convenablement orientée
aide à bien agir. Nous pouvons
inverser les termes de l’affirmation :
bien agir nous aide à bien orienter
l’affectivité.

Nous savons par expérience que
nous n’arrivons pas à contrôler
directement nos sentiments. Il
convient de ne pas l’oublier si nous
ne voulons pas connaître facilement
frustrations et découragements. Si
ces derniers nous prennent, nous
n’arriverons pas à résoudre le
problème en décidant simplement
que nous devrions nous sentir



joyeux. Il en est de même de l’audace
ou de la timidité, de la peur ou de la
honte, ou bien de l’attrait sensible de
quelque chose que nous estimons
désordonné. D’autres fois, nous
souhaiterions peut-être être plus
naturels avec quelqu’un qui, pour
des raisons jugées insignifiantes, ne
nous est pas sympathique, sans pour
autant y parvenir. Nous sommes
alors conscients que le fait de se
proposer d’être plus simple avec lui
ne résout pas la difficulté. En
définitive, il ne suffit pas d’une
décision de la volonté pour que les
sentiments correspondent à nos
désirs. Cependant, que la volonté ne
contrôle pas directement les
sentiments ne signifie pas qu’elle
n’ait aucune prise sur eux.

En éthique, le contrôle que la volonté
peut exercer sur les sentiments est
qualifié de politique, parce qu’il
ressemble à celui dont un
gouvernant peut user dans ses



décisions envers ses sujets. Puisqu’ils
sont libres, il ne peut pas les
contrôler directement. Mais il peut
adopter certaines mesures, comme
par exemple diminuer les impôts
dans l’espoir d’obtenir, par le biais de
la volonté libre des citoyens, certains
résultats, tels qu’une augmentation
de la consommation ou des
investissements. Nous aussi nous
pouvons poser certains actes dans
l’espoir qu’ils suscitent des
sentiments déterminés. Ainsi, au
moment de chercher des aides pour
une activité apostolique, nous
pouvons nous attarder à considérer
le bien qu’elle pourra faire, afin de
nous sentir plus audacieux pour
solliciter un don qui rendra possible
sa mise en route. Nous pouvons
considérer notre filiation divine,
espérant que de la sorte un revers
professionnel nous affectera moins
sur le plan de la sensibilité. Nous
savons aussi que l’ingestion d’une
certaine dose d’alcool peut



provoquer un état transitoire
d’euphorie ; et que si nous
retournons volontairement dans la
tête des attitudes injustes dont nous
avons souffert, nous provoquerons
des réactions de colère. Voilà
quelques exemples de l’influence,
toujours indirecte, que la volonté
peut exercer à court terme sur les
sentiments.

Bien plus importante est, cependant,
l’influence que la volonté exerce à
long terme sur l’affectivité, étant
donné que c’est cette influence qui
permet de lui donner une forme, c’est-
à-dire de la former. En réfléchissant
sur ce processus, nous comprenons
que la personne est une et que la
formation n’atteint ses objectifs que
si elle touche l’intelligence, la volonté
et le cœur. Ce sur quoi nous nous
attarderons dans le prochain
éditorial.

d'après Julio Diéguez



[1]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 14
février 2017, n° 8.

[2]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes (7 décembre 1965),
n° 22.

[3]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 14
février 2017, n° 8.

[4]. Sillon, n° 84 : « Ton bonheur sur
la terre s’identifie à ta fidélité à la foi,
à la pureté, et au chemin que le
Seigneur a tracé pour toi ». Cf. aussi,
par exemple, Instruction,
mai-1935/14 septembre 1950, 60 ; 
Instruction, 8 décembre 1941, 61 ; 
Amis de Dieu, n° 189.

[5]. Quand le Christ passe, n° 96.

[6]. Il suffit de mentionner le titre de
son homélie Aimer le monde
passionnément, dans Entretiens, nos

113-123.



[7]. Amis de Dieu, n° 183.

[8]. Chemin, n° 206.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/atteindre-tous-
les-aspects-de-la-personne-humaine-le-

role-du-coeur/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/atteindre-tous-les-aspects-de-la-personne-humaine-le-role-du-coeur/
https://opusdei.org/fr-be/article/atteindre-tous-les-aspects-de-la-personne-humaine-le-role-du-coeur/
https://opusdei.org/fr-be/article/atteindre-tous-les-aspects-de-la-personne-humaine-le-role-du-coeur/
https://opusdei.org/fr-be/article/atteindre-tous-les-aspects-de-la-personne-humaine-le-role-du-coeur/

	Atteindre tous les aspects de la personne humaine – Le rôle du cœur (I)

