
opusdei.org

Thème 9. L'homme a
été créé par Dieu en
tant qu’homme et
femme

L'être humain est une personne
de par le fait d’être humain.
L'égalité des personnes doit
s'exprimer dans le respect de
chaque individu et des groupes.
La discrimination, le racisme ou
la xénophobie sont injustes. Le
mariage est une « conjugalité »,
c'est un lien de « copossession ».
L'Église exige que les personnes
ayant des tendances
homosexuelles soient
accueillies avec respect,
compassion et délicatesse.



09/10/2022

Dieu seul est plénitude ; Lui seul est
par Lui-même. Tous les êtres créés
rendent gloire à Dieu par leur
existence et le reflètent dans
l'harmonie et la beauté de leur
ensemble. Le Kilimandjaro et les
steppes de Sibérie, le fleuve Amazone
et l'océan Indien, les récifs coralliens
d'Australie et l'immensité du cosmos
rendent gloire à Dieu. Les êtres
vivants rendent d'ailleurs gloire à
Dieu du fait même de leur vie : leur
mouvement, leur développement,
leur nécessaire inclination à la
perfection qui leur correspond : des
formes de vie les plus simples aux
plus complexes.

L'être humain, cependant, n'est pas
une créature de plus dans l'échelle de
la création : « De toutes les créatures
visibles, seul l’homme est "capable de



connaître et d’aimer son
Créateur" (Gaudium et Spes 12, § 3) ;
il est "la seule créature sur terre que
Dieu a voulue pour elle-
même" (Gaudium et Spes, 24,3)
» (Catéchisme, 356). Le fait singulier
de pouvoir être à l'origine de nos
actes est une différence radicale :
essentielle et pas seulement de degré.

La structure de l'être humain
présuppose une composition de
matière et d'esprit qui forme un seul
et même sujet. L'être humain n'est
donc pas une « juxtaposition de deux
éléments opposés », mais l'union de
deux co-principes en une seule
substance, de sorte que « le corps de
l’homme participe à la dignité de
l’"image de Dieu" : il est corpshumain
précisément parce qu’il est animé
par l’âme spirituelle, et c’est la
personne humaine tout entière qui
est destinée à devenir, dans le Corps
du Christ, le Temple de l’Esprit (cf. 1



Co 6, 19-20 ; 15, 44-45) » (Catéchisme,
364).

Cette réalité ontologique – de notre
nature – rend possible pour l’être
humain la capacité de connaître et
d’aimer : c'est pourquoi nous
pouvons maîtriser le cosmos, avoir
conscience de nous-mêmes,
percevoir que les autres sont aussi
un « moi » unique, découvrir et
fréquenter Dieu et l'aimer en le
choisissant comme finalité, et
orienter notre vie pour lui rendre
gloire en accomplissant sa Volonté.

Ainsi, « Dieu a tout créé pour
l’homme (cf. Gaudium et Spes 12, § 1 ;
24, § 3 ; 39, § 1), mais l’homme a été
créé pour servir et aimer Dieu et
pour Lui offrir toute la création »[1]

(Catéchisme, 358). En résumé,
l'homme a été créé par Dieu en tant
que corps et esprit afin qu'il lui
rende gloire en ordonnant à Lui, par



amour, toutes les réalités matérielles
et spirituelles.

Dignité humaine, racisme,
xénophobie et discrimination

« Parce qu’il est à l’image de Dieu
l’individu humain a la dignité de 
personne : il n’est pas seulement
quelque chose, mais quelqu’un
» (Catéchisme, 357). C'est pourquoi la
relation de l'être humain avec le
cosmos, avec les autres personnes et
avec Dieu est tout à fait particulière,
différente de celle de toutes les
autres créatures visibles : c’est la
particularité d'un sujet qui est
unique et capable d'aimer librement.
De cette façon, on comprend que
seule la fin pour laquelle il a été créé
– l’amour de Dieu et des autres –
rend raison de la grandeur de son
être et constitue « la raison
fondamentale de sa dignité
» (Catéchisme, 356).



À son tour, cette dignité intrinsèque
de la personne humaine est le
fondement sur lequel repose l'égalité
radicale de tous : dans leur être et
dans leur liberté d'agir. « Le respect
de la personne humaine implique
celui des droits qui découlent de sa
dignité de créature » (Catéchisme,
1930)[2].

En effet, la qualité d'être une
personne, d'être quelqu'un, est
commune à tout être humain.
Comme est commune celle de son
origine, de sa fin et des moyens dont
il dispose pour l'atteindre. En
revanche, les qualités individuelles
ou sociales, la culture, l’âge, la santé,
etc., ne peuvent changer ni la qualité
d’être une personne ni la dignité
qu'elle implique : être un embryon
humain, un enfant, jeune ou vieux ;
avoir plus ou moins d'éducation, de
richesse, un certain statutsocial ; être
en bonne santé ou malade ; vivre
dans tel ou tel endroit ou à telle ou



telle période historique... : toutes ces
circonstances sont présentes chez le
sujet, mais elles ne changent rien à sa
condition d'être personnel[3]. L'être
humain est une personne du fait qu'il
est humain.

En outre, l'être humain est un sujet
essentiellement relationnel, car toute
la structure de son être a été «
conçue » pour l'amour, et l'amour
présuppose une inclination à une
relation étroite et positive avec Dieu
et avec les autres êtres personnels.
Cette réalité constitue un autre
fondement de l'égalité de la
personne, qui doit s'exprimer dans le
respect de chaque individu et dans le
respect de la collectivité.

La discrimination, quant à elle, se
définit comme « la sélection par
l'exclusion », ou encore comme le
traitement inégal d'une personne ou
d'un groupe sur la base de la race, de
la religion, de la politique, du sexe,



de l'âge, de la condition physique ou
mentale, etc. En d'autres termes, il
s'agit d'un traitement inégal, injuste,
et non d'une simple « différenciation
»[4]. Traiter différemment ce qui est
en soi égal est aussi injuste que de
traiter également des réalités
différentes. La discrimination, dans
son sens négatif général, n'est jamais
justifiée.

Le racisme est une forme d'exaltation
d'une ethnie spécifique (idolâtrie[5])
qui attribue des qualités supérieures
et des droits exclusifs à une race
spécifique et considère les autres
races comme essentiellement
inférieures, moins dignes et exclues
de certains droits. Il peut également
ne prendre qu'une forme négative, à
savoir le refus au respect et aux
droits dus à toute personne et à tout
groupe de personnes (par exemple,
l'antisémitisme, le mépris des
tziganes, etc. ; en bref, la



considération de toute race comme
inférieure).

La xénophobie est « la haine, le
dégoût ou l'hostilité envers les
étrangers ». Il s'agit également d'un
ciblage négatif et excluant (de la
prise en compte de la dignité qui est
due et, le cas échéant, de la
reconnaissance des droits
fondamentaux). Elle est
particulièrement grave lorsqu'elle
s'adresse aux plus faibles, comme les
immigrants ou les réfugiés.

Toute discrimination qui élimine ou
limite le respect de la vie est
également injuste : par exemple, en
s'arrogeant le droit de décider quelle
vie vaut la peine d'être vécue et
laquelle ne la vaut pas, ou en
imposant à une personne des
exigences qui s'ajoutent au fait même
d'être une personne (en termes de
handicap physique ou mental, d'âge
ou de santé, etc.) Tout aussi injuste



est la discrimination qui impose des
devoirs ou diminue les droits en
raison d'une différence accidentelle :
« Toute forme de discrimination
touchant les droits fondamentaux de
la personne, qu’elle soit sociale ou
culturelle, qu’elle soit fondée sur le
sexe, la race, la couleur de la peau, la
condition sociale, la langue ou la
religion, doit être dépassée et
éliminée, comme contraire au
dessein de Dieu (Gaudium et Spes,
29,2) »[6].

Dimension anthropologique de la
sexualité

« L’homme et la femme sont créés,
c’est-à-dire ils sont voulus par Dieu :
dans une parfaite égalité en tant que
personnes humaines, d’une part, et
d’autre part dans leur être respectif
d’homme et de femme. "Être
homme", "être femme" est une réalité
bonne et voulue par Dieu : (…).
L’homme et la femme sont, avec une



même dignité, "à l’image de Dieu".
Dans leur "être-homme" et leur "être-
femme", ils reflètent la sagesse et la
bonté du Créateur » (Catéchisme, 369)
[7].

La personne a une « dimension
sexuée », qui l’englobe et la façonne
entièrement : la personne « est »
femme ou « est » homme dans tous
les aspects de sa vie : biologique,
psychologique et spirituel[8]. L'égalité
radicale réside précisément dans le
fait « d'être une personne humaine
» : la différence réside dans « la
manière » d'être une personne
humaine. La femme et l'homme sont
des « présentations différentes » de
la même et unique réalité
personnelle, destinée à une
communion particulière[9].

L'affirmation de l'hétérosexualité se
fonde sur l'acceptation de la
différence naturelle entre les
personnes féminines et masculines :



elle proclame l'égalité en tant que
personnes et reconnaît en même
temps la différence dans la manière
d'être une personne. Et, en outre, elle
soutient que cette base d'égalité et de
différence rend possible une relation
intersubjective particulière, dans
laquelle chacun contribue et reçoit :
il en découle un enrichissement
complémentaire et la possibilité de
constituer un principe commun de
génération. L'inclinaison naturelle
entre l'homme et la femme,
s’agissant de personnes humaines,
conduit à un type d'amour
spécifique, l'amour conjugal, qui
présuppose le don et l'acceptation de
l'autre précisément dans ce qui est
différent. Le mariage n'est pas une
forme de cohabitation sexuelle
légitimée, mais une « conjugalité »[10],
c'est-à-dire un lien de « copossession
» de chacun sur l'autre dans ce qu'il
est comme homme et femme, comme
époux et épouse, comme mère et
père potentiels. Cette union,



exclusive et permanente, est à son
tour requise pour la dignité des
enfants qui peuvent venir, et pour
prendre soin d’eux et pour leur
éducation[11].

Il est évident que l'inégalité de
traitement entre les femmes ou les
hommes, sur la base de leur statut en
tant que tels, porte atteinte à la
dignité de la personne. La
différenciation positivedes femmes
(ou, le cas échéant, des hommes) est
légale et légitime lorsqu'elle vise à
répondre à une situation spécifique
ou à corriger une situation injuste ou
un déséquilibre dans une
circonstance sociale donnée. Et elle
est licite parce qu'il s'agit d'une
tentative d'équilibrer un
déséquilibre injuste antérieur.

Les études sur les différences entre
les sexes et leur traitement ont
progressé en quantité et en qualité et
ont fourni des considérations



intéressantes. Certaines dérives de la
théorie du genre mettent en évidence
une rupture radicale entre la réalité
de la nature et du comportement en
matière de différenciation sexuelle.
Ils affirment que le sexe, en tant que
tel, n'existe pas, mais a été une
création culturelle. Naturellement,
dans cette perspective, il n'est pas
nécessaire d'envisager l'égalité entre
les femmes et les hommes, car la
différence [le sexe] n'existe pas en
tant que telle : il y a simplement des
traits biologiques, mais ceux-ci font
partie de la neutralité naturelle du
corps humain et doivent être au
service de la liberté de chaque
individu : tout le reste serait
discrimination et artifice. La
première aliénation au niveau
personnel, affirment-ils, est donc
d'accepter la « différence réelle » des
femmes et des hommes, dont
l'imposition du mariage hétérosexuel
et de la famille monogame découlent
comme des conséquences



nécessaires. En abolissant cette
aliénation on devrait également
éliminer le lien entre l'union homme-
femme et la procréation, la maternité
elle-même (qui punit les femmes) et
les relations qui en découlent : la
parenté.

Dans cette conception, les
caractéristiques du corps sont à la
libre disposition de ce que chacun
désire, et sont donc modifiables à
tout moment. Je suis ce que je décide
d'être selon mon désir : il n'y a pas
d'autres variables. Je peux avoir un
corps aux caractéristiques
masculines et me sentir femme, ou
homosexuel, ou bisexuel ; je peux
vouloir être transsexuel, etc. Toutes
les possibilités de la volonté propre
sont ouvertes et également
légitimes : parce qu'il n'y a pas de
réalité objective qui les limite. Tout
cela est en contraste avec les
enseignements de l'Église sur la
structure même de l'être humain :



l'unité de la matière et de l'esprit, le
sens de la corporalité sexuée, la
complémentarité du mâle et de la
femelle, la liberté, l'engagement,
l'amour conjugal, la réalité de l'union
conjugale et de la famille, etc..

L'homosexualité (masculine ou
féminine) est une attirance exclusive
ou prédominante pour les personnes
du même sexe. Elle peut être le
résultat de nombreuses variables,
notamment les caractéristiques
psychologiques de la personne et sa
biographie[12]. « La Tradition [de
l'Église] a toujours déclaré que « les
actes homosexuels sont
intrinsèquement désordonnés
» (Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, décl. Persona humanae, 8). Ils
ferment l'acte sexuel au don de la vie
(Catéchisme, 2357) ».

« Un nombre non négligeable
d’hommes et de femmes présente des
tendances homosexuelles foncières.



Cette propension, objectivement
désordonnée, constitue pour la
plupart d’entre eux une épreuve. Ils
doivent être accueillis avec respect,
compassion et délicatesse. On évitera
à leur égard toute marque de
discrimination injuste. Ces personnes
sont appelées à réaliser la volonté de
Dieu dans leur vie, et si elles sont
chrétiennes, à unir au sacrifice de la
croix du Seigneur les difficultés
qu’elles peuvent rencontrer du fait
de leur condition » (Catéchisme,
2358).

L'exhortation apostolique Amoris
laetitia souligne l'amour
inconditionnel du Christ pour toutes
les personnes sans exception, et
réaffirme « que chaque personne,
indépendamment de sa tendance
sexuelle, doit être respectée dans sa
dignité et accueillie avec respect,
avec le soin d’éviter « toute marque
de discrimination injuste
» (Catéchisme, 2358 ; cf. Rapport final,



2015, 76) et particulièrement toute
forme d'agression et de violence
» (Amoris Laetitia, 250). D’un autre
côté, les familles, elles aussi, sont
invitées à « assurer un
accompagnement respectueux (…)
afin que leurs membres qui
manifestent une tendance
homosexuelle puissent bénéficier de
l’aide nécessaire pour comprendre et
réaliser pleinement la volonté de
Dieu dans leur vie (cf. Catéchisme,
2358) » (Ibid.).

En outre, l'Église nous rappelle que «
les personnes homosexuelles sont
appelées à la chasteté. Par les vertus
de maîtrise, éducatrices de la liberté
intérieure, quelquefois par le soutien
d’une amitié désintéressée, par la
prière et la grâce sacramentelle, elles
peuvent et doivent se rapprocher,
graduellement et résolument, de la
perfection chrétienne (Catéchisme,
2359). C’est, en d'autres termes,
l'appel à la chasteté auquel tous les



chrétiens sont invités qui leur est
également adressé.

En ce qui concerne la prétendue
assimilation des unions
homosexuelles au mariage,
l'enseignement de l'Église rappelle
que « rien ne permet d'assimiler ou
d'établir des analogies, même
lointaines, entre les unions
homosexuelles et le plan de Dieu sur
le mariage et la famille » (Amoris
laetitia, 251). Il ne s'agit pas d'une
interdiction de l'Église ou de
l'imposition d'une mesure punitive. Il
s’agit de souligner que ces unions ne
peuvent être assimilées à l'union
conjugale, et qu'il n'est pas juste de
leur attribuer les mêmes effets : car
dans ce cas, il n'y a pas conjugalité
(qui présuppose la relation
différentielle des sexes), et ceux qui
vivent ensemble ne peuvent
constituer un principe commun de
génération.



Bibliographie

- Catéchisme de l'Église catholique, nos

356-373 :

- ID., nn° 2357-2359

- Jean-Paul II - Yves Semen, Abrégé de
la théologie du corps, Cerf, 2016.

- Guillaume Derville, Un seul cœur
pour aimer. Anthropologie de
l’amour, Laurier, 2021.

- Stéphane Seeminckx, Créés pour se
donner, Téqui, 2018.

[1] Le texte de ce point du Catéchisme
se poursuit par cette citation
expressive de saint Jean
Chrysostome : « Quel est donc l’être
qui va venir à l’existence entouré

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1C.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P80.HTM


d’une telle considération ? C’est
l’homme, grande et admirable figure
vivante, plus précieux aux yeux de
Dieu que la création tout entière :
c’est l’homme, c’est pour lui
qu’existent le ciel et la terre et la mer
et la totalité de la création, et c’est à
son salut que Dieu a attaché tant
d’importance qu’il n’a même pas
épargné son Fils unique pour lui. Car
Dieu n’a pas eu de cesse de tout
mettre en œuvre pour faire monter
l’homme jusqu’à lui et le faire asseoir
à sa droite » (S. Jean Chrysostome,
serm. in Gen. 2, 1 : PG 54,
587D-588A).

[2] « Ces droits sont antérieurs à la
société et s’imposent à elle. Ils
fondent la légitimité morale de toute
autorité : en les bafouant, ou en
refusant de les reconnaître dans sa
législation positive, une société mine
sa propre légitimité morale (cf. 
Pacem in Terris, 65) » (Catéchisme,
1930).



[3] « Merveilleuse vision qui nous fait
contempler le genre humain dans
l’unité de son origine en Dieu (...) ;
dans l’unité de sa nature, composée
pareillement chez tous d’un corps
matériel et d’une âme spirituelle ;
dans l’unité de sa fin immédiate et de
sa mission dans le monde ; dans
l’unité de son habitation : la terre,
des biens de laquelle tous les
hommes, par droit de nature,
peuvent user pour soutenir et
développer la vie ; unité de sa fin
surnaturelle : Dieu même, à qui tous
doivent tendre ; dans l’unité des
moyens pour atteindre cette fin ; (...)
dans l’unité de son rachat opéré pour
tous par le Christ (Pie XII, Summi
Pontificatus, no 3 ; cf, Nostra aetate no

1) » (Catéchisme, 360).

[4] Il est licite de considérer
différemment ce qui est différent ; en
ce sens, on peut parler de «
traitement différencié positif »
lorsque le bien commun exige ou

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html


conseille de protéger ou de favoriser
un groupe particulier en raison de sa
faiblesse (âge, santé, etc.), ou en
raison de besoins particuliers
(immigrants, etc.), ou en raison du
bien qu'une institution particulière
représente pour le bien commun
(par exemple, dans le mariage et la
famille, les déductions fiscales, le
congé de maternité, etc.). Dans le
domaine juridique, ce type de
protection particulière est appelé 
favor iuris : la faveur de la loi ; non
seulement elle n'est pas injuste, mais
elle répond à la justice qui ordonne
de « donner à chacun ce qui lui
revient » et doit donc être attentive
aux caractéristiques différentielles
des relations intersubjectives qui
existent dans la société.

[5]“ L’idolâtrie ne concerne pas
seulement les faux cultes du
paganisme. Elle reste une tentation
constante de la foi. Elle consiste à
diviniser ce qui n’est pas Dieu. Il y a



idolâtrie dès lors que l’homme
honore et révère une créature à la
place de Dieu, qu’il s’agisse des dieux
ou des démons (par exemple le
satanisme), de pouvoir, de plaisir, de
la race, des ancêtres, de l’État, de
l’argent, etc. » (Catéchisme, 2113).

[6] En même temps, nous devons
accepter – et aimer – l'autre avec ses
différences et sa liberté. Et nous
devons les aimer de cette manière
même s'ils ont des opinions ou des
jugements opposés aux nôtres, même
s'ils ont tort... même s'ils font le mal :
s'il n'y a pas de préjudice pour les
autres, nous pouvons les avertir du
mal qu'ils font, mais nous ne
pouvons pas leur imposer le bien
qu'ils devraient faire. Cette tolérance
n'est pas du relativisme, elle ne
signifie pas qu'il faille admettre que
tous les jugements ou
comportements sont d'égale valeur
car la vérité ou le bien n'existent pas.
Au contraire, cette tolérance est



fondée sur le respect de la liberté de
chaque individu (et des collectivités)
et exige en même temps un
engagement à diffuser la vérité et le
bien. Nous maintenons nos
jugements sur les actions, mais nous
respectons la liberté de l'individu.

[7] « Dieu n’est aucunement à l’image
de l’homme. Il n’est ni homme ni
femme. Dieu est pur esprit en lequel
il n’y a pas place pour la différence
des sexes. Mais les " perfections " de
l’homme et de la femme reflètent
quelque chose de l’infinie perfection
de Dieu : celles d’une mère (cf. Is 49,
14-15 ; 66, 13 ; Ps 130, 2-3) et celles
d’un père et époux (cf. Os 11, 1-4 ; Jr
3, 4-19) » (Catéchisme, 370.).

[8] Le sexe, dans la personne
humaine, ne réside pas seulement
dans la génitalité, et n'est pas non
plus seulement une impulsion
programmée et nécessaire à la



reproduction de l'espèce, comme
chez les autres êtres vivants.

[9] « Le corps qui exprime la féminité
« pour » la masculinité et, vice versa,
la masculinité « pour » la féminité,
manifeste la réciprocité et la
communion des personnes » (Saint
Jean-Paul II, Audience Générale
09.01.1980, no 4 in fine).

[10] Le mot « conjugalité » vient du
verbe latin coniugare, qui signifie «
unir ».

[11] Jean-Paul II, commentant le texte
de la création de l'homme et de la
femme dans la Genèse 2, 24, fait
remarquer : « Le corps qui, dès le
début, à travers sa masculinité ou sa
féminité, aide l’un et l’autre …) à se
retrouver en communion de
personnes, est d’une façon
particulière l’élément constitutif de
leur union lorsqu’ils deviennent
mari et femme » (Audience générale,
21.11.1979, n. 3 in fine).



[12] "Elle a pris de nombreuses formes
différentes au cours des siècles et à
travers les cultures. Son origine
psychique reste largement
inexpliquée" (Catéchisme, 2357)

Juan Ignacio Bañares

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-be/article/9-lhomme-a-
ete-cree-par-dieu-en-tant-quhomme-et-

femme/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-be/article/9-lhomme-a-ete-cree-par-dieu-en-tant-quhomme-et-femme/
https://opusdei.org/fr-be/article/9-lhomme-a-ete-cree-par-dieu-en-tant-quhomme-et-femme/
https://opusdei.org/fr-be/article/9-lhomme-a-ete-cree-par-dieu-en-tant-quhomme-et-femme/
https://opusdei.org/fr-be/article/9-lhomme-a-ete-cree-par-dieu-en-tant-quhomme-et-femme/

	Thème 9. L'homme a été créé par Dieu en tant qu’homme et femme

