
opusdei.org

Pyhä Henki - suuri
tuntematon

Helluntaipäivän lähestyessä
julkaisemme Kristus kulkee
lähelläsi -kirjan Pyhää Henkeä
käsittelevän saarnan.

30.5.2022

Suuri tuntematon*

127. Olemme juuri lukeneet
Apostolien teoista helluntaipäivän
tapahtumista, jolloin Pyhä Henki
laskeutui tulisten kielten muodossa
Herramme opetuslasten päälle.
Tiedämme olevamme läsnä siinä



suuressa Jumalan voiman
ilmenemisessä, jolla kirkko aloitti
tiensä kansojen parissa. Voitto, jonka
Kristus saavutti kuolemasta ja
synnistä kuuliaisuudellaan,
ristinuhrillaan ja
ylösnousemisellaan, ilmenee nyt
koko jumalallisessa kirkkaudessaan.

Opetuslapset, jotka olivat todistaneet
ylösnousseen Kristuksen kunniasta,
tunsivat itsessään Pyhän Hengen
voiman. Heidän mielensä ja
sydämensä avautuivat uudelle
valolle. He olivat seuranneet
Kristusta ja omaksuneet uskolla
hänen opetuksensa, mutta he eivät
aina osanneet ymmärtää hänen
sanojensa koko merkitystä. Totuuden
Henki, joka opettaisi heitä
ymmärtämään kaiken, ei ollut vielä
tullut.[1] He tiesivät, että vain Jeesus
voisi antaa heille ikuisen elämän
sanat, ja he olivat valmiita
seuraamaan häntä ja antamaan
elämänsä hänen puolestaan. Mutta



he olivat heikkoja, ja kun koetuksen
hetki saapui, he pakenivat ja jättivät
hänet yksin. Helluntaipäivänä kaikki
tuo on jäänyt taakse. Pyhä Henki,
voiman Henki, on tehnyt heistä
vahvoja, varmoja, rohkeita.
Apostolien sana kaikuu
voimakkaana Jerusalemin kaduilla ja
toreilla.

Miehet ja naiset, jotka ovat
saapuneet kaupunkiin eri puolilta
maailmaa, kuuntelevat
hämmästyneinä. Meitä on täällä
partilaisia, meedialaisia ja
elamilaisia, meitä on
Mesopotamiasta, Juudeasta ja
Kappadokiasta, Pontoksesta ja Aasian
maakunnasta, Frygiasta, Pamfyliasta,
Egyptistä ja Libyasta Kyrenen
seudulta, meitä on tullut Roomasta,
toiset meistä ovat syntyperäisiä
juutalaisia, toiset uskoomme
kääntyneitä, meitä on kreetalaisia ja
arabialaisia – ja me kaikki kuulemme
heidän julistavan omalla kielellämme



Jumalan suuria tekoja.[2] Ihmeet, jotka
tapahtuvat heidän silmiensä edessä,
saavat heidät kuuntelemaan
apostolien saarnaamista. Itse Pyhä
Henki, joka toimii Herran
opetuslapsissa, koskettaa myös
heidän sydämiään ja ohjaa heidät
kohti uskoa.

Pyhä Luukas kertoo meille, että kun
pyhä Pietari julisti Kristuksen
ylösnousemusta, monet läsnäolijoista
lähestyivät häntä kysyen: Veljet, mitä
meidän pitää tehdä? Apostoli vastasi
heille: Kääntykää ja ottakaa itse
kukin kaste Jeesuksen Kristuksen
nimeen, jotta syntinne annettaisiin
anteeksi. Silloin te saatte lahjaksi
Pyhän Hengen. Pyhä teksti kertoo,
että tuona päivänä kirkkoon liittyi
lähes kolmetuhatta henkilöä.[3]

Pyhän Hengen juhlava tulo
helluntaipäivänä ei ollut erillinen
tapahtuma. Apostolien teoissa on
tuskin sivuakaan, jossa meille ei



kerrota hänestä ja siitä toiminnasta,
jolla hän opastaa, ohjaa
alkukristittyjen elämää ja toimintaa.
Juuri hän innoittaa pyhän Pietarin
saarnoja,[4] lujittaa opetuslapsia
heidän uskossaan,[5] vahvistaa
läsnäolollaan pakanoille osoitetun
kutsun[6] ja lähettää Saulin ja
Barnabaksen kaukaisiin maihin
avaamaan uusia teitä Jeesuksen
opetukselle.[7] Sanalla sanoen hänen
läsnäolonsa ja toimintansa
hallitsevat kaikkea.

Helluntai tänä päivänä

128. Tämä syvä todellisuus, josta
Raamatun teksti meille kertoo, ei ole
muisto menneisyydestä, kauas
historiaan jääneestä kirkon kulta-
ajasta. Heikkouksistamme ja
synneistämme huolimatta se on
todellisuutta myös tämän päivän
kirkossa ja kirkossa kaikkina aikoina.
Minä käännyn Isän puoleen – sanoi
Jeesus opetuslapsilleen – ja hän antaa



teille toisen Puolustajan, joka on
kanssanne ikuisesti.[8] Jeesus on
pitänyt lupauksensa. Hän on noussut
kuolleista, astunut ylös taivaaseen, ja
yhdessä ikuisen Isän kanssa hän
lähettää meille Pyhän Hengen
pyhittämään meitä ja antamaan
meille elämän.

Jumalan voima ja valta valaisevat
maan kasvot. Pyhä Henki pysyy iäti
Kristuksen kirkossa, jotta se olisi aina
ja kaikessa kansojen eteen korotettu
merkki, joka julistaa ihmiskunnalle
Jumalan hyvyyttä ja rakkautta.[9]

Suurista rajallisuuksistamme
huolimatta voimme katsoa
taivaaseen ilolla ja luottamuksella:
Jumala rakastaa meitä ja vapauttaa
meidät synneistämme. Pyhän
Hengen läsnäolo ja toiminta kirkossa
ovat ikuisen onnellisuutemme pantti
ja esimakua siitä ilosta ja rauhasta,
jonka Jumala meille suo.



Myös meidät on kastettu samoin kuin
ne miehet ja naiset, jotka lähestyivät
pyhää Pietaria helluntaipäivänä.
Kasteessa Jumala, Isämme, on
ottanut elämämme haltuunsa,
liittänyt meidät Kristuksen elämään
ja antanut meille Pyhän Hengen.
Pyhä Raamattu sanoo, että Herra on
pelastanut meidät pesemällä meidät
puhtaiksi, niin että synnyimme
uudesti ja Pyhä Henki uudisti meidät.
Tämän Hengen hän vuodatti
runsaana meidän päällemme
Vapahtajamme Jeesuksen Kristuksen
kautta, jotta me hänen armonsa
ansiosta tulisimme vanhurskaiksi ja
saisimme osaksemme ikuisen elämän,
niin kuin toivomme.[10]

Heikkoutemme ja
epäonnistumistemme kokemus,
tuskallinen havainto eräiden itseään
kristityiksi kutsuvien ihmisten
pikkumaisuudesta ja saituruudesta,
joidenkin apostolisten hankkeiden
näennäinen epäonnistuminen tai



suunnan puuttuminen – kaikki nämä
asiat, jotka muistuttavat meitä
synnin todellisuudesta ja ihmisen
rajallisuudesta, voivat panna
uskomme koetukselle. Kiusaus ja
epäilys voivat saada meidät
kysymään: missä on Jumalan voima
ja valta? Kun näin tapahtuu, meidän
on reagoitava harjoittamalla toivon
hyvettä puhtaammin ja lujemmin, ja
ennen kaikkea pyrkimällä olemaan
yhä uskollisempia.

129. Sallikaa minun kertoa eräästä
tapauksesta, joka sattui minulle
monta vuotta sitten. Olin eräänä
päivänä ystäväni kanssa, jolla oli
hyvä sydän mutta ei uskoa. Hän
osoitti maailmankarttaa ja sanoi: 
Katso, pohjoisesta etelään ja idästä
länteen. Kysyin häneltä: Mitä haluat
minun katsovan? Hän vastasi: 
Kristuksen epäonnistumista. Niin
monen vuosisadan ajan hän on
yrittänyt viedä oppiaan ihmisten
elämään, ja katso tuloksia. Ensin



tulin hyvin surulliseksi. On
todellakin tuskallista ajatella, että on
paljon ihmisiä, jotka eivät vielä
tunne Herraamme, ja hänet
tuntevienkin joukossa on monia,
jotka elävät aivan kuin eivät häntä
tuntisikaan.

Mutta tuo tunne kesti vain hetken.
Sitä seurasi rakkaus ja kiitollisuus,
sillä Jeesus on halunnut jokaisen
ihmisen osallistuvan hänen
lunastustyöhönsä vapaaehtoisesti.
Hän ei ole epäonnistunut: hänen
opetuksensa ja elämänsä
hedelmöittävät maailmaa jatkuvasti.
Hänen suorittamansa lunastus on
riittävä ja ylitsevuotavainen.

Jumala ei halua orjia, vaan lapsia.
Hän kunnioittaa vapauttamme.
Pelastustyö jatkuu yhä ja me
osallistumme siihen. Kristus tahtoo,
että – pyhän Paavalin vaikuttavien
sanojen mukaisesti – täytämme
lihassamme ja elämässämme sen,



mikä puuttuu hänen
kärsimyksestään, pro Corpore eius,
quod est Ecclesia, hänen ruumiinsa
hyväksi, joka kirkko on.[11]

Kannattaa panna kaikki peliin, antaa
itsemme kokonaan, vastataksemme
siihen rakkauteen ja luottamukseen,
jota Jumala meille osoittaa.
Kannattaa ennen kaikkea päättää
ottaa kristillinen uskomme
vakavasti. Kun lausumme
uskontunnustuksen, julistamme
uskovamme Jumalaan, Isään
kaikkivaltiaaseen, hänen Poikaansa
Jeesukseen Kristukseen, joka kuoli ja
nousi kuolleista, ja Pyhään Henkeen,
Herraan ja eläväksitekijään.
Tunnustamme, että kirkko – yksi,
pyhä, katolinen ja apostolinen – on
Kristuksen ruumis, jota Pyhä Henki
elävöittää. Me iloitsemme syntien
anteeksiantamisesta ja
ylösnousemuksen toivosta. Mutta
pääsevätkö nämä totuudet
sydämemme syvyyksiin asti vai



jäävätkö ne ehkä vain huulillemme?
Helluntain viestin – voiton, ilon ja
rauhan sanoman – tulee olla
järkkymätön perusta jokaisen
kristityn tavalle ajatella, toimia ja
elää.

Jumalan voima ja ihmisen
heikkous

130. Non est abbreviata manus
Domini,[12] Herran käsivarsi ei ole
lyhentynyt. Jumala ei ole yhtään
voimattomampi tänä päivänä kuin
muina aikoina, eikä hänen
rakkautensa ihmisiä kohtaan ole
hiipunut. Uskomme opettaa meille,
että koko luomakunta, maapallon ja
taivaankappaleiden liike, ihmisten
hyvät pyrkimykset ja kaikki
myönteiset asiat historian kulussa –
sanalla sanoen kaikki tulee
Jumalasta ja suuntautuu häneen.

Pyhän Hengen toiminta voi jäädä
meiltä huomaamatta, koska Jumala



ei paljasta meille suunnitelmiaan ja
koska ihmisen synti samentaa ja
himmentää jumalallisia lahjoja.
Mutta usko muistuttaa meille, että
Herramme toimii jatkuvasti. Hän on
luonut meidät ja pitää meitä
olemassa; armollaan hän ohjaa koko
luomakuntaa kohti Jumalan lasten
kunniakasta vapautta.[13]

Tämän vuoksi kristillinen perinne on
tiivistänyt yhteen sanaan sen
asenteen, joka meillä tulisi olla Pyhää
Henkeä kohtaan: oppivaisuus. Se
tarkoittaa sitä, että meidän tulee olla
tietoisia Pyhän Hengen toiminnasta
ympärillämme ja itsessämme –
hänen jakamistaan armolahjoista,
hänen innoittamistaan liikkeistä ja
instituutioista, hänen
johdattamistaan liikutuksista ja
päätöksistä sydämissämme. Pyhä
Henki toteuttaa maailmassa Jumalan
töitä. Hän on liturgisen hymnin
sanoin armon antaja, sydänten valo,
sielun vieras, lepomme työssä,



lohdutus murheessa. Ilman hänen
apuaan ihmisessä ei ole mitään
viatonta ja arvokasta, sillä se on hän,
joka pesee tahriintuneen, parantaa
sairaan, sytyttää kylmän tuleen,
ojentaa vääristyneen ja ohjaa ihmiset
kohti pelastuksen satamaa ja ikuista
iloa.[14]

Mutta uskomme Pyhään Henkeen
tulee olla kokonainen ja täydellinen.
Se ei ole pelkkää epämääräistä uskoa
hänen läsnäoloonsa maailmassa,
vaan niiden merkkien ja realiteettien
kiitollista hyväksymistä, joihin hän
on erityisellä tavalla halunnut sitoa
vaikutuksensa.Kun Totuuden Henki
tulee – Jeesus sanoi meille – Hän
kirkastaa minut, sillä sen, minkä hän
teille ilmoittaa, hän saa minulta.[15]

Kristus lähetti Pyhän Hengen
toteuttamaan meissä sen
pyhitystyön, jonka hän ansaitsi
meille maan päällä.



Niinpä ei voi olla uskoa Pyhään
Henkeen, jos ei ole uskoa
Kristukseen, Kristuksen oppiin,
Kristuksen sakramentteihin,
Kristuksen kirkkoon. Se, joka ei
rakasta kirkkoa ja luota siihen, ei
toimi kristillisen uskonsa mukaisesti
eikä todella usko Pyhään Henkeen.
Se ei ole johdonmukainen kristitty,
joka tyytyy osoittamaan kirkon
edustajien puutteita ja rajoitteita,
joka arvostelee sitä ulkoa päin,
kykenemättä tuntemaan itseään sen
lapseksi. Lisäksi voimme miettiä,
miten äärimmäisen tärkeää ja
valtavaa on Pyhän Hengen toiminta,
kun pappi uudistaa Golgatan uhrin
viettäessään pyhää messua
alttareillamme.

131. Me kristityt kannamme armon
suuria aarteita saviastioissa.[16]

Jumala on uskonut lahjansa hauraan
ja heikon inhimillisen vapauden
haltuun. Voimme olla varmoja
Jumalan voiman avusta, mutta



himomme, mukavuudenhalumme ja
ylpeytemme saavat meidät toisinaan
hylkäämään hänen armolahjansa ja
lankeamaan syntiin. Jo yli
neljännesvuosisadan ajan,
lausuessani uskontunnustuksen ja
tunnustaessani uskoni yhden, pyhän,
katolisen ja apostolisen kirkon
jumalalliseen alkuperään, olen usein
lisännyt: kaikesta huolimatta. Kun
mainitsen tämän tavan ja joku kysyy,
mitä tarkoitan sillä, vastaan: 
Tarkoitan sinun syntejäsi ja minun
syntejäni.

Se on totta, mutta se ei millään
muotoa valtuuta meitä
tuomitsemaan kirkkoa inhimillisesti,
ilman teologista uskoa. Emme voi
ottaa huomioon pelkästään tiettyjen
kirkonmiesten tai joidenkin
kristittyjen suuria tai vähäisiä
ansioita. Sellainen asenne olisi hyvin
pinnallinen. Tärkeintä kirkossa ei ole
se, miten me ihmiset vastaamme,
vaan miten Jumala toimii. Tästä on



kirkossa kyse: Kristuksesta meidän
keskellämme, Jumalasta, joka tulee
ihmisten luo pelastaakseen meidät,
kutsuen meitä ilmoituksellaan,
pyhittäen meidät armolahjoillaan,
tukien meitä jatkuvalla avullaan
päivittäisen elämän pienissä ja
suurissa taisteluissa.

Saatamme menettää
luottamuksemme ihmisiin, ja
jokaisen meistä tuleekin tuntea
epäluottamusta itseään kohtaan,
päättäen päivänsä mea culpalla,
syvällä ja vilpittömällä katumuksella.
Mutta meillä ei ole oikeutta epäillä
Jumalaa. Ja kirkon epäileminen, sen
jumalallisen alkuperän ja sen
opetuksen ja sakramenttien
pelastavan tehon epäileminen, on
samaa kuin Jumalan epäileminen. Se
tarkoittaisi sitä, ettei täysin usko
Pyhän Hengen tulemisen
todellisuuteen.



Pyhä Johannes Khrysostomos
kirjoittaa: Ennen kuin Kristus
ristiinnaulittiin, sovitusta ei ollut. Ja
niin kauan kuin sovitusta ei ollut,
Pyhää Henkeä ei lähetetty… Pyhän
Hengen poissaolo oli merkki Jumalan
vihasta. Nyt kun näet hänet
täyteydessä lähetettynä, älä epäile
sovitusta. Mutta mitä jos ihmiset
kysyvät: Missä Pyhä Henki on nyt?
Voimme puhua hänen läsnäolostaan
silloin, kun ihmeitä tapahtui, kun
kuolleet herätettiin ja spitaaliset
parannettiin. Mutta mistä tiedämme,
että hän on todella läsnä nyt? Älkää
huolestuko. Osoitan teille, että Pyhä
Henki on nytkin keskuudessamme.

Jos Pyhä Henki ei olisi läsnä, emme
voisi sanoa Jeesus on Herra, sillä
kukaan ei voi huutaa avukseen
Jeesusta Herrana muutoin kuin
Pyhässä Hengessä (1. Kor. 12:3). Jos
Pyhä Henki ei olisi läsnä, emme voisi
rukoilla luottavaisesti. Sillä
rukoillessamme sanomme: Isä



meidän, joka olet taivaissa (Matt.
6:9). Jos Pyhä Henki ei olisi läsnä,
emme voisi kutsua Jumalaa Isäksi.
Mistä tiedämme? Koska Apostoli
opettaa meille, että me olemme
Jumalan lapsia, sillä hän on
lähettänyt meidän kaikkien sydämiin
Poikansa Hengen, joka huutaa:
"Abba! Isä!" (Gal. 4:6).

Kun siis huudat avuksesi Isää
Jumalaa, muista, että juuri Pyhä
Henki on antanut sinulle tuon
rukouksen koskettamalla sieluasi. Jos
Pyhä Henki ei olisi olemassa, kirkossa
ei olisi ainuttakaan viisauden tai
tiedon sanaa, koska on kirjoitettu:
”viisauden sana on annettu Hengen
kautta” (1. Kor. 12:8). … Jos Pyhä
Henki ei olisi läsnä, kirkkoa ei olisi
olemassa. Mutta jos kirkko on
olemassa, Pyhän Hengen läsnäolosta
ei ole epäilystäkään.[17]

Kaikista inhimillisistä puutteista ja
rajoitteista huolimatta tämä on



kirkon olemus. Se on merkki
Jumalan läsnäolosta maailmassa ja
tietyssä mielessä tuon läsnäolon
yleinen sakramentti – vaikka ei siinä
tarkassa mielessä, jolla kirkko on
dogmaattisesti määritellyt uuden
liiton seitsemän sakramenttia.
Kristittynä oleminen tarkoittaa näet
sitä, että on syntynyt uudelleen
Jumalasta ja on lähetetty ihmisten
pariin julistamaan heille pelastusta.
Jos uskomme olisi vahva ja elävä, ja
jos puhuisimme Kristuksesta
rohkeasti muille, silmiemme edessä
tapahtuisi samanlaisia ihmeitä kuin
apostolien aikoina.

Myös tänä päivänä sokeat, jotka
olivat menettäneet kykynsä katsoa
taivaaseen ja mietiskellä Jumalan
ihmetekoja, saavat näkönsä takaisin.
Rammat ja halvaantuneet, jotka
olivat intohimojensa sitomia ja
joiden sydämet eivät enää osanneet
rakastaa, pääsevät vapaiksi. Kuurot,
jotka eivät halunneet tietää



Jumalasta, saavat kuulonsa takaisin.
Mykät, joiden kieli oli kangistunut,
koska he eivät halunneet myöntää
tappioitaan, alkavat puhua. Ja
kuolleet, joissa synti oli tuhonnut
elämän, heräävät uuteen eloon.
Näemme jälleen kerran, että Jumalan
sana on elävä ja väkevä. Se on
terävämpi kuin mikään kaksiteräinen
miekka.[18] Ja ensimmäisten
kristittyjen tavoin iloitsemme
ihaillessamme Pyhän Hengen
voimaa ja toimintaa luotujensa
ymmärryksessä ja tahdossa.

Tehdä Kristusta tunnetuksi

132. Näen kaikki elämän tapahtumat
– jokaisen yksittäisen henkilön
elämän sekä jollain tavalla historian
suurten käännekohtien tapahtumat –
ikään kuin lukuisina kutsuina, joilla
Jumala johdattaa meitä lähestymään
totuutta. Näen ne tilaisuuksina
meille kristityille julistaa
sanoillamme ja teoillamme – armon



auttamina – sitä Henkeä, jolle me
kuulumme.[19]

Jokaisen kristittyjen sukupolven
tulee lunastaa ja pyhittää oma
aikansa. Voidakseen tehdä niin sen
täytyy ymmärtää ja jakaa muiden
ihmisten – vertaistensa – toiveet ja
ilmoittaa heille kielten lahjan avulla,
kuinka heidän tulee vastata Pyhän
Hengen toimintaan, tuohon Jumalan
sydämen rikkauksien pysyvään
vuodatukseen. Meidän kristittyjen
tulee julistaa evankeliumin samaan
aikaan vanhaa ja uutta sanomaa
näinä päivinä tälle maailmalle, jossa
olemme ja elämme.

Ei ole totta, että kaikki tämän päivän
ihmiset olisivat yleisesti ottaen ja
kokonaisuutena sulkeutuneita tai
välinpitämättömiä sitä kohtaan, mitä
kristinusko opettaa ihmisen elämästä
ja päämäärästä. Ei ole totta, että
nykyajan ihmiset olisivat
kiinnostuneita vain maailman



asioista eivätkä välittäisi katsoa kohti
taivasta. Vaikka ei puutukaan
kapeakatseisia ideologioita, ja niitä
kannattavia ihmisiä, niin kuitenkin
meidän ajastamme löytyy sekä yleviä
haluja että alhaisia asenteita, sekä
sankaritekoja että raukkamaisuutta,
sekä innokkuutta että pettymyksiä.
On ihmisiä, jotka unelmoivat
uudesta, oikeudenmukaisemmasta ja
inhimillisemmästä maailmasta, ja
toisia, jotka – kenties pettyneinä
nuoruuden ihanteidensa
rikkoutumiseen – kätkeytyvät
itseensä, etsien vain omaa rauhaansa
tai pysyen virheidensä vankina.

Kaikille näillä miehille ja naisille,
olivatpa he missä tahansa –
haltioitumisen hetkinään tai
kriiseissään ja tappioissaan – meidän
täytyy tuoda pyhän Pietarin
juhlallinen ja yksiselitteinen viesti
helluntaita seuraavina päivinä:
Jeesus on kulmakivi, Vapahtaja,
elämämme toivo, sillä mitään muuta



nimeä, joka meidät pelastaisi, ei ole
ihmisille annettu koko taivaankannen
alla.[20]

133. Sanoisin, että Pyhän Hengen
lahjojen joukossa on yksi, jota me
kaikki tarvitsemme aivan erityisesti,
nimittäin viisauden lahja. Se saa
meidät tuntemaan Jumalan ja
iloitsemaan hänestä. Se antaa meille
näkökulman, josta käsin osaamme
arvioida elämämme tilanteita ja
tapahtumia totuudenmukaisesti. Jos
otamme uskomme vakavasti,
katsoessamme ympärillemme ja
mietiskellessämme maailmaa ja sen
historiaa emme voi olla
huomaamatta sydämessämme niitä
tunteita, jotka täyttivät Jeesuksen
sydämen: Kun hän näki väkijoukot,
hänet valtasi sääli, sillä ihmiset olivat
näännyksissä ja heitteillä, kuin
lammaslauma paimenta vailla.[21]

Kristitty ei tietenkään sulje silmiä
kaikelta siltä hyvältä, jota



ihmiskunnasta löytyy, eikä hän
väheksy sen terveitä iloja eikä
kieltäydy osallistumasta sen
pyrkimyksiin ja ihanteisiin. Tosi
kristitty päinvastoin tuntee kaiken
tämän sielunsa sopukoissa asti, jakaa
sen ja elää sitä erityisen syvästi,
koska hän tuntee ihmishengen
rikkaudet paremmin kuin kukaan
muu.

Kristinusko ei pienennä hänen
henkeään eikä rajoita sielun jaloja
impulsseja, vaan pikemminkin
suurentaa niitä, paljastaen niiden
todellisen ja alkuperäisen
merkityksen. Meitä ei ole tarkoitettu
minkälaiseen onnellisuuteen
tahansa: meidät on kutsuttu
osallistumaan Jumalan sisäisen
elämän läheisyyteen, tuntemaan ja
rakastamaan Isä Jumalaa, Poika
Jumalaa ja Pyhä Henki Jumalaa, ja –
samassa Jumalan Kolminaisuudessa
ja Ykseydessä – rakastamaan kaikkia
enkeleitä ja ihmisiä.



Tässä on kristinuskon suuri uskallus:
se julistaa ihmisluonnon arvoa ja
arvokkuutta, ja se ilmoittaa, että sen
armon kautta, joka nostaa meidät
yliluonnolliselle tasolle, meidät on
luotu saavuttamaan Jumalan lasten
arvokkuus. Se olisi käsittämätön
uskallus, jos se ei perustuisi Isän
Jumalan pelastavaan käskyyn eikä
sitä olisi vahvistettu Kristuksen
verellä sekä uudelleen vahvistettu ja
mahdollistettu Pyhän Hengen
jatkuvalla toiminnalla.

Meidän pitää elää uskosta. Meidän
pitää kasvaa uskossa, kunnes
jokaista meistä ja jokaista kristittyä
voidaan kuvailla sanoilla, joita eräs
suuri itäisen kirkon opettaja käytti
vuosisatoja sitten: Samalla tavalla
kuin läpinäkyvät ja hohtavat esineet
muuttuvat loistaviksi ja säteilevät
kirkkaasti auringon säteiden osuessa
niihin, myös sielut, joita Pyhä Henki
tukee ja valaisee, muuttuvat
hengellisiksi ja vievät toisille armon



valon. Pyhältä Hengeltä on peräisin
tulevien asioiden tunteminen,
mysteerien ymmärtäminen, salattujen
totuuksien käsittäminen, lahjojen
jakaminen, taivaallinen kansalaisuus,
keskustelu enkelten kanssa. Hänestä
on peräisin loppumaton ilo, kestävyys
Jumalassa, samankaltaisuus Jumalan
kanssa sekä ylevin asia, jota voidaan
ajatella: Jumalaksi tuleminen.[22]

Kristityn sielussa tietoisuus ihmisen
arvokkuuden suuruudesta –
erityisesti siitä
sanoinkuvaamattomasta tosiasiasta,
että meistä on armolahjojen kautta
tehty Jumalan lapsia – muodostaa
nöyryyden kanssa yhden ainoan
asenteen. Sillä meitä eivät pelasta
omat voimamme, eivätkä ne anna
meille elämää, vaan kaikki johtuu
Jumalan armosta. Tämä on totuus,
jota ei sovi koskaan unohtaa, koska
silloin elämämme jumalallistuminen
vääristyisi ja muuttuisi ylpeydeksi ja
ylimielisyydeksi. Se taas johtaisi



ennemmin tai myöhemmin
hengelliseen luhistumiseen, kun
sielu joutuisi kohtaamaan omat
heikkoutensa ja kurjuutensa.

Uskaltaisinko sanoa, että olen pyhä?,
kysyi pyhä Augustinus. Jos sanoisin
olevani pyhä tarkoittaen, että olen
pyhittäjä enkä tarvitse ketään
pyhittämään minua, olisin valehtelija
ja täynnä ylpeyttä. Mutta jos pyhällä
tarkoitamme pyhitettyä, kuten
luemme kolmannesta Mooseksen
kirjasta: ”Olkaa pyhät, sillä minä,
Jumala, olen pyhä”, niin silloin koko
Kristuksen ruumis, viimeiseen maan
äärillä elävään jäseneensä asti,
sanokoon rohkeasti Päänsä kanssa ja
Päänsä alaisena: olen pyhä.[23]

Rakastakaa Pyhän Kolminaisuuden
kolmatta persoonaa. Kuunnelkaa
sisimmässänne sekä jumalallisen
kannustuksen että moitteen
liikutuksia. Kulkekaa maan päällä
valossa, joka on sieluunne



vuodatettu. Ja niin toivon Jumala
täyttää meidät kaikella rauhalla, jotta
tuo toivo kasvaisi meissä yhä
enemmän ja enemmän Pyhän
Hengen voimasta.[24]

Pyhän Hengen kohtaaminen

134. Pyhän Hengen mukaan
eläminen on uskosta, toivosta ja
rakkaudesta elämistä. Se on sitä, että
annamme Jumalan ottaa haltuunsa
elämämme ja muuttaa sydämemme
pohjiaan myöten, jotta tulisimme yhä
enemmän hänen kaltaisikseen.
Syvää ja kypsää kristillistä elämää ei
voida improvisoida, koska se on
hedelmää Jumalan armon kasvusta
meissä. Apostolien teoissa kuvataan
ensimmäistä kristillistä yhteisöä
yhdellä lauseella, joka on lyhyt mutta
täynnä merkitystä: Kirkko kuunteli ja
noudatti uskollisesti apostolien
opetusta. Uskovat elivät keskinäisessä
yhteydessä, mursivat yhdessä leipää
ja rukoilivat.[25]



Juuri niin elivät ensimmäiset
kristityt, ja samoin tulee meidänkin
elää: mietiskellen uskomme oppia,
kunnes siitä tulee osa meitä;
vastaanottaen Herramme
eukaristiassa; kohdaten hänet
henkilökohtaisessa rukouksessa,
jossa emme kätkeydy
nimettömyyden taakse, vaan
kohtaamme hänet kasvoista
kasvoihin. Näiden tekojen on
muodostettava asenteemme ydin. Jos
ne puuttuisivat, osaisimme ehkä
ajatella oppineesti tai ylläpitää
enemmän tai vähemmän
intensiivistä toimintaa, tapoja ja
hartauksia. Mutta meillä ei olisi aitoa
kristillistä elämää, sillä meiltä
puuttuisi yhdistyminen Kristukseen,
todellinen ja elävä osallistuminen
jumalalliseen pelastustyöhön.

Tämä oppi soveltuu keneen tahansa
kristittyyn, koska meidät kaikki on
yhtä lailla kutsuttu pyhyyteen. Ei ole
olemassa toisen luokan kristittyjä,



joilla olisi velvollisuus panna
käytäntöön vain supistettu versio
evankeliumista. Me kaikki olemme
saaneet saman kasteen, ja vaikka
armolahjat ja inhimilliset olosuhteet
voivatkin vaihdella suuresti, on
kuitenkin vain yksi Henki, joka jakaa
Jumalan lahjoja, yksi usko, yksi toivo,
yksi rakkaus.[26]

Voimme siis soveltaa itseemme
apostoli Paavalin esittämän
kysymyksen: Ettekö tiedä, että te
olette Jumalan temppeli ja että
Jumalan Henki asuu teissä?[27] Ja
voimme ottaa sen vastaan kutsuna
suorempaan ja
henkilökohtaisempaan elämiseen ja
seurustelemiseen Jumalan kanssa.
Valitettavasti Pyhä Henki on joillekin
kristityille Suuri Tuntematon. Hän
on nimi, joka mainitaan, mutta hän –
yksi ainoan Jumalan kolmesta
persoonasta – ei ole joku, jonka
kanssa voisimme puhua ja jonka
elämästä voisimme elää.



Meidän täytyy sitä vastoin kohdella
häntä vilpittömästi ja luottavasti,
kuten kirkko opettaa meitä liturgian
kautta. Silloin tunnemme Herramme
yhä paremmin ja samalla
huomaamme yhä selvemmin, minkä
suuren lahjan olemme saaneet
tullessamme kristityiksi.
Huomaamme sen jumalallistumisen
koko suuruuden ja totuuden, johon
aiemmin viittasin –
jumalallistumisen, joka on
osallistumista Jumalan omaan
elämään.

Pyhä Henki ei ole taiteilija, joka
piirtää meihin jumalallisen olemuksen
ikään kuin hän itse olisi sen
ulkopuolella. Ei hän sillä tavoin meitä
johdata jumalalliseen
samankaltaisuuteen, vaan hän itse,
joka on Jumala ja lähtee Jumalasta,
painaa jälkensä sydämiin, jotka
ottavat hänet vastaan, aivan kuten
sinetti jättää jälkensä vahaan. Näin
siis välittämällä itsensä ja



olemuksensa Pyhä Henki antaa
ihmisluonnolle takaisin sen
jumalallisen mallin kauneuden ja
palauttaa ihmiseen Jumalan kuvan.[28]

135. Katsokaamme, kuinka tämä
totuus soveltuu päivittäiseen
elämäämme. Voimme yrittää
kuvailla ainakin yleisellä tasolla sitä
elämäntapaa, joka saa meidät ikään
kuin seurustelemaan luottavaisesti
Pyhän Hengen kanssa, ja samalla
Isän ja Pojan kanssa. Voimme
kiinnittää huomiomme kolmeen
pääteemaan: oppivaisuuteen,
rukouselämään ja ykseyteen ristin
kanssa.

Oppivaisuus on erityisen tärkeää,
sillä juuri Pyhä Henki antaa
innoituksillaan yliluonnollisen sävyn
ajatuksillemme, haluillemme ja
teoillemme. Juuri hän johdattaa
meitä vastaanottamaan Kristuksen
opetuksen ja sisäistämään sen
syvällisesti. Juuri hän valaisee



mielemme nähdäksemme selvästi
henkilökohtaisen kutsumuksemme,
ja hän vahvistaa tahtomme
toteuttaaksemme kaiken, mitä
Jumala meiltä odottaa. Jos olemme
kuuliaisia Pyhälle Hengelle,
Kristuksen kuva muotoutuu meihin
yhä enemmän ja me lähestymme
päivä päivältä enemmän Isää
Jumalaa. Kaikki, joita Jumalan Henki
johtaa, ovat Jumalan lapsia.[29]

Jos sallimme Pyhän Hengen, tuon
meissä vaikuttavan elämän lähteen,
johdattaa meitä, hengellinen
elinvoimaisuutemme kasvaa
kasvamistaan ja me opimme
jättäytymään Jumalan, Isämme,
käsiin sillä spontaanisuudella ja
luottamuksella, jolla lapsi heittäytyy
isänsä käsivarsille. Ellette käänny ja
tule lasten kaltaisiksi, te ette pääse
taivasten valtakuntaan, on Herra
sanonut.[30] Tämä on se vanha ja alati
ajankohtainen lapseuden tie, joka ei
ole tunteellisuutta tai epäkypsyyttä.



Se on yliluonnollista kypsyyttä, joka
saa meidät syventymään Jumalan
rakkauden ihmeisiin, hyväksymään
oman pienuutemme ja
samaistamaan tahtomme täysin
Jumalan tahtoon.

136. Toisella sijalla on rukouselämä,
sillä kristityn antautuminen,
kuuliaisuus ja pitkämielisyys
kumpuavat rakkaudesta ja johtavat
rakkauteen. Rakkaus puolestaan
johtaa henkilökohtaiseen
kanssakäymiseen, keskusteluun ja
ystävyyteen. Kristillinen elämä vaatii
jatkuvaa dialogia yhden ja
kolmiyhteisen Jumalan kanssa, ja
juuri tähän läheisyyteen Pyhä Henki
meitä ohjaa. Kuka muu kuin ihmisen
oma henki tietää, mitä ihmisessä on?
Samoin vain Jumalan Henki tietää,
mitä Jumalassa on.[31] Jos meillä on
innokas suhde Pyhään Henkeen,
myös meistä tulee hengellisiä ja me
tunnemme olevamme Kristuksen
veljiä ja sisaria ja Jumalan lapsia,



emmekä epäröi kääntyä hänen
puoleensa kuten oman Isämme
puoleen.[32]

Vaalikaamme keskustelua Pyhän
Hengen kanssa, sillä hän tekee
meistä pyhiä. Pyrkikäämme aina
luottamaan häneen, pyytämään
hänen apuaan, tuntemaan hänen
läheisyytensä. Tällä tavoin
sydänparkamme laajenee, ja meissä
kasvaa halu rakastaa Jumalaa ja
kaikkia luotuja hänen vuokseen. Ja
elämässämme toteutuu uudelleen
tuo Ilmestyskirjan viimeinen näky:
Henki ja morsian, Pyhä Henki ja
kirkko – ja jokainen kristitty –
kutsuvat Jeesusta Kristusta tulemaan
ja pysymään kanssamme ikuisesti.[33]

137. Ja lopulta ykseys ristin kanssa,
sillä Kristuksen elämässä Golgata
edelsi ylösnousemusta ja helluntaita.
Tuon järjestyksen on toteuduttava
myös jokaisen kristityn elämässä.
Kuten pyhä Paavali sanoo: Jos



olemme lapsia, olemme myös
perillisiä, Jumalan perillisiä yhdessä
Kristuksen kanssa; jos kerran
kärsimme yhdessä Kristuksen kanssa,
pääsemme myös osallisiksi samasta
kirkkaudesta kuin hän.[34] Pyhä Henki
tulee luoksemme ristin ansiosta – sen
ansiosta, että antaudumme kokonaan
Jumalan tahdolle, etsimme vain
hänen kunniaansa ja luovumme
täydellisesti itsestämme.

Vain silloin, kun ihminen on
uskollinen armolle ja tekee
päätöksen pystyttää risti sielunsa
ytimeen, kieltäen itsensä Jumalan
rakkauden tähden ja irtautuen
kaikesta itsekkyydestä ja väärästä
inhimillisestä varmuudesta – toisin
sanoen, kun ihminen todella elää
uskosta, niin silloin ja vain silloin
hän voi vastaanottaa täydellisesti
Pyhän Hengen suuren tulen, suuren
valon, suuren lohdutuksen.



Silloin sielu saa myös kokea sen
rauhan ja vapauden, jonka Kristus
on meille voittanut[35] ja joka
annetaan meille Pyhän Hengen
armon kanssa. Hengen hedelmää taas
ovat rakkaus, ilo, rauha,
kärsivällisyys, ystävällisyys, hyvyys,
uskollisuus, lempeys ja itsehillintä.[36]

Ja missä Herran Henki on, siellä on
vapaus.[37]

138. Keskellä nykyisen elämämme
rajoituksia – sillä synti asuu yhä
jollain tavalla meissä – me kristityt
käsitämme aiempaa selvemmin,
millainen rikkaus on se, että olemme
Jumalan lapsia. Ymmärrämme
olevamme vapaita, koska teemme
Isämme työtä, ja ilomme muuttuu
pysyväksi, koska kukaan ei voi viedä
meiltä toivoamme.

Sitä paitsi juuri silloin kykenemme
ihailemaan maailman kaikkia
kauniita ja ihmeellisiä asioita,
arvostamaan luomistyön rikkautta ja



hyvyyttä ja rakastamaan sillä
voimalla ja puhtaudella, jota varten
ihmissydän on luotu. Silloin synnin
aiheuttama tuska ei vääristy
katkeraksi, epätoivoiseksi tai
ylimieliseksi, sillä suru ja
inhimillisen heikkouden tuntemus
johtavat meidät samaistumaan
uudelleen Kristuksen lunastavaan
kärsimykseen ja tuntemaan
syvempää solidaarisuutta kaikkien
ihmisten kanssa.

Silloin lopulta me kristityt koemme
omassa elämässämme Pyhän Hengen
voiman, jonka ansiosta
lankeemuksemme eivät saa meitä
luopumaan taistelusta.
Lankeemuksemme ovat kutsu
aloittaa uudestaan ja olla Kristuksen
uskollisia todistajia kaikissa
elämämme tilanteissa, huolimatta
omista heikkouksistamme, jotka
tässä tapauksessa ovat yleensä
vähäpätöisiä vikoja, jotka edes tuskin
häiritsevät sielua. Ja vaikka ne



olisivatkin vakavia syntejä, niin
turvautumalla katumuksen
sakramenttiin aidolla surulla
voimme palata Jumalan rauhaan ja
todistaa jälleen hänen
laupeudestaan.

Sellainen on lyhyesti tiivistettynä –
vaikka sanamme jäävätkin lyhyiksi –
uskomme rikkaus ja kristillinen
elämämme, jos sallimme Pyhän
Hengen johdattaa meitä. Sen tähden
voin lopettaa vain lausumalla
helluntaijuhlan liturgiaan sisältyvän
pyynnön, joka on kuin koko kirkon
jatkuvan rukouksen kaikua: Oi Pyhä
Henki, Herramme, / käy kylmiin
sydämihimme, / sä täytä meidät
armollas / ja vahvista sun
voimallas. // Opeta Isää tuntemaan, /
Kristukseen, Poikaan, turvaamaan, /
suo meille uskon palavuus / sun
voimastasi voima uus.[38]

* Saarna helluntaina 25.5.1969.

[1] Ks. Joh. 16:12–13.



[2] Ap. t. 2:9–11.

[3] Ks. Ap. t. 2:37–41.

[4] Ks. Ap. t. 4:8.

[5] Ks. Ap. t. 4:31.

[6] Ks. Ap. t. 10:44–47.

[7] Ks. Ap. t. 13:2–4.

[8] Joh. 14:16.

[9] Ks. Jes. 11:12.

[10] Tit. 3:5–7.

[11] Kol. 1:24.

[12] Jes. 59:1.

[13] Ks. Room. 8:21.

[14] Ks. helluntaimessun sekvenssi 
Veni Sancte Spiritus.

[15] Joh. 16:13–14.



[16] Ks. 2. Kor. 4:7.

[17] Pyhä Johannes Khrysostomos, 
Sermones panegyrici in solemnitates
D. N. Iesu Christi, hom. 1, De Sancta
Pentecoste, 3-4 (PG 50, 457).

[18] Hepr. 4:12.

[19] Ks. Luuk. 9:55.

[20] Ap. t. 4:12.

[21] Matt. 9:36.

[22] Pyhä Basileios, De Spiritu Sancto,
9, 23 (PG 32, 110).

[23] Pyhä Augustinus, Enarrationes in
Psalmos, 85, 4 (PL 37, 1084)

[24] Ks. Room. 15:13.

[25] Ap. t. 2:42.

[26] Ks. 1. Kun. 12:4–6 ja 13:1–13.

[27] 1. Kor. 3:16.



[28] Pyhä Kyrillos Aleksandrialainen,
Thesaurus de Sancta et
consubstantiali Trinitate, 34 (PG 75,
609).

[29] Room. 8:14.

[30] Matt. 18:3.

[31] 1. Kor. 2:11.

[32] Ks. Gal. 4:6, Room. 8:15.

[33] Ilm. 22:17.

[34] Room. 8:17.

[35] Ks. Gal. 4:31.

[36] Gal. 5:22–23.

[37] 2. Kor. 3:17.

[38] HymnistäVeni Creator Spiritus,
helluntain hetkipalveluksesta.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/pyha-henki-suuri-
tuntematon/ (15.1.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/pyha-henki-suuri-tuntematon/
https://opusdei.org/fi-fi/article/pyha-henki-suuri-tuntematon/
https://opusdei.org/fi-fi/article/pyha-henki-suuri-tuntematon/

	Pyhä Henki - suuri tuntematon
	Helluntai tänä päivänä
	Jumalan voima ja ihmisen heikkous
	Tehdä Kristusta tunnetuksi
	Pyhän Hengen kohtaaminen


