
opusdei.org

Prelaatin
paimenkirje
(tammikuu 2009)

Uuden vuoden alussa Opus
Dein prelaatti kutsuu meitä
mietiskelemään Jumalan
lapsena olemisen ihmettä ja
kohtaamaan sen todellisuuden,
erityisesti niin kuin Paavali sitä
kirjeissään kuvailee.

3.2.2009

Rakkaat lapseni:

Varjelkoon Jeesus tyttäriäni ja
poikiani!Joulunaikana käännämme



silmämme myös Neitsyen puoleen,
joka omistautuu täydellisesti
vastasyntyneen Poikansa
hoitamiselle. Kuinka suurella
rakkaudella Maria ottikaan hänet
käsivarsilleen ja huolehti hänestä
jokaisena hetkenä. Myöhemmin,
Nasaretissa vietettyjen vuosien
aikana Maria yritti koko ajan
pysytellä hänen vierellään. Hän
auttoi pyhää Joosefia kasvattamaan
hänet aikuseksi, ympäröiden hänet
rakkaudellaan, oppien hänen
käytöksestään ja sanoistaan tullen
siten Herramme ensimmäiseksi ja
parhaaksi seuraajaksi. Nyt hän
huolehtii meistä – ihan jokaisesta –
samalla rakkaudella ja
omistautumisella kuin hän huolehti
omasta Pojastaan, koska Kristus
ristillään vahvisti Marialle, että hän
on todellakin hengellinen äiti niin
miehille kui naisille, kaikkina
aikoina[1]. Siitä hetkestä alkaen
Maria on uskollisesti huolehtinut
koko ihmiskunnasta ja erityisesti



niistä, jotka hänen apuaan kaikkein
eniten tarvitsevat. Siksi, kun
aloitamme uuden vuoden juhlien
Neitsyt Mariaa Jumalanäitinä, kutsuu
kirkko meitä mietiskelemään
Neitsyen rakastavaa huolenpitoa ja
kiittämään häntä kaikista niistä
hyvistä teoista, joita hän on meille
tehnyt.

Sanan lihaksi tuleminen – kuten
uskontunnustuksessa tunnustamme
– toteutui Pyhän Hengen kautta,
Neitsyt Marian vapaaehtoisella ja
täydellä yhteistyöllä. Tämän
salaisuuden kautta, joka kulminoituu
Ristillä ja Ylösnousemuksessa,
Jumala pelasti meidät synnistämme
ja antoi meille lahjan olla Hänen
lapsiaan. Viimeisien päivien aikana
olemme lukeneet pyhän Paavalin,
suuren Kristuksen ja evankeliumin
julistajan sanoja, jotka hän suuntasi
galatalaisille, ja jotka sisältää suuren
opetuksen helmen: Mutta kun aika
oli täyttynyt, Jumala lähetti tänne



oman Poikansa. Naisesta hän syntyi
ja tuli lain alaiseksi lunastaakseen
lain alaisena elävät vapaiksi, että me
pääsisimme lapsen asemaan.[2]

Tänä Paavalin vuonna haluamme
keskittyä pohdiskelemaan joitain
niistä opin pääkohdista, joita
pakanoiden apostoli välitti meille.
“Edessämme on – kuten Paavi
muutama kuukausi sitten sanoi –
suuri pyhimys, ei ainoastaan
konkreettisen apostolaattinsa
tähden, vain myös harvinaisen
syvällisen ja vaikuttavan teologisen
opetuksen vuoksi. [3] Juuri hän,
yhdessä pyhän Johanneksen kanssa
on kaikkein eniten puhunut Pyhästä
Hengestä, ja sen vaikutuksesta
kirkkoon ja kristittyihin. Haluaisin
tässä kirjeessäni koskettaa joitain
hänen opetuksensa kohdista, niin
että voisimme syvemmin ymmärtää
Pyhän Hengen tärkeyden
mittavuuden kristillisen elämämme



kehitykseen, tavoitteen, johon
meidän on pyrittävä.

Apostolien teoista voimme lukea,
kuinka Pyhä Henki johdattaa kirkkoa
alusta asti. Sen voima – kuten tässä
kirjassa luemme – tulee nähtäväksi
Paavalin elämässä: sillä koko hänen
elämänsä, alkaen kääntymisestä ja
päättyen marttyyrikuolemaan,
todistaa Pyhän Hengen toiminnasta.
Jumala valitsee ja pyhittää hänet
armollansa ja johdattaa hänet
Barnabaan kanssa levittämään
kristillistä uskoa pakanoiden
keskuuteen. Hän johdattaa Paavalia
lähetysmatkojen aikana rohkaisten
häntä Euroopan evankeloimiseen;
Hän antaa hänen tietää, että niin
Jerusalemissa kuin itsessä
Roomassakin hänen on todistettava
Kristuksesta.[4] “Yhdellä sanalla,
Hänen läsnäolonsa ja tekonsa ovat
kaikkialla.”[5] Pyhän Hengen,
Pyhittäjän osallisuus ensimmäisten
kristittyjen toimintaan on niin



ilmiselvä, että Apostolien tekojen
kirjaa on kutsuttu oikeutetusti Pyhän
Hengen evankeliumiksi.

Älkäämme koskaan epäilkö: me
kasvamme suuresti
kontemplatiivisuuden hengessä ja
apostolisessa tehokkuudessamme, jos
pyydämme Hänen apuaan joka päivä
enemmän ja jos rukoilemme, että
hän johtaisi meitä armollaan. Kuinka
intensiivisesti yrität antaa omalle
työllesi yliluonnollisen tarkoituksen?
Kuinka hartaasti rukoilet Kunnia
Isälle ja Pojalle ja Pyhälle Hengelle?
Tunnetko tarvetta luottaa itsesi
Hänen käsiinsä joka kerta kun lausut
Hänen nimensä?

Pyhä Paavali “ei rajoitu omissa
kirjeissään ainoastaan Pyhän
Kolminaisuuden kolmannen
Persoonan dynaamisen vaikutuksen
kuvailemiseen, vaan analysoi myös
Hänen läsnäoloaan kristittyjen
elämässä.”[6] Jeesus Kristus oli



ilmoittanut, että Isä ja Hän Itse
asettuvat niiden sieluihin, jotka
kuulevat hänen sanansa ja
rakastavat Häntä. Hän lisäsi myös: 
Tämän minä olen puhunut teille nyt,
kun olen vielä luonanne. Puolustaja,
Pyhä Henki jonka Isä minun
nimessäni lähettää, opettaa teille
kaiken ja palauttaa mieleenne kaiken,
mitä olen teille puhunut.[7] Jumalan
inspiroimana Paavali myös
mietiskelee Pyhän Hengen olemusta
selittämällä Hänen vaikutustaan
kristittyjen tekoihin ja sen lisäksi
heidän olemukseensa. “Itse asiassa,
hän sanoo, että Jumalan Henki elää
meissä (Room. 8:9; 1.Kor. 3:16) ja että
Jumala on lähettänyt sydämiimme
Poikansa Hengen (Gal. 4:6).” [8]

Tiedämme, että armon kautta koko
Kolminaisuus elää vanhurskautetun
ihmisen sielussa, mutta sen läsnäolo
miehissä ja naisissa, jotka elävät
Jumalan ystävyydessä, liittyy
erityisesti Pyhittäjään. Perinteinen



perustelu on helppo ymmärtää:
koska pyhittäminen on Jumalan
rakkauden tulos, on hyvin
ymmärrettävää, että pyhittäminen
liittyy siihen Persoonaan, joka on
kolmiyhteisen Jumalan Persoonien
keskeinen rakkaus itse, Pyhä Henki.
Samoin yhdistämme luomisen Isään
ja lunastuksen Sanaan, vaikkakin
kaikki mitä Jumala tekee maailmassa
on kaikkien Kolminaisuuden
Persoonien toteuttamaa. Pyhä
Kolminaisuus tunkeutuu meidän
syvimpään olemukseemme, ei vain
luotuina, vaan saa meidät
osallistumaan armon kautta Jumalan
sisäiseen elämään, Isän lapsina,
Pojassa, Pyhän Hengen kautta.[9]

Vatikaanin II kirkolliskokous toteaa
vielä tarkemmin: “Niin suuri ja
ylevä on ihmisen salaisuus, joka
valkenee uskoville kristillisen
ilmoituksen kautta. Kristuksen
kautta ja Kristuksessa siis ratkeaa
kärsimyksen ja kuoleman arvoitus,



joka ilman hänen evankeliumiaan
musertaa meidät. Kristus on
noussut kuolleista, tuhonnut
kuolemallaan kuoleman ja
lahjoittanut meille elämän. Siksi
me, jotka olemme Jumalan lapsia
hänen Poikansa kautta,
huudamme Hengessä: Abba,
Isä!”[10].

Jumalan lapsena olemisen lahja on
suurin lahja, jonka olemme voineet
saada Jumalalta. “Juuri se on
arvokkuutemme salaisuus: emme ole
ainoastaan Jumalan kuvia vaan myös
Jumalan lapsia. Se on kehotus –
kuten Pyhä isä toteaa – harjoittaa
omaa Jumalan lapseuttamme, ollen
yhä enemmän tietoisia siitä, että me
kaikki olemme yhden suuren
Jumalan perheen lapsia. On kehotus
muuttaa tämä objektiivinen lahja
subjektiiviseksi todellisuudeksi, joka
ohjaa meidän ajatuksemme,
käytöksemme ja olemisemme.”[11]



Kuinka kiitollisia meidän tuleekaan
olla pyhälle Paavalille, koska Jumala
valitsi hänet työvälineekseen,
näyttääkseen meille uudella innolla
tämän kristinuskon perustotuuden.
Kirjeessään Galatalaisille hän
muistuttaa meitä, että Sana tuli
lihaksi Neitsyestä, jotta meistä voisi
tulla Jumalan lapsia. Hän lisää: Ja
koska tekin olette Jumalan lapsia, hän
on lähettänyt meidän kaikkien
sydämiin Poikansa Hengen, joka
huutaa: Abba! Isä! Sinä et siis enää
ole orja vaan lapsi. Ja jos kerran olet
lapsi, olet myös perillinen, Jumalan
tahdosta.[12] Näin toteutuu se, mitä
pyhä Tuomas Akvinolainen kuvailee
seuraavasti: “Aivan kuten Pojan
tehtävänä oli johdattaa meidät Isän
luokse, siten myöskin Pyhän Hengen
lähettämisen tehtävä on johtaa
uskovaiset Pojan luokse.”[13]

Tämän lahjan huomioiminen, ja sen
mukaisesti käyttäytyminen, on
pyhän Josemarian sanoin “ihmisen



suurin kapina. Hän kieltäytyy
elämästä kuin eläin, eikä hän ole
tyytyväinen eikä levollinen ennen
kuin hän kohtaa Luojansa ja oppii
tuntemaan tämän.”[14] Siksi hän
lisäsi: ”Orjuus tai Jumalan lapseus,
siinä elämämme pulma. Olemme
joko Jumalan lapsia tai ylpeyden ja
aistillisuuden orjia, tai olemme
sellaisen tuskaisan itsekkyyden
vallassa, joka näyttää ahdistavan
monia sieluja.”[15]

Jumala tahtoi – niin perustajamme
vahvisti – että Opus Dein
hengellisyyden perustana on
todellinen ja elävä tietoisuus
Jumalan lapseudesta; ja hän muisti
usein omien sanojensa mukaan jopa
konkreettisen hetken, jolloin Jumala
kaiversi tämän totuuden tulella
hänen sieluunsa. “Tämä
hengellisyyttämme luonnehtiva
ominaispiire syntyi samaan aikaan
Opus Dein kanssa ja muotoutui
lopullisesti vuonna 1931.



Inhimillisesti ottaen vaikeana aikana
– silloin kun se, mitä nyt voitte nähdä
täydessä muodossaan, näytti
mahdottomalta – tunsin Jumalan
toimivan kanssani antaen sydämeeni
ja huulilleni voimakkaan ja hellän
pyynnön: Abba! Isä! Olin kadulla,
raitiovaunussa. Katu ei sekoita
meidän kontemplatiivista
dialogiamme; maailman melske on
meille paikka rukoilla.
Todennäköisesti rukoilin kovalla
äänellä ja ihmiset luulivat, että olen
tullut hulluksi: Abba! Pater!
Millainen luottamus, millainen rauha
ja millainen optimismi teille
annetaan vaikeuksien keskellä kun
tiedätte, että olette sen Isän lapset,
joka tietää kaiken ja voi tehdä
kaiken.” [16]

Pyhä Josemaria suositteli, että me
kaikki ottaisimme tämän totuuden
huomioon useita kertoja päivässä.
Hän rohkaisi meitä mietiskelemään
pyhän Paavalin opetusta: Henki itse



todistaa yhdessä meidän henkemme
kanssa, että olemme Jumalan lapsia.
Mutta jos olemme lapsia, olemme
myös perillisiä, Jumalan perillisiä
yhdessä Kristuksen kanssa; jos kerran
kärsimme yhdessä Kristuksen kanssa,
pääsemme myös osallisiksi samasta
kirkkaudesta kuin hän.[17]

Aina on oikea hetki syventyä
Jumalan lapseuteen, mutta näinä
päivinä tämä todellisuus on
helpommin tiedostettavissa. Riittää,
kun katsomme Jeesuslasta seimessä,
hänen Äitinsä tai pyhän Joosefin
käsivarsilla. Jumalamme on tullut
avuttomaksi ja
puolustuskyvyttömäksi lapseksi, jotta
me voimme olla ja tuntea itsemme
syvällisesti Jumalan lapsiksi, jonka
luokse voimme pelkäämättä tulla. Jos
meille kuitenkin joskus, mistä
tahansa syystä, on vaikeaa lähestyä
Häntä, menkäämme Marian ja
Joosefin luokse, pyytäen heitä
opettamaan meille, kuinka voisimme



lähestyä Jumalaa samanlaisella
luottamuksella ja vilpittömyydellä
kuin he. Pyytäkäämme Pyhää
Henkeä, joka hengessämme elää, että
Hän asettaa sydämeemme tämän
huudon –Abba, Isä! – niin, että
hurskauden lahjan kautta voisimme
tulla Jumalan lapsiksi vieläkin
syvällisemmin.

Benedictus XIV korostaa omassa
opetuksessaan “vielä yhtä muuta
Pyhälle Hengelle ominaista aspektia,
jonka pyhä Paavali opettaa meille,
nimittäin yhteyttään rakkauteen.
Apostoli kirjoittaa: Eikä toivo petä,
sillä Jumala on vuodattanut
rakkautensa sydämiimme antamalla
meille Pyhän Hengen. (Room. 5:5)...
Henki asettaa meidät jumalallisen
elämän rytmiin, joka on rakkauden
elämä, ja mahdollistaa
henkilökohtaisen osallisuutemme
Isän ja Pojan suhteesta.”[18].



Pohtikaamme huolellisesti näiden
sanojen merkitystä. Kiitos Pyhälle
Hengelle, joka tekee meidät
Kristuksessa Jumalan lapsiksi,
meidät on johdatettu Pyhän
Kolminaisuuden pyhään ja
autuaaksitekevään elämään. Me,
vaivaiset luodut, voimme yhtyä
Kristuksen Sydämen rytmiin. “Henki
muokkaa meitä pyhittävän voimansa
kautta Kristuksen kaltaisiksi. Hän on
kuin Kristuksen, Lunastajamme
muotti tai struktuuri, joka kaivertaa
meihin Itsensä kautta Jumalan
kuvan.”[19]

Loppiaisen juhla ja Kristuksen
kasteen juhla näyttävät meille Pyhän
Hengen lakkaamattoman toiminnan.
Hän johdatti kolme kuningasta
Betlehemiin, ja laskeutui näkyvästi
alas Herramme ylle Jordanissa. Niin
Hän näytti, että Kristus oli todellakin
odotettu Messias. Oppikaamme
avaamaan sydämmemme Hänen
pyhittävälle armolleen.



Pohtikaamme useammin sitä kutsua,
joka kuului kun Jeesus sai
Johannekselta kasteen: “Tämä on
minun rakas Poikani, johon minä
olen mieltynyt”[20]. Kirkastumisen
hetkellä kuului se vielä
vetoavammin: ”Tämä on minun
rakas Poikani, johon minä olen
mieltynyt. Kuulkaa häntä!”[21].
Aloittaaksemme tuon dialogin ja
vetääksemme käytännön
johtopäätöksiä Herran opetuksesta,
hänen eleistään ja sanoistaan,
meidän pitää vastata erinomaisella
kuuliaisuudella Pyhän Hengen
toimintaan. Tämä kuuliaisuus tekee
meidät tietoisiksi siitä, kuinka
voimme ja kuinka meidän täytyisi
pyhittää jokapäiväinen elämämme,
ja tehdä itsellemme tiettäväksi, että
koko elämän tulee pohjautua
keskusteluumme Jumalan kanssa ja
siihen, että puhumme muille
Hänestä.



Pyhän Josemarian syntymän
vuosipäivä (9. tammikuuta) ja hänen
kasteensa vuosipäivä (13.
tammikuuta) muistuttavat meitä
samoin Lohduttajan läheisyydestä.
Käyttäkäämme Isämme esirukousta,
pyrkiessämme täydelliseen
uskollisuuteen, ottaen vastaan kaikki
Pyhän Hengen inspiraatiot, siten
kuin pyhä Josemaria koko elämänsä
pyrki.

Tiedän, että muistatte myös
ensimmäisen pyhän Rafaelin piirin
vuosipäivän 21. tammikuuta. Niiden
kolmen, kolmentuhannen,
kolmensadan tuhannen, kolmen
miljoonan joukossa olimme myös
me. Älkäämme unohtako, että
Jumala antaa meille kaikille
mahdollisuuden apostoliseen
tehokkuuteen, jos me kaikki olemme
“olennaisesti” eukaristisia.

Siunaan teitä koko rakkaudellani!

Teidän Isänne



+ Javier

----------------------

[1] vrt. Joh. 19:25-27

[2] Gal. 4:4-5

[3] Benedictus XVI, puhe
yleisaudienssilla, 15.11.2006

[4] Ap.t. 13: 2-4; 16:6-10; 20:22-23;
23:11; 27:24

[5] Pyhä Josemaria, Christ is Passing
by, nro. 127

[6] Benedictus XVI, puhe
yleisaudienssilla, 15.11.2006

[7] Joh. 14:25-26

[8] Benedictus XVI, puhe
yleisaudienssilla, 15.11.2006

[9] vrt. Johannes Paavali II,
Kiertokirje "Dominum et
Vivificantem", 18.V.1986, nro.32 ja 52



[10] Vatikaanin II Kirkolliskokous,
Pastoraalikonstituutio ”Gaudium et
spes”, nro. 22

[11] Benedictus XVI, Puhe
yleisaudienssilla, 15.11.2006

[12] Gal. 4:6-7

[13] Pyhä Tuomas Akvinolainen,
Johanneksen evankeliumi, 14,26.,
kommentaari

[14] Pyhä Josemaria, ”Jumalan
ystäviä”, nro.38

[15] Pyhä Josemaria, ”Jumalan
ystäviä”, nro.38

[16] Pyhä Josemaria, Kirje 09.01.1959,
nro.60

[17] Room. 8:16-17

[18] Benedictus XVI, puhe
yleisaudienssilla, 15.11. 2006



[19] Pyhä Cyril Aleksandrialainen,
Pääsiäissaarna

[20] Matt. 3:17

[21] Matt. 17:5

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-
tammikuu-2009/ (3.2.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-tammikuu-2009/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-tammikuu-2009/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-tammikuu-2009/

	Prelaatin paimenkirje (tammikuu 2009)

