
opusdei.org

Prelaatin
paimenkirje
(kesäkuu 2009)

Kesäkuun liturgiset juhlapäivät
ovat keskeinen aihe Prelaatin
kuukausikirjeessä, jossa hän
kehottaa meitä lähestymään
Jumalaa tavallisessa
arkielämässämme.

26.6.2009

Rakkaat lapseni: varjelkoon Jeesus
tyttäriäni ja poikiani!

Eilen vietimme Helluntain
juhlapyhää, joka tänä vuonna sattui



toukokuun loppuun. Kuten
ensimmäisenä Helluntainakin,
Jumalanäiti on auttanut meitä
valmistautumaan Pyhän Hengen
vuodattamiseen. Nyt kun arjen aika
on taas alkanut, voimme tässä
tilanteessa nähdä uuden kutsun
pyhittää jokapäiväinen elämämme,
johon kuuluvat työhön käytetyt
tunnit ja perhe- ja sosiaalisen elämän
sisältämät monenlaiset ihmissuhteet.
Mitä Isämme opetti meille on jälleen
kerran tullut todeksi: työmme
ulkoiset olosuhteet eivät muutu,
mutta samaan aikaan työmme sisältö
kuitenkin muuttuu sen uuden
rakkauden voimasta, jonka siihen
kohdistamme!

Jokapäiväinen elämämme todellakin
määrää meille taistelukenttää, jolla
voimme armon kannustamina ja
ylläpitäminä samaistua yhä
täydellisemmin Kristukseen, ja olla
siten parempia Jumalan poikia ja
tyttäriä. Kuten pyhä Josemaria niin



selvästi painotti eräässä saarnassaan:
”kun kristitty suorittaa rakkaudella
kaikkein vähäpätöisimmän
päivittäisistä toimistaan, tämä toimi
tulvii Jumalan läsnäoloa. Tämän
vuoksi olen toistuvasti sanonut teille
ja takonut päähänne yhä uudelleen
ajatusta, että kristillinen kutsumus
on muuttaa arkipäiväinen proosa
sankarirunoudeksi. Taivas ja maa
tuntuvat – poikani ja tyttäreni -
sulautuvan yhteen horisontissa.
Mutta näin pikemminkin tapahtuu
meidän sydämissämme, kun
pyhitämme jokapäiväisen
elämämme.”(1) Voin yhä kuulla
kaiun siitä voimasta, jolla hän lausui
sanat ”takoneet päähänne”, koska
Isämme oli suuri opettaja sanoissa ja
teoissa, jotta hänen sielussaan asuva
Jumalan henki iskostuisi syvälle
mieliimme.

Päivittäisten toimiemme tekeminen
Jumalaa ja lähimmäistämme
rakastaen on se pyhyyden salaisuus,



johon Jumala kutsuu kristittyjä, jotka
elävät ja työskentelevät keskellä
ajallista todellisuutta. Tämä polku on
mahdollinen, koska kuten Pyhät
Kirjoitukset opettavat, Jumala on
tehnyt aloitteen: me rakastamme,
koska Jumala on ensin rakastanut
meitä.(2) Olen onnellinen saadessani
muistuttaa tätä aloittaessamme
kesäkuun, jonka aikana – niin monin
eri tavoin – liturgia painottaa
Jumalan rakkautta luotujaan
kohtaan. Olemme pohtineet tätä
tarkoin viettäessämme pelastuksen
historian mysteereitä: Jeesuksen
Kristuksen ihmiseksi tulemista,
hänen kärsimystään ja kuolemaansa,
ylösnousemustaan ja kunniakasta
taivaaseen astumistaan. Tulevina
viikkoina ”liturgia saa meidät
viettämään kolmea luonteeltaan
’synteettistä’ juhlaa: Pyhän
Kolminaisuuden juhlaa, Pyhän
Ruumiin juhlaa ja lopuksi Jeesuksen
Pyhän Sydämen juhlaa.” (3) Nämä
päivät, jotka ovat niin



merkityksellisiä niille, jotka tuntevat
olevansa Jumalan poikia ja tyttäriä,
esitetään meille Jumalan ihmisiä
kohtaan tunteman rakkauden
ilmentyminä, ja siten ne ovat
synteesi pelastuksen mysteereistä.

Sunnuntaina seitsemäntenä
kesäkuuta, vietämme Pyhän
Kolminaisuuden juhlapyhää. Tämän
juhlan kautta Kirkko kutsuu meitä
pohtimaan ainoan Jumalan sisäistä
elämää, Jumala, joka halusi ilmaista
itsensä asteittain profeettojen
välityksellä ja ilmaisi itsensä
täydellisesti Kristuksessa. Jo
Vanhassa Testamentissa, ennen
Moosesta Siinain vuorella, Hän
osoitti olevansa laupias Jumala,hän
antaa anteeksi. Hän on kärsivällinen,
ja hänen hyvyytensä ja
uskollisuutensa on suuri.(4) Tämä
julistus oli ensimmäinen selkeä
ilmentymä Jahve-nimeen sisältyvistä
rikkaista merkityksistä, jotka
aikaisemmin oli ilmoitettu



Moosekselle.(5) Samalla tämä sanoin
kuvaamaton Nimi pysyi salaisuuden
verhoamana. Vasta Uudessa
Testamentissa tuli Jumalan kätketty
elämä meille selvemmin ilmeiseksi.
Pyhä Johannes, Herramme
rakastama opetuslapsi, jonka pää
lepäsi Mestarin sydäntä vasten
viimeisellä ehtoollisella, kirjoitti –
Pyhän Hengen innoittamana – että
Jumalan syvin olemus voidaan
kiteyttää yhteen ainoaan sanaan:
Rakkaus. Deus caritas est, Jumala on
Rakkaus.(6) Ja Hän lähetti selkeän
merkin meille pojassaan:Jumala on
rakastanut maailmaa niin paljon, että
antoi ainoan Poikansa.(7)

Benediktus XVI sanoi, että tämä nimi
Rakkaus ”selvästi osoittaa, että
Raamatun Jumala ei ole mikään
itseensä sulkeutunut ja itseriittoinen
”monadi”. Pikemminkin Hän on
elämä, joka haluaa ilmaista itsensä,
olla avoin, vuorovaikutuksessa.
Sanat ’armollinen’, ’myötätuntoinen’,



’armorikas’ puhuvat kaikki meille
vuorovaikutuksesta, erityisestä
elämää täynnä olevasta Olennosta,
joka antaa itsensä alttiiksi, haluaa
täyttää jokaisen puutteen, jokaisen
vajavuuden, joka haluaa lahjoittaa ja
antaa anteeksi, joka haluaa perustaa
lujan ja kestävän siteen.”(8) Koska
Hän on Rakkaus, Jumalamme ei ole
yksinäinen Olento, sulkeutunut
näkymättömään etäisyyteen, vieras
ihmiskunnan murheille. Jumala on
kolme Persoonaa, niin syvästi
yhteenliittynyttä ja läpitunkevaa, että
niitä voi kutsua yhdeksi ja ainoaksi
Jumalaksi. ”Tämän Jumalan ilmestys
on täysin kuvattu Uudessa
Testamentissa Kristuksen sanojen
kautta. Jeesus osoitti meille Jumalan
kasvot, olemukseltaan yhdet ja
persooniltaan kolminaiset: Jumala on
Rakkaus, Rakkaus Isä, Rakkaus
Poika, Rakkaus Pyhä Henki.”(9)

Paljastaessaan meille sisäisen
elämänsä mysteerin, Jumala –



kuvataksemme asiaa jollain tavalla –
on paljastanut meille kasvonsa. Hän
on kertonut meille haluavansa ottaa
meidät ystävyytensä piiriin,
enemmänkin, Hän haluaa tehdä
meistä poikiaan ja tyttäriään, Hänen
elämänsä jakajia. Näistä syistä,
Pyhän Kolminaisuuden liturginen
juhlapyhä juhlistaa jumalallisen
Rakkauden korkeinta ilmentymistä.
Tästä syystä pyhä Josemaria kehotti
kaikkia kristittyjä pyrkimään
kaikkien kolmen jumalallisen
Persoonan tuntemiseen ja
vuoropuheluun heidän kanssaan.
”Opetelkaa ylistämään Isää, Poikaa ja
Pyhää Henkeä. Opetelkaa erityisesti
palvomaan Kaikkein Pyhintä
Kolminaisuutta: Minä uskon
Jumalaan Isään, minä uskon
Jumalaan Poikaan, minä uskon
Jumalaan Pyhään Henkeen: minä
uskon Kaikkein Pyhimpään
Kolminaisuuteen. Minä toivon
Jumalaa Isää, minä toivon Jumalaa
Poikaa, minä toivon Jumalaa Pyhää



Henkeä. Minä rakastan Jumalaa Isää,
minä rakastan Jumalaa Poikaa, minä
rakastan Jumalaa Pyhää Henkeä:
minä rakastan Kaikkein Pyhintä
Kolminaisuutta. Palvontaa tarvitaan
ylimaalliseen harjoitukseen, joka
ilmaistaan sydämen liikahduksina,
vaikkei aina sanoilla.”(10)

Yrittäkäämme todella olla yhteydessä
Jumalaan tällä tavoin. Miten sitten
etsimme Hänen läsnäoloansa päivän
aikana? Ajattelemmeko usein
pitävämme itseämme Hänen
lapsinaan? Pyrimmekö seuraamaan
Jeesusta, vanhempaa veljeämme ja
esikuvaamme? Kutsummeko
Puolustajaamme äänettömin
huudoin, pyytäen että Hän pyhittäisi
meidät ja täyttäisi meidät
apostolisella innoituksella? Kasvaako
ystävyytemme Pyhän Hengen
kanssa?

Kristuksen Ruumiin juhlapyhä, jota
vietetään 11. päivänä (mikä joissain



kohdin siirtyy seuraavaan
sunnuntaihin 14. päivään), auttaa
vahvistamaan näitä kristityn sielun
syviä pyrkimyksiä. Viitaten liturgian
vieton eri vaiheisiin, Pyhä Isä
kiteyttää sen perustavimman
merkityksen seuraavasti: ”Ensiksi
kokoonnumme Herran alttarin
ympärille ollaksemme yhdessä
Herran läsnäolossaan; toiseksi
seuraa kulkue, jossa kuljemme
Herran kanssa; ja lopuksi
polvistumme Herran eteen
palvontaan, joka alkaa jo messusta ja
jatkuu koko kulkueen ajan, mutta
huipentuu eukaristisen siunauksen
lopulliseen hetkeen, kun
polvistumme Hänen edessään, Joka
kallistui meidän luoksemme ja antoi
elämänsä meidän puolestamme.”(11)

Benediktus XVI viitoittaa sisäistä
polkua, joka ei koske ainoastaan
Kristuksen ruumiin juhlaa, vaan
koko elämäämme. Älkäämme
horjuko päätöksessämme seurata



sitä yhä päättävämmin tulevina
viikkoina, tietoisena
tarkoituksenamme hyötyä niistä
armon osoituksista, joita tämä
juhlapyhä tuo sieluumme, ja siten
olevamme olennaisesti
eukaristiankaltaisia. Päivittäisen
osallistumisen pyhään uhriin tulee
merkitä meille hengellisen
energiamme uudistumista, mikä
kannustaa meitä pitämään yllä
toistuvampaa ja luottavampaa
läheisyyttä Kaikkein Pyhimmän
Kolminaisuuden kanssa koko päivän
ajan. Käynnit Pyhän Sakramentin
luona Tabernaakkelissa auttavat
pitämään elossa ja voimakkaina
rakautemme Jumalaa ja
lähimmäisiämme kohtaan, tekemään
käsin kosketeltaviksi veljellisen
huolenpitomme teot - ehkä pienet
mutta aina hyvin erityiset -
perheemme, työtovereidemme,
ystäviemme ja mistä tahansa syystä
kohtaamiemme ihmisten
keskuudessa. Tiedämme, että



Isämme sai voimansa Pyhästä
Messusta. Siksi, kun hänen oli
pysyttävä vuoteessa sairauden
vuoksi, hänen päivänsä
ensimmäinen huoli oli päästä
nousemaan ylös: ”Minun on messun
nälkä!” – mielentila, jota hän vaali
joka päivä.

Viittauksen Tabernaakkeliin täytyy
merkitä meille ennen kaikkea
virikettä saada ravintoa Jumalan
rakkaudesta, vain Jumalan
rakkauden välittymisestä meille.
Voimme saada paljon valaistusta
miettimällä pyhän Josemarian
henkilökohtaista kokemusta, miten
hän kaikkein keskittyneimmän
työnkin lomassa oli aina yhteydessa
Jeesukseen pyhässä sakramentissa.
”Astuessani kappeliin pysähdyn
kertomaan Herralle: Jeesus, rakastan
sinua. Ja ylistän Isää, Poikaa ja Pyhää
Henkeä, jotka ovat läsnä Pyhässä
Sakramentissa Kristuksen Pyhän
Ihmisyyden muodossa. Sillä aina kun



jossain on yksi Jumalan Persoona,
koko Pyhä Kolminaisuus on myös
läsnä. Ja minä ’heitän’ myös joitakin
hellittelysanoja (kuin heittäisin
kukan) äidilleni pyhälle Marialle.
Sitten muistan tervehtiä enkeleitä,
jotka vartioivat tabernaakkelia
rakkauden, palvonnan, ja
parannuksen vartiossa tehden
kunniaa Herrallemme pyhässä
sakramentissa. Ajattelen heidän
olevan siellä kaikki päivät ja yöt, kun
minä taas voin olla siellä vain
sydämessäni: kiitos siunatut enkelit
siitä, että aina kunnioitatte ja olette
läsnä Jeesuksen luona pyhässä
sakramentissa!”(12)

Ei ole tarpeen sanoa enempää. Olen
varma, että nähdessämme Isämme
avaavan sydämensä tällä tavoin
saamme jokainen kannustusta vaalia
nälkää, alttiutta, halua parantaa
tapaamme kohdella Jeesusta pyhässä
sakramentissa.



Siten voimme hyvin valmistautua
Kristuksen Pyhän Sydämen
liturgiseen juhlapyhään, jossa
Jumalan Rakkauden valtavuus niin
kaunopuheisesti aukeaa meille.
”Niinpä käsitellessämme nyt
Jeesuksen Sydäntä, julistamme
varmuutta Jumalan rakkaudesta ja
totuutta hänen antautumisestaan
meille”.(13) Mitä vahvempaa
todistetta voimme saada kuin sen,
että näemme Hänen Sydämensä
keihään lävistämä, avoimena
kutsumaan lepoon Hänen luokseen,
löytämään Hänessä turvapaikan
kärsimyksissä ja koettelemuksissa?
Me haluamme, kaiken lisäksi, tehdä
parannuksen synneistämme, joilla
olemme Häntä loukanneet:
omistamme ja niin monien toisten
ihmisten tekemistä, jotka eivät
kykene näkemään joka ainoan
miehen ja naisen puolesta annetun
uhrin suuruutta.



Tuona päivänä me myös aloitamme 
pappien vuoden, jonka Benediktus
XVI on julistanut
maailmanlaajuiselle kirkolle pyhän
Arsin kirkkoherran kuoleman 150-
vuotisjuhlan kunniaksi.
Yrittäkäämme rohkaista jokaista
mahdollista, alkaen Prelatuurin
uskovien ja kaikkien niiden
keskuudesta, jotka hyötyvät
apostolaateistaan, pysymään
”etulinjassa” yhdessä Paavin ja
piispojen kanssa ja rukoilemaan,
ettei Kirkolta koskaan puuttuisi
runsasta määrää pyhiä pappeja.

Kesäkuun 29. päivänä, apostoleiden
Pietari ja Paavali juhlapyhänä,
päättyy Paavalin vuosi. Näiden
kuukausien aikana,
mietiskellessämme kansojen
apostolin elämää ja opetuksia,
olemme oppineet rakastamaan
Herraamme enemmän, rakkaudella
joka opettaa meille vapauden
perustan. Saul oppi tämän



Damaskuksen tiellä, kun hän näki
Jeesuksen kunniassaan. Siitä
hetkestä alkaen ”hän puhuu ja toimii
rakkauden vastuun ajamana.”(14)
Hän tuntee olevansa täysin vapaa,
rakkauden suomalla vapaudella.
”Samassa hengessä,” selittää Paavi,
”Augustus muotoili sittemmin
kuuluisaksi tulleen sanontansa: 
Dilige et quod vis fac (Tract. in Jn
7:7-8), ’rakasta ja tee, mitä tahdot’.
Hän, joka rakastaa Kristusta kuten
Paavali, voi todella tehdä mitä
haluaa, koska hänen rakkautensa on
yhdistynyt Kristuksen tahtoon ja
siten myös Jumalan tahtoon.”(15)

En ryhdy kommentoimaan muita
juhlia ja muistopäiviä, jotka osuvat
tähän kuukauteen: Marian Puhdas
Sydän, ensimmäisten Opus Dein
pappien vihkimisen muistopäivää,
Pyhän Josemarian liturgista juhlaa ...
Jokainen näistä päivistä voi ja sen
pitää antaa uutta innoitusta ja
vahvistaa antautumistamme



Jumalalle ja toisille ihmisille Jumalan
kunniaksi, ja apostoliselle
päämäärällemme erityisten tekojen
muodossa.

Rukoilkaa jatkuvasti kaikkien
tarkoitusteni puolesta, erityisesti
Prelatuurin pysyvän apostolisen työn
alun puolesta Indonesiassa,
Romaniassa ja Koreassa.

Siunaan teidät koko rakkaudellani!

Teidän Isänne

+Javier

Rooma, kesäkuun 1. päivänä 2009

_____________

(1) Josemaría Escrivá, saarna
’Maailmaa intohimoisesti rakastaen’,
Keskusteluja, nro. 116

(2) 1. Joh. 4:19



(3) Benediktus XVI, saarna
Kristuksen pyhimmän ruumin ja
veren juhlapyhänä, 22.5.2008

(4) 2. Moos. 34:6

(5) vrt. 2. Moos. 3:14

(6) 1. Joh. 4:8.16

(7) Joh. 3:16

(8) Benediktus XVI, saarna
Pyhimmän Kolminaisuuden
juhlapyhänä, 18.5.2008

(9) Benediktus XVI, saarna
Pyhimmän Kolminaisuuden
juhlapyhänä, 18.5.2008

(10) Josemaría Escrivá,
muistiinpanoja rukoushetkestä,
3.12.1961

(11) Benediktus XVI, saarna
Kristuksen pyhimmän ruumin ja
veren juhlapyhänä, 22.5.2008



(12) Josemaría Escrivá,
muistiinpanoja
keskustelutilaisuudesta, 6.1.1972

(13) Josemaría Escrivá, ’Kristus
kulkee juuri lähelläsi’, nro. 164

(14) Benediktus XVI, saarna apostoli
Paavalin vuoden avajaisissa,
28.6.2008

(15) Benediktus XVI, saarna apostoli
Paavalin vuoden avajaisissa,
28.6.2008

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-
kesakuu-2009/ (4.2.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-kesakuu-2009/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-kesakuu-2009/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-kesakuu-2009/

	Prelaatin paimenkirje (kesäkuu 2009)

