
opusdei.org

Prelaatin
paimenkirje
(joulukuu 2008)

Herramme saapuminen
Jouluna on mahdollisuus
kaksinkertaistaa
pyrkimyksemme ’’yhdistää
inhimillinen ja jumalallinen
jokapäiväisessä elämässämme,’’
kertoo prelaatti tämän kuun
kirjeessään. Hän kehottaa
meitä tekemään sen
yksinkertaisesti, toiveikkaasti ja
vastuuntuntoisesti.

22.12.2008



Rakkaat lapseni: Varjelkoon Jeesus
tyttäriäni ja poikiani!

Olemme tulleet Opus Deissä Marian
vuoden loppuun, jonka aikana
olemme kiittäneet Jumalaa hänen
esirukouksensa avulla niistä 25
vuodesta, jonka Opus Dei on ollut
personaali- prelatuuri. Toivon, että
Jumalan hyvyyden kautta olemme
kasvaneet läheisyydessä ja
uskollisuudessa Äidillemme, ja tämä
johtaa meidät paljon
henkilökohtaisempaan ja
läheisempään, rakastavampaan
dialogiin hänen poikansa Jeesuksen
kanssa.

Valmistautuessamme Neitsyt Marian
perisynnittömän sikiämisen juhlan
viettoon avautuu uusi mahdollisuus
koko sielustamme keskittyä
mariaaniseen hurskauteen, joka on
ominaista kaikille katolilaisille ja
joka on tärkeä osa hengellistä
perintöä, jonka perustajamme meille



jätti. Tiedämme, että Pyhä Josemaría
ei koskaan nostanut itseään
esimerkiksi. Ainoa esikuva, hän
kertasi usein, on Jeesus Kristus.
Siitäkin huolimatta hän totesi: ’’Jos
haluan teidän minua jossain
jäljittelevän, on se rakkauteni Neitsyt
Mariaan.’’ Niin suuri oli hänen
kiintymyksensä Äitiimme.
Pyytäkäämme hänen esirukouksensa
kautta, että näinä päivinä, kun
valmistaudumme joulukuun 8.
päivän suureen juhlaan, jokainen
meistä voi kasvaa vakaasti
mariaanisessa hurskaudessa ja
apostolisessa pyrkimyksessämme.
Rohkaiskaamme myös muita, jotta he
luottavaisessa dialogissa Neitsyt
Marian kanssa voivat astua sisäisen
elämän tielle tai kehittyä siinä.

Eilinen Adventin ajan alku, on
liturgisesti merkittävä teologisen
toivon välittämisessä. Tämä hyve
johtaa meitä koko voimallamme
iankaikkiseen autuuteen kuten



Jumala on luvannut niille, jotka
täyttävät Hänen tahtonsa. Kuten
Paavi kirjoitti tasan vuosi sitten, ’’me
tarvitsemme toiveita – joko
suurempia tai pienempiä –, jotka
pitävät meidät liikkeellä päivästä
päivään. Mutta ne eivät ole mitään
ilman suurta toivoa, joka ylittää
kaiken muun. Tämä suuri toivo voi
olla vain Jumala, joka käsittää koko
maailmankaikkeuden ja joka voi
suoda meille kaiken sen, jota me
yksinämme emme voisi toivoa
saavuttavamme.’’[1]

Aloittakaamme siis tämä liturginen
aika uudistamalla pyrkimyksemme
päästä taivaaseen. Älkäämme
asettako päämääräämme maallisiin
asioihin; kaiken, minkä voimme
täällä saavuttaa, on autettava meitä
tiellämme taivasta kohti.
Perimmäinen päämäärä
elämällämme on vain yksi: nauttia
Jumalan autuudesta ikuisuudessa.
Näin huomaamme, että



jokapäiväinen päämäärämme on
siksi asettaa kaikki, ihan kaikki,
pitämättä mitään itsellämme –
palvelemaan Jumalan valtakuntaa.

Katolisen kirkon katekismus tiivistää
tulevien viikkojen ajatuksen
seuraavasti: ’’Vuosittain toistuvassa
adventtiliturgian vietossa kirkko
herättää tämän Messias-odotuksen
jälleen eloon; uskovat osallistuvat
siten Vapahtajan ensimmäisen
tulemisen pitkään valmistukseen ja
uudistavat itsessään kaipauksen
hänen toisesta tulemisestaan.” [2]

Tämä on Jouluun valmistautumisen
aikaa ja toivon uudistamisen aikaa
Vapahtajan tulemiseen, joka
tapahtuu aikojen lopussa, kun Hän
tulee tuomitsemaan eläviä ja
kuolleita ja perustamaan
kuningaskuntansa, jotta Jumala
hallitsee täydellisesti kaikkea.[3]

Adventin ensimmäinen osa,
joulukuun 16. päivään asti keskittyy



Herramme lopulliseen tulemiseen.
Messun liturgia, erityisesti
sunnuntaisin, esittää meille
lukukappaleita Vanhasta ja Uudesta
Testamentista valmistaen meitä
tähän kohtaamiseen. 17. joulukuusta
lähtien lukukappaleiden sisältö
vaihtuu valmistaen meitä Jeesuksen
hengelliseen tulemiseen Jouluna.
Nämä kaksi todellisuutta yhdistyvät
välittömästi ja niiden tulisi ohjata
rukoustamme erityisesti
joulukuussa. Kuinka kaipaamme
Jumalan läsnäoloa jo täällä maan
päällä? Etsimmekö Hänen kasvojaan
kaikessa mitä teemme? Auttaako
varmuus, että Hän on tullut ja on
uudelleen tuleva kaikkien puolesta,
estämään meitä kadottamasta
sisäistä rauhaamme?

Viimeisten asioiden huomioiminen-
viimeisten todellisuuksien/
realiteettien, jotka tapahtuvat
aikojen lopussa ja ennen sitä
jokaiselle meistä kuolinpäivänämme



ei pitäisi olla pelon tai
hermostuneisuuden lähde. Mikään ei
voisi olla kauempana kirkon
tarkoituksesta sen välittäessä näitä
totuuksia meille. Paremminkin ne on
tarkoitettu, jotta huomaisimme omat
velvollisuutemme, jotta yhä
tunnollisemmin ja täydellisemmin
toimisimme oman pyhyytemme
saavuttamiseksi ja apostolisen
työmme eteen.

Muutama viikko sitten, viitaten
Paavalin opetukseen viimeisistä
asioista, Benedictus XVI kutsui
katolilaisia mietiskelemään kolmea
suurta uskon totuutta, jotka liittyvät
tähän teemaan. Ensimmäinen on
’’varmuus että Jeesus on Ylösnoussut
ja on Isän luona ja siten meidän
kanssamme ikuisesti. Kukaan ei ole
Kristusta vahvempi. Sen vuoksi
olemme turvassa emmekä
pelkää.’’[4] Kuinka voisimme pelätä
Isäämme Jumalaa, joka on meille
niin monin ja niin ilmeisin tavoin



ilmaissut rakkautensa jopa siihen
asti, että lähetti Poikansa maailmaan
pelastamaan meidät? Usko
Ylösnousseeseen Kristukseen on
paras lääke kaikkea pelkoa vastaan.
Niin tapahtui kun evankeliumia
julistettiin ensi kertaa maailmassa,
jota hallitsi fatalistinen pelko
kohtalosta, ja se tulee uusiutumaan
meidän päivinämme, jolloin monet
ihmiset ovat täynnä pelkoa tulevaa
kohtaan tai käyttäytyvät
vastuuttomasti niin kuin kaikki tässä
elämässä loppuisi maan päällä. 
’’Herra on minun valoni ja apuni, ketä
minä pelkäisin? (Ps. 27:1),’’ Pyhä
Josemaria kysyi itseltään psalmin
kirjoittajan sanoin. Hän vastasi: ’’En
ketään. Jos lähestymme tällä tavalla
taivaallista Isäämme, meillä ei ole
syytä pelätä ketään eikä mitään.’’[5]
Siksi, ’’Jumalan lapsi ei pelkää
elämää eikä kuolemaa, koska hänen
hengellinen elämänsä perusta on
Jumalan lapseuden taju. Hän toteaa
itselleen: Jumala on Isäni ja Hän on



kaiken hyvän Luoja; Hän on
hyvyys.’’[6]

Toiseksi, Paavi jatkaa, mennen
syvemmälle kristityn optimismin
syihin, ’’varmuus, että Kristus on
kanssani, että Kristuksessa tuleva
maailma on jo alkanut, antaa myös
varmuuden toivosta. Tulevaisuus ei
ole pimeys, jossa kukaan ei löydä
tietä. Sellainen se ei ole.’’[7]
Jokaiselle, joka uskoo Kristukseen ja
elää Kristuksesta, tulevaisuus on
aina kirkas, varma tie, koska
Ylösnoussut Kristus, hyvä paimen, on
avannut meille tien ikuiseen
elämään ja varjelee ja rohkaisee
meitä äidin ja isän kiintymyksellä.
Jokainen meistä voi ottaa omakseen,
täydessä totuudessa, nämä
inspiroivat sanat: Herra on minun
paimeneni, ei minulta mitään puutu.
Hän vie minut vihreille niityille, hän
johtaa minut vetten ääreen, siellä
saan levätä. Hän virvoittaa minun
sieluni, hän ohjaa minua oikeaa tietä



nimensä kunnian tähden, Vaikka minä
kulkisin pimeässä laaksossa, en
pelkäisi mitään pahaa, sillä sinä olet
minun kanssani. Sinä suojelet minua
kädelläsi, johdatat paimensauvallasi.
[8]

Kolmas varmuus, joka kannattelee
kristittyjä on: ’’Tuomari, joka palaa
sekä Lunastajana että Tuomarina on
jättänyt meille velvollisuuden elää
tässä maailmassa seuraten Hänen
esikuvaansa. Jokaiselle Hän on
antanut taitoja. Siksi meidän kolmas
asenteemme on: vastuu maailmasta
ja aikalaisillemme, Kristuksen
edessä, ja samalla voimme olla
varmoja Hänen armostaan.
Molemmat ovat tärkeitä.’’[9]

Tämä velvollisuus on vastaus
Herramme neuvoon:negotiamini,
dum venio,[10] ’Käyttäkää näitä
parhaanne mukaan, kunnes minä
palaan’ –sanat, joita Pyhä Josemaría
usein mietiskeli, varmuudella että



Jumala on aina vierellämme, ja
velvollisuudella ottaa vastaan Hänen
meille jättämänsä perinnön. Meidän
on käytettävä aikamme oikein, jotta
Jumalan armon avulla voimme
jonain päivänä saavuttaa ikuisen
onnen. Pohtikaamme Pyhän
Josemarían toisia sanoja: ’’Kuinka
surkeaa onkaan sellainen elämä,
jossa ainoana huolena on ajan
tappaminen! Aikahan on Jumalan
antama aarre. Mitkään verukkeet
eivät voi oikeuttaa sellaista käytöstä.
Kuinka murheellista onkaan, ellei
ihminen todella hyödynnä Jumalalta
saamiaan kykyjä – olkoon niitä
vähän tai paljon – ja ellei hän
omistaudu palvelemaan muita
ihmisiä ja yhteiskuntaa!

’’Kun kristitty tappaa aikaansa maan
päällä, hän joutuu vaaraan ’tappaa
taivaansa’ nimittäin silloin kun hän
vetäytyy pois itsekkäästi, kätkeytyy ja
on välinpitämätön. Jumalaa
rakastava ei luovuta Kristuksen



käyttöön vain kaikkea, mitä hänellä
on ja mitä hän on, vaan hän antaa
oman itsensä.”[11]

Näiden kehotusten valossa voimme
kysyä itseltämme, tunnenko
velvollisuutta siitä, että minulle
uskotut kyvyt tuottaisivat hedelmää –
henkilökohtaiset ominaisuudet, työt
joita teen, päivän aikana tarjoutuvat
mahdollisuudet tehdä hyvää - jotta
rakennan Kristuksen
kuningaskuntaa omaan sieluuni ja
ympäristööni? Kuinka autan toisia
käyttäytymään samoin omalla
esimerkilläni ja sanoillani? Teenkö
kaiken omassa vallassani, jotta laki ja
yhteiskuntajärjestelmä
kunnioittaisivat Jumalan lakia?

Adventin toinen osa, kuten muistutin
yllä, valmistaa meitä välittömämmin
Joulun tuloon. Näinä päivinä,
seuraten Isän neuvoa, voimme
seurata Mariaa ja Joosefia heidän
matkallaan Betlehemiin.



Henkilökohtaisen rukouksemme
aikana pitkin päivää seuratkaamme
heitä läheisesti ja yrittäkäämme
palvella heitä, pyytäen anteeksi
niiden puolesta, jotka silloin kuten
myös nytkin, eivät halunneet ottaa
vastaan Jumalan Poikaa kun Hän tuli
maailmaan. Tämä ei ole vain
mielikuvituksen harjoittamista vaan
myös tehokas tapa elävöittää
uskoamme inkarnaation mysteeriin.

Joulu on meille suurenmoinen koulu;
kuunnelkaamme arvokasta opetusta,
jonka Jeesus tarjoaa meille. Kuten
Pyhä Josemaría kirjoitti ylistäessään
Kristuksen syntymän
luonnollisuutta: ’’Kuten kaikki
muutkin ihmiset hän vietti
luonnonmukaisesti yhdeksän
kuukautta äitinsä kohdussa. Herra
vain tiesi kovin hyvin, että
ihmiskunta tarvitsi häntä
välttämättä, siksi hän kaipasi
kiihkeästi tulla maan päälle
pelastamaan kaikki ihmiset. Hän ei



halua kuitenkaan hätiöidä, vaan
tulee oikealla hetkellä, kuten
jokainen ihminen tulee.’’[12]

Voimme myös oppia Kristuksen
yksinkertaisuudesta: ’’Herra saapuu
tuntemattomana, ilman loistoa ja
komeutta. Maan päällä ovat osallisia
tästä jumalallisesta seikkailusta vain
Maria ja Joosef ja myöhemmin
paimenet, joille enkelit tuovat
ilosanoman ja lopuksi itämaan
tietäjät. Näin tapahtuu
perustavanlaatuinen asia, taivas ja
maa, Jumala ja ihminen ovat
yhdistyneet.’’[13]

Seuraten Herraamme, mekin
voimme yhdistää jumalallisen ja
inhimillisen jokapäiväisessä
elämässämme. Näin teemme jos
yritämme asettaa Jumalan kaikkien
toimiemme keskipisteeksi, yrittäen
täyttää tehtävämme kunnioittaen
häntä ja poistamalla kaikki syyt,
jotka voisivat estää tämän. Joulua



edeltävinä päivinä älkäämme
unohtako, että Maria ja Joosef
jatkavat sielujemme oville
kolkuttamista, kuten he tekivät
Betlehemin talojen oville. ’’En
poikkea totuudesta lainkaan,’’ Pyhä
Josemaría vakuuttaa meille, ’’kun
kerron teille, että Jeesus etsii tänäkin
päivänä majapaikkaa
sydämestämme. Anokaamme
Häneltä anteeksiantoa
henkilökohtaisesta sokeudestamme
ja kiittämättömyydestämme sekä
armoa olla enää sulkematta Häntä
pois sydämistämme.’’[14]

Tulevina viikkoina liturgiassa kaikuu
Jeesuksen ääni, joka kehottaa
valvomaan: Valvokaa siis, sillä te ette
tiedä, minä päivänä teidän Herranne
tulee.[15] Kuten Paavi muistuttaa
kaikkia kristittyjä: ’’Jeesus, joka tuli
meidän keskellemme jouluna ja
palaa kunniassa aikojen lopulla, ei
väsy tulemasta luoksemme jatkuvasti
jokapäiväisissä tilanteissa. Hän



pyytää meitä olemaan valppaina
tiedostaaksemme hänen läsnäolonsa,
hänen tulemisensa ja neuvoo meitä
odottamaan Häntä valvoen.
Valmistautukaamme elämään
uudelleen uskon kera Lunastajamme
syntymän mysteeri, joka täytti koko
luomakunnan riemulla.’’ [16]

Viime viikolla minulla oli
mahdollisuus viettää muutamia
päiviä Pamplonassa seuraten
sisarianne ja veljiänne niissä
poikkeuksellisissa olosuhteissa, joita
he olivat kokeneet. Saatoin jälleen
nähdä, sen hengen, jonka Isämme on
antanut kaikille, mukaanlukien
Navarran yliopiston työntekijöille.
Muutama viikko sinne tehdyn iskun
jälkeen työntekijöiden syvä
kristillinen asenne antoi minulle
syyn kiittää Jumalaa, koska oli niin
ilmeisen selvää, että Opus Dei edistää
rauhaa ja iloa.



Toistan pyyntöni, että rukoilisitte
asettamieni rukoustarkoitusteni
puolesta: ensimmäiseksi, Paavin ja
kaikkien niiden puolesta, jotka
auttavat häntä johtamaan kirkkoa,
kaikkien piispojen ja pappien ja
kaikkien Jumalan kansan jäseneiden
puolesta ja sen puolesta, että se
henkilökohtainen apostolinen työ,
jota jokainen meistä tekee, ei
koskaan horjuisi. Kristuksen kanssa
ja Marían ja Joosefin avulla
tulkaamme ’’kaikeksi kaikille
ihmisille.’’

Tässä kuussa on monia Opus Dein
vuosipäiviä. En voi käsitellä niitä
kaikkia, koska se kestäisi liian kauan.
Siksi pyydänkin vain, että me kaikki
osaisimme rakastaa vielä enemmän
tätä ’’Jumalan armon osoittamisen
historiaa,’’ sillä Herramme on
halunnut osoittaa sitä kaikille meille.
Haluaisin, että se ei olisi vain
muistoja vaan jotain, jota elämme.



Siunaan teidät koko rakkaudellani!

Teidän Isänne

+ Javier

[1] Benedictus XVI, Kiertokirje Spe
Salvi, 30.11.2007, nro. 31.

[2] Katolisen kirkon katekismus, nro.
524.

[3] 1.Kor. 15:28.

[4] Benedictus XVI, Puhe
yleisaudienssilla, 12.11.2008.

[5] Pyhä Josemaría, Jumalan ystäviä,
nro. 95.

[6] Pyhä Josemaría, The Forge, nro.
987.

[7] Benedictus XVI, Puhe
yleisaudienssilla 12.11.2008.

[8] Ps. 23:1-4



[9] Benedictus XVI, Puhe
yleisaudienssilla, 12.11.2008.

[10] Luuk. 19:13

[11] Pyhä Josemaría, Jumalan ystäviä,
nro. 46.

[12] Pyhä Josemaría, Christ Is Passing
By, nro. 18.

[13] Pyhä Josemaría, Christ Is Passing
By, nro. 18. [14] Pyhä Josemaría, 
Christ Is Passing By, nro. 19. [15]
Matt. 24:42. [16] Benedictus XVI,
Saarna ensimmäisenä Adventti
sunnuntaina 02.12.2007.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-
joulukuu-2008/ (3.2.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-joulukuu-2008/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-joulukuu-2008/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-paimenkirje-joulukuu-2008/

	Prelaatin paimenkirje (joulukuu 2008)

