
opusdei.org

Prelaatin kirje
(tammikuu 2011)

Seuratessaan Paavia tämän
uudenvuodentervehdyksen
linjoilla prelaatti tarkastelee
vapauden merkitystä
rakkauden syttymisessä
Jumalaa ja koko ihmiskuntaa
kohtaan.

22.1.2011

Rakkaat lapseni! Varjelkoon Jeesus
tyttäriäni ja poikiani puolestani!

Jouluaatosta lähtien ja sitä
seuraavina päivinä Kirkon liturgia



nostaa huulillemme nämä psalmin
sanat: "Laulakaa Herralle uusi laulu!
Laula Herralle, maa, laulakaa
Herralle, maan asukkaat! Laulakaa
Herralle, ylistäkää hänen nimeään!
Kertokaa päivästä päivään
ilosanomaa hänen avustaan.
Julistakaa hänen kunniaansa,
ilmoittakaa hänen ihmetekojaan
kaikille kansoille." [1]

Tällä kutsulla jouluriemuun on
selkeä lähde: Jumalan Poika, joka tuli
ihmiseksi tuodakseen meille oikean
vapauden säilyttäen kuitenkin
samalla jumaluutensa, syntyi
keskuuteemme. "Mutta Isä Jumala on
jo aikojen alussa tarkoittanut
ainokaisen Poikansa tulemaan
lihaksi Neitsyt Mariasta Pyhän
Hengen välityksellä ja näin tuomaan
rauhan takaisin maailmaan. Kun
ihminen näin saa pelastuksen
synnistä, 'me pääsemme lapsen
asemaan' (Gal. 4:5) ja kykenemme
pääsemään osallisiksi Jumalan



läheisyydestä. Tällä tavoin tämä uusi
ihminen, uusi Jumalan lasten
sukulinja (vrt. Room. 6:45), saa
voiman vapauttaa koko
maailmankaikkeuden
epäjärjestyksestä palauttamalla
kaiken Kristuksen yhteyteen (vrt. Ef.
1:9-10), kun nyt kaikki on sovitettu
Jumalan avulla (vrt. Kol. 1:20)." [2]

Vapahtajamme on antanut meille
kaiken muun armon lisäksi myös
vapauden kallisarvoisen lahjan, jotta
pystyisimme palvelemaan Jumalaa
rakastavasti Pyhän Hengen
välittämien sisäisten liikutusten
ohjaamina. Henki on tehnyt meistä
"lapsia Jeesus-lapsessa" [3]. Koska
olemme osallisia Kristuksen
mystisestä ruumiista, se pelko, joka
on aiemmin pitänyt meitä orjuuden
ikeen alla, on kokonaan heitetty
syrjään. Pyhä Paavali muistuttaa
meitä samasta asiasta: "teidät on
kutsuttu vapauteen --- Vapauteen
Kristus meidät vapautti. Pysykää siis



lujina älkääkä alistuko uudelleen
orjuuden ikeeseen." [4]

Pyhä Josemaríakin puhui tästä
kommentoidessaan seuraavia
evankeliumin sanoja: "veritatis
liberabit vos" [5], totuus tekee teistä
vapaita. "Mikä on tämä suuri totuus,
joka avaa tien vapauteen ja antaa
sille tarkoituksen läpi koko
elämämme? Tiivistän sen teille sillä
ilolla ja varmuudella, joka kumpuaa
tiedosta, että Jumalan ja hänen
luotujensa välillä on läheinen ja
kiinteä suhde. Tuo totuus on, että
olemme syntyneet Jumalan käsissä,
että Pyhä Kolminaisuus katsoo
puoleemme erityislaatuisella
kiintymyksellä, että me olemme
erityislaatuisen Isän lapsia. Siksi
pyydänkin Herraamme auttamaan
meitä, jotta tekisimme päätöksen
ottaa tämä totuus vastaan
sydämissämme ja vaalia sitä joka
päivä: vain näin voimme osoittaa
olevamme vapaita miehiä. Älkää



unohtako, että se, joka ei ymmärrä
olevansa Jumalan lapsi, ei tiedosta
omaa syvintä olemustaan. Kun
tällainen henkilö ryhtyy johonkin
toimeen, hän ei pysty hallitsemaan
itseään ja omia kykyjään
suoriutuakseen siitä samalla tavalla
kuin ne ihmiset, jotka rakastavat
Herraamme yli kaiken muun.” [6]

Minulle tuottaa paljon iloa pysähtyä
Isämme muotoilemien mietteiden
äärelle, koska ne todella ovat kuin
kultarahoja, jotka Jumala on
asettanut kämmenillemme. Me
voimme imeä itseemme paljon
voimaa ja ymmärrystä näistä
sanoista, jotka on kirjoittanut mies,
jonka ainoa pyrkimys oli seurata
Jeesusta Kristusta ja palvella pyhää
Kirkkoa ja kaikkia sieluja. Jälleen
kerran neuvon teitä hyödyntämään
yhä enemmän tätä aarretta, joka
auttaa meitä ymmärtämään
paremmin taivaassa laadittua
suunnitelmaa.



Vapautemme rakastaa Jumalaa ja
Hänen kauttaan koko ihmiskuntaa
on yksi jumalallisen lapseutemme
oleellisimmista seurauksista. Sen
tähden meidän tulee puolustaa,
arvostaa ja vaalia sitä elämämme
kaikissa käänteissä. Juuri tämä on
tänään 1. tammikuuta vietettävän
maailman rauhan päivän teema.
Benedictus XVI suuntasi viestissään
”Uskonnollinen vapaus, tie rauhaan”
kiireellisen kutsun valtiomiehille,
uskonnollisille johtajille ja kaikille
hyvää tahtoville miehille ja naisille
edistää ja puolustaa tätä
äärimmäisen hyvää periaatetta, joka
kuuluu kaikille niille, jotka on tehty
Jumalan kuvaksi ja kaltaiseksi.
Elämän perimmäisen hyvyyden
ohella se muodostaa syvän perustan
kaikille ihmisoikeuksille. ”Lyhyesti
sanottuna”, Paavi kirjoitti, ”avoimuus
totuudelle ja täydelliselle hyvyydelle,
avoimuus Jumalalle, on juurtunut
syvälle ihmisluontoon; se antaa
korvaamattoman arvokkuuden



jokaiselle yksilölle ja takaa
molemminpuolisen kunnioituksen
ihmisten välille. Uskonnollista
vapautta ei siis tule ymmärtää
pelkästään vapautena sorrosta, vaan
tätä perustavanlaatuisemmin kykynä
tehdä omat valintansa totuudellsina
itselleen.” [7]

Tässä yhteydessä voimme muistaa,
kuinka pyhä Josemaría itse omisti
koko elämänsä puolustaakseen
kiihkeästi saamaamme vapauden
taivaallista lahjaa. Perustajamme
ilmaisi asian selvästi vastatessaan
erään toimittajan kysymykseen:
”Perustamisestaan lähtien Opus Dei
ei ole ikinä harjoittanut
minkäänlaista syrjintää. Se toimii ja
elää kaikkien kanssa, koska se näkee
jokaisessa ihmisessä sielun, jota tulee
kunnioittaa ja rakastaa. Eikä tämä
ole pelkästään sanahelinää; Opus
Deimme oli ensimmäinen
katolilainen järjestö, joka pyhän
Istuimen hyväksynnällä otti vastaan



ei-katolilaisia avustajiksi, olivatpa
nämä sitten kristittyjä tai ei. Olen
henkilökohtaisesti aina puolustanut
jokaisen yksilön
omantunnonvapautta. En myöskään
ole ikinä ymmärtänyt väkivaltaa,
enkä pidä sitä sopivana keinona
suostutteluun tai ihmisten sydänten
voittamiseen. Virheet ja ongelmat
korjataan rukouksen voimalla ja
Jumalan armolla sekä oppivaisella
mielellä: ei ikinä voimalla, vaan aina
rakkaudella.” [8]

Valitettavasti nykypäivän
maailmassa kansalaisoikeus
kunnioittaa ja palvella Jumalaa
omantunnon määräämällä tavalla on
saatettu suuriin ongelmiin monissa
maissa, ja kuten Rooman piispa
muistuttaa tätä ei todellakaan
tapahdu vain harvoissa
poikkeustapauksissa ”nykyään.
Kristityt ovat se uskonnollinen
ryhmä, joka kärsii eniten vainoista
uskonsa vuoksi” [9] – vainoista, jotka



usein (ja tämän olemme saaneet taas
kerran todistaa viime päivien
tapahtumissa) johtavat
marttyyrikuolemaan. ”Toisissa
paikoissa”, pyhä Isä jatkoi, ”me
voimme huomata paljon
hienovaraisempia ja kavalampia
ennakkoluulon ja vihamielisyyden
muotoja uskovia sekä uskonnollisia
symboleita kohtaan.” [10] Tämä
saattaa tapahtua jopa maissa, joissa
on kristitty enemmistö ja
vuosisataiset perinteet
kristinuskosta. Näiden vallan
väärinkäytösten edessä ei yksikään
kunniallinen mies tai nainen saa
jättää asiaa sikseen. ”Nykyistä
tilannetta ei voi hyväksyä, sillä se on
loukkaus Jumalaa ja ihmisarvoa
kohtaan. Kaiken lisäksi se on uhka
turvallisuudelle ja rauhalle sekä este
todellisen ja perustavanlaatuisen
ihmiskehityksen
saavuttamiselle.” [11]



Ei kannata uskotella, että tilanne olisi
uusi maailmassa. Ehkä se on levinnyt
laajemmalle ja saanut uusia muotoja
osaksi, koska kommunikaatio on
helpottunut ja nopeutunut, vaikka
yleinen mielipide ei aina annakaan
uskonnolliselle
suvaitsemattomuudelle sitä arvoa,
jonka se ansaitsisi. Mutta tämä ei ole
uutta maailmanhistoriassa, aivan
kuten Jeesus itse varoitti: ”Jos
maailma vihaa teitä, muistakaa, että
ennen teitä se on vihannut minua ---
Ei palvelija ole herraansa suurempi.
Jos minua on vainottu, vainotaan
teitäkin. Jos minun sanaani on
kuultu, kuullaan myös teidän
sanaanne.” [12]

Vanha testamentti oli jo kauan sitten
ennustanut, että näin tapahtuisi.
Kuunnelkaamme jälleen kerran
pyhää Josemaríaa: ”Muistatteko
toisen psalmin? ’Miksi kansat
kapinoivat, kansakunnat juonia
punovat? Kuninkaat nousevat



kapinaan, hallitsijat liittoutuvat
keskenään Herraa ja hänen
voideltuaan vastaan.’ Kuten näette,
ei mitään uutta taivaan alla. Ihmiset
vastustivat Kristusta, voideltua, jo
ennen kuin hän syntyi. He olivat
häntä vastaan, kun hän kulki rauhan
sanomaa välittäen Palestiinan teitä
pitkin; he vainosivat häntä silloin, ja
jatkavat sitä myös nyt hyökätessään
hänen todellisen ja mystisen
ruumiinsa jäsenten kimppuun. Miksi
maailmassa on niin paljon
vihamielisyttä ja inhoa, miksi ihmiset
ovat näin helposti johdettavissa
harhaan, miksi maailmassa yritetään
tukahduttaa kaikki
omantunnonvapaus?” [13] Tämä
kysymys on esitetty halki
vuosisatojen, ja vastaus tähän löytyy
pyhistä kirjoituksista, erityisesti
Ilmestyskirjasta, joka kielikuvien ja
symbolien kautta kuvaa Kirkon
selviytymiskamppailua läpi
historian, kunnes Kristus kunniassa



saapuu lunastamaan lopullisesti
valtakuntansa.

”On totta, että monet ihmiset ovat
epäoikeudenmukaisuuden
vääristämiä. Herramme kuitenkin
kertoo meille selvästi: ’Pyydä
minulta, niin saat kansat
perinnöksesi, ja maan ääriin ulottuu
sinun valtasi. Sinä alistat kansat
rautaisella valtikalla, murrat ne kuin
saviastiat’ (Ps. 2:8-9). Tämä on luja
lupaus, jonka on antanut itse Jumala.
Me emme saa vähätellä sitä. Kristus
ei ole maailman Vapahtaja tyhjän
vuoksi: hän hallitsee kuninkaan lailla
Isän oikealla puolella.” [14]
Viestissään Paavi pyytää meitä
ennen kaikkea rukoilemaan:
”pyydän kaikkia katolilaisia
rukoilemaan uskonveljiensä ja -
sisartensa puolesta, jotka ovat
joutuneet väkivallan ja
suvaitsemattomuuden uhreiksi.” [15]



Kääntykäämme joka päivä Herran
puoleen luottavaisesti elävää uskoa
osoittaen, ja esittäkäämme vilpitön
pyyntörukous kaikkien niiden
puolesta, jotka kärsivät vainoa –
avointa tai piilotettua –
uskonnollisten vakaumustensa
tähden. Kun nyt kutsun teidät
tekemään näin, muistutan teitä
samalla myös niistä Herramme
sanoista, jotka olivat usein Isämme
huulilla ja jotka lausumme joka
päivä: ”ut omnes unum sint”! [16] –
että me kaikki olisimme yhtä
rakkaudesta Jumalaan ja
kunnioituksesta kaikkia ihmisiä
kohtaan, jotka on tehty Jumalan
kuviksi. Näin voimme auttaa
”rakentamaan maailmaa, jossa
kaikki ovat vapaita tunnustamaan
uskontoaan tai uskoaan ja
ilmaisemaan rakkautensa Jumalaa
kohtaan koko sydämellään, koko
sielullaan ja koko mielellään (vrt.
Matt. 22:37).” [17]



Jotta voisimme estää tätä kaipuuta
yleismaalliseen veljeyteen
muuttumasta pelkäksi tehottomaksi
haluksi, meidän tulee pyrkiä
kohtelemaan muita katolilaisia,
jok’ikistä, suurimmalla mahdollisella
ymmärtäväisyydellä ja
hienotunteisuudella ja rakastaa näin
kaikkia eri teitä, jotka johtavat
Jumalan luokse Kirkon yhteydessä.
On hyvä muistaa tuo evankeliumin
kohta, jossa jotkut Jeesuksen
opetuslapset käyttäytyivät
suvaitsemattomasti (Pyhä Henki ei
vielä ollut laskeutunut heidän
päälleen) niitä kohtaan, jotka tekivät
suuria tekoja Jeesuksen nimessä,
vaikkeivät kuuluneet Jeesuksen
opetuslasten joukkoon. ”’Opettaja,
me näimme erään miehen ajavan
pahoja henkiä ulos sinun nimessäsi.
Me yritimme estää häntä, koska hän
ei kuulu meihin.’ Mutta Jeesus
vastasi: ’Älkää estäkö häntä. Eihän
yksikään, joka tekee voimateon
minun nimessäni, voi heti perään



puhua minusta pahaa. Joka ei ole
meitä vastaan, on meidän
puolellamme.’” [18]

Isämme puhui myös tästä Raamatun
kohdasta: ”Lapseni, älkää ikinä
panko kapuloita kenenkään
rattaisiin, joka tekee apostolista työtä
Jeesukselle Kristukselle --- Yksikään
tällainen ihminen ei ole häiriöksi
meille, sillä meidän pitäisi olla
iloinen kaikista, jotka tekevät
apostolaattia. Sielujen täyttämä
maailma on kuin valtava meri!
Rakastakaa toisten apostolista työtä.
He eivät ole tiellämme.” [19]

Nyt ja aina on erityisen tärkeää
opettaa kaikkia (erityisesti nuorta
sukupolvea) toimimaan tällä tavoin.
Miten suurenmoista opetusta kuka
tahansa perheenäiti ja –isä voikaan
antaa lapsillensa esimerkillään ja
oikeaan aikaan osoitetuilla neuvoilla.
Samoin kristitty opettaja voi saada
paljon hyvää aikaan koulussaan, niin



kuin myös kaikki ihmiset ystäviensä
kanssa harjoittaessaan pyhän
Josemarían antaman esimerkin
mukaisesti ystävyyden ja
luottamuksen apostolaattia. Tämä on
tehokas tapa taistella ”uskonnollista
fundamentalismia ja sekularismia”
vastaan, jotka ovat, kuten paavi
mainitsee, ”samankaltaisia siinä, että
molemmat edustavat äärimmäisiä
muotoja oikeutetun pluralismin ja
sekulaariuden periaatteiden
hylkäämisessä.” [20] Jatkuva ja
päättäväinen pienimuotoinen
toiminta, vaikkei se ehkä näytäkään
kovin tärkeältä, on kuin kivi, joka
pudotessaan järveen aiheuttaa yhä
suurempia ja suurempia aaltoja,
joista kukin kulkeutuu toinen
toistaan pidemmälle. [21] Vältätkö
juoruilua, joka valitettavasti on niin
yleistä? Pyritkö aina ymmärtämään
toisia ja tarpeen tullen tekemään
veljellisen ojennuksen? Kunnioitatko
muiden persoonallisuuksia



yrittämättä pakottaa niitä mihinkään
suuntaan?

Lisäksi jokaisen meistä tulee yrittää
vaikuttaa yhteiskunnan tapoihin ja
lakeihin suotuisasti kunniallisin
keinoin laillisten ja
yhteiskunnallisten vapauksiensa
puitteissa kannustaen myös muita
hyvää tahtoa osoittavia ihmisiä
tekemään samoin, olivatpa nämä
uskovia tai eivät. Paavi Benedictus
XVI painotti, että ”uskonnollinen
vapaus ei ole vain uskovien
yksinoikeus, vaan se kuuluu kaikille
maapallon kansoille. Uskonvapaus
on oleellinen osa perustuslaillista
valtioita: sitä ei voi kieltää
lakkauttamatta samalla kaikkia
kansalaisten perustavanlaatuisia
oikeuksia ja vapauksia, koska se on
niiden synteesi ja peruskivi.” [22]

Isämme syntymän vuosipäivä
lähestyy taas. Tuona päivänä me
voimme antaa hänelle lahjaksi



uskollisuutemme hänen
opetuksilleen ja näin levittää niitä
myös muille, jotta yhä useammat
ihmiset oppisivat tuntemaan hänen
elämäänsä ja kirjoituksiaan
paremmin. Ne meistä, jotka olemme
saaneet elää hänen kanssaan ja
tuntea hänet henkilökohtaisesti,
voimme helposti todistaa nämä
hänen sanansa tosiksi: ”Olen
käyttänyt koko elämäni julistaakseni
henkilökohtaista vapautta ja sen
mukanaan tuomaa vastuuta. Olen
etsinyt vapautta kaikkialta
maailmasta, ja etsin yhä, samalla
tavalla kuin Diogenes yritti löytää
rehellistä ihmistä. Ja joka päivä
huomaan rakastavani vapautta
entistä enemmän. Kaikista maailman
asioista rakastan sitä eniten. Se on
aarre, jota emme osaa arvostaa
läheskään tarpeeksi.” [23] Tämän
Jumalaan rakastuneen – ja täten
myös vapaan – papin elämästä ja
opetuksista voimme löytää
vastauksen siihen kaipuuseen, jota



monet hyvyyttä ja onnellisuutta
etsivät ystävämme ja kollegamme
tuntevat, mutta jota he eivät ole
löytäneet, koska kukaan ei ole
näyttänyt heille, mistä sitä voi etsiä.

Vielä lopuksi haluaisin jakaa teidän
kanssanne sen ilon, jota tunsin
joulunalusmatkallani Bukarestiin,
Romaniaan. Opus Dein jäsenet siellä
ottivat iloisin mielin vastaan kaikki
ne vaikeudet, jotka ilmaantuivat
tilojen pienuuden ja mukavuuksien
vähyyden vuoksi; juuri tällaista
lähestymistapaa Isämmekin painotti
perustaen näkemyksensä Tuomas
Akvinolaisen opetuksiin. Tämä on
tuonut myös paljon hedelmällisyyttä
sielujen auttamiseen. Viivyin siellä
vain kaksi päivää, vaikkakin todella
intensiivistä sellaista, joiden aikana
pystyin konkreettisesti tuntemaan ja
näkemään, kuinka Opus Dein henki
pystyy juurtumaan monenlaisiin
kulttuureihin ja perinteisiin.
Auttakaa minua antamaan kiitosta



Jumalalle, ja jatkakaa rukoilemista
kirkon ja paavin puolesta yhtyneinä
läheisesti kaikkiin
rukoustarkoituksiini, joita todellakin
riittää!

Siunaan teitä kaikella lämmölläni!
Tuokoon uusi vuosi 2011 mukanaan
runsaasti hengellisiä hedelmiä!

Rakastava Isänne

+ Javier

Rooma, 1. tammikuuta 2011

Viitteet:

1 Ps. 95(96):1-3

2 Pyhä Josemaría, Kristus kulkee
ohitse, nro. 183

3 Vatikaani II, pastoraalinen
konstituutio Gaudium et Spes, nro. 22

4 Gal. 5:13 ja 1



5 Joh. 8:32

6 Pyhä Josemaría, Jumalan ystäviä,
nro. 26

7 Benedictus XVI, viesti maailman
rauhan päivänä 2011, 8. joulukuuta
2010, nro. 3

8 Pyhä Josemaría, Keskusteluja, nro.
44

9 Benedictus XVI, viesti maailman
rauhan päivänä 2011, 8. joulukuuta
2010, nro. 1

10 Benedictus XVI, viesti maailman
rauhan päivänä 2011, 8. joulukuuta
2010, nro. 1

11 Benedictus XVI, viesti maailman
rauhan päivänä 2011, 8. joulukuuta
2010, nro. 1

12 Joh. 15:18-20

13 Pyhä Josemaría, Jumala kulkee
ohitse, nro. 185



14 Pyhä Josemaría, Jumala kulkee
ohitse, nro. 186

15 Benedictus XVI, viesti maailman
rauhan päivänä 2011, 8. joulukuuta
2010, nro. 1

16 Joh. 17:21

17 Benedictus XVI, viesti maailman
rauhan päivänä 2011, 8. joulukuuta
2010, nro. 1

18 Mark. 9:38-40

19 Pyhä Josemaría, muistiinpanoja
keskustelutuokiosta, 16. huhtikuuta
1954

20 Benedictus XVI, viesti maailman
rauhan päivänä 2011, 8. joulukuuta
2010, nro. 8

21 ks. pyhä Josemaría, Tie, nro. 831

22 Benedictus XVI, viesti maailman
rauhan päivänä 2011, 8. joulukuuta
2010, nro. 5



23 Pyhä Josemaría, Kristus kulkee
ohitse, nro. 184

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/prelaatin-kirje-
tammikuu-2011/ (3.2.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-tammikuu-2011/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-tammikuu-2011/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-tammikuu-2011/

	Prelaatin kirje (tammikuu 2011)

