opusdei.org

Prelaatin kirje
(syyskuu 2010)

"Kaikki armolahjat, jotka
Jumala antaa ihmiskunnalle”,
prelaatti muistuttaa meita,
"virtaavat Kristuksen ristin
uhrin kautta". Siksi meidan
tulee "kiinnittaa itsemme
sydamessamme ja teoissamme
Pyhaan Ristiin".

20.10.2010

Rakkaat lapseni, suojelkoon Jeesus
tyttariani ja poikiani puolestani!



Taéman kuun puolivalissa vietimme
jokavuotista Pyhdn Ristin
ylentdmisen juhlaa. Jalleen kerran
voimme Kkiitollisina kontemploida
sitd ihmeellista totuutta, ettd Jumala
on rakastanut maailmaa niin paljon,
ettd antoi ainoan Poikansa, jottei
yksikaan, joka hdneen uskoo, joutuisi
kadotukseen, vaan saisi iankaikkisen
elaman. [1]

Jumalan sana tuli lihaksi, ja otti
palvelijan muodon ja oli kuuliainen
kuolemaan asti, ristinkuolemaan asti
[2], jotta me pelastuisimme. Sen
tdhden "nostamalla katseemme
Ristiinnnaulittua kohti, voimme
palvoa hantd, joka tuli ottamaan
maailman synnin harteilleen ja
antamaan meille ikuisen elaman.
Kirkko pyytad meitd nostamaan
timan kunnioitettavan Ristin
maailman ylle, jotta kaikki voisivat
nahda kaiken sen rakkauden, jota
ristilnnaulittu Herramme osoitti
ihmiskunnalle, jokaiselle miehelle ja



naiselle. Kirkko kutsuu meita
veisaamaan Kkiitosta Jumalalle, koska
puu, joka tuotti kuolemaa,
synnyttikin uuden eldman." [3]

Té&ma juhla saa aivan erityisen
merkityksen Jumalan lasten
keskuudessa Opus Deissa, silla
Jumala myonsi pyhélle Josemarialle
syvan ymmarryksen siitd elaman
syvasta totuudesta, ettd meidat on
kutsuttu pystyttamaan Kristuksen
risti kaikkien inhimillisten toimien
huipulle. "Pyhéa Paavali antoi
seuraavan moton Efesoksen
kristityille (Ef. 1:10). Instaurare
omnia in Christo: tayttakaa kaikki
Jeesuksen hengelld asettamalla
Kristus kaiken keskelle. Ja kun minut
korotetaan maasta, minéd vedan
kaikki luokseni (Joh. 12:32). Kristus
on inkarnaationsa, Nasaretissa
tekemdnsa tyon, Juudeassa ja
Galileassa antamiensa opetusten ja
ihmeiden, ristinkuolemansa ja
ylosnousemuksensa vuoksi



maailmankaikkeuden keskus, kaiken
luodun esikoinen ja herra." [4] Jotta
me voisimme avustaa hanta kaikkien
sielujen pelastustyossd, Herramme
on antanut meille ammatillisen tyon,
joka meidan tulee suorittaa hanen
armonsa avulla inhimillisell&
taydellisyydelld, palvelun hengessa
ja puhtain tarkoitusperin, pyrkien
aina muuttamaan tydmme
rukoukseksi.

Kaikki Jumalan ihmiskunnalle
jakamat armolahjat virtaavat
Kristuksen antaman uhrin kautta.
Sen vuoksi on mahdotonta saada
osaa yliluonnollisesta elamaésta ja
osallistua Jeesuksen pelastavaan
tyohon, jos me emme Kkiinnita
itseAmme sydamessamme ja
teoissamme Pyh&dan Ristiin.
Tarkeintd on viettdd messua niin
hartaasti kuin mahdollista, silla siella
Golgatan pyha uhri on
sakramentaalisesti, mutta silti
todellisesti ldsnd. Tama saa meidat



vastaanottamaan maallisen
elamidmme tielld sattuvat takaiskut ja
kédrsimykset iloisesti ja etsimaan
vapaaehtoisesti mortifikaatioita ja
katumushenked jokapdivaisen
elamidmme pienista asioista. "Mika
ilo onkaan kantaa ristia", huudahti
yksi kirkkoisistamme. "Kun meilld on
risti, meilla on todellinen aarre." [5]
Mutta olisi vakava virhe liittda Ristin
kantamiseen surullisuutta tai
murheellista alistumista, koska
todellisuus ei voisi olla kauempana:
se nimittain painvastoin johdattaa
meiddt todelliseen onnellisuuteen,
jonka voimme 10ytad Kristuksesta ja
Hénen ristiinnaulitsemisestaan. [6]

Pyha Josemaria tunsi uhrauksen
luonteen todella hyvin, silla
Herramme alkoi toimia hédnen
sielussaan jo varhain valmistellen
héanta siihen tehtdvaan, joka hinelle
oli annettu: Opus Dein
perustamiseen. Pyha Josemaria otti
vastaan eldmansa monet



vastoinkdymiset joka kerta kiitollisin
mielin, vaikkei han niita aina
ymmartanytkdan. Pyhdan Hengen
innoittamana hdn pian saavutti
syvan ymmarryksen totuudesta,
jonka Risti tuo elamdamme nyt ja
aina, nimittain lupauksen
yliluonnollisesta tehokkuudesta
apostolisessa ty0ssa.

"Tama karsimyksen yliluonnollinen
hyvéksyminen on suoraan sanottuna
suurin kaikista elamén aikana
ylitettdvista esteistd. Kuolemalla
ristilld Jeesus voitti kuoleman.
Jumala siis synnyttdd kuolemasta
elam&a. Jumalan lapsen asenne ei ole
passiivista alistumista mahdollisesti
traagiseen kohtaloon, vaan
pohjimmiltaan se on saavutuksen
tunne siita, etta olemme saaneet
esimakua lopullisesta voitosta.
Kristuksen voitokkaan rakkauden
silvittdmind meidan Kkristittyjen on
astuttava maailman keskelle kylviaen
rauhaa ja iloa kaikessa, mita teemme



ja sanomme. Meidan on taisteltava
rauhan taistelu pahuutta,
epaoikeudenmukaisuutta ja syntia
vastaan. Nain me voimme nayttaa
toteen, ettei ihmiskunnan nykyinen
tila ole lopullinen. Vain Jumalan
rakkaus, joka paljastuu Kristuksen
sydamessa, voi antaa meille
kunniakkaan henkisen
riemuvoittomme." [7]

Muistellessamme 15. paivan
liturgiassa Aitimme tuskia voimme
taas huomata Ristin hedelmésté
kumpuavan ilon. Kirkko kutsuu
meiddt mietiskelemdan Mariaa
tadman ollessa lahelld ristinpuulle
naulittua Poikaansa, joka kuoli
syntiemme puolesta. Taivaallinen
johdatus katsoi hyvaksi, ettd han olisi
lasnd Golgatalla tuolloin myads siksi,
ettd Jeesus pystyisi antamaan
ihmiskunnan aitinsa hoiviin: Nainen,
tassa on poikasi, [8] hdn sanoi. Ja
nain ddrimmaisen surunsa keskella
Maria avasi syddmensa meille, silla



han kuuli myos Kristuksen sanat
Johannekselle: tima on aitisi! [9]
Jeesuksen kuollessa me synnyimme
taivaallisen Aitimme antautumisen
avustuksella uuteen, armon elamaéan
Jumalan yhteydessa.

Monet pyhimykset ja hengelliset
kirjoittajat ovat painottaneet, etta jos
Aitimme saéistyi Jeesuksen
synnytyksessa fyysiselta kivulta
Betlehemissé, niin ndin ei tapahtunut
meidan hengellisen syntymamme
hetkelld. "Marian, Kaanan héiden ja
Golgatan 'naisen’, yleinen aitiys
muistuttaa Eevan, ’kaikkien ihmisten
kantadidin’ (1 Moos. 3:20), aitiytta.
Erona kuitenkin on, ettd siind missa
jalkimmadinen auttoi synnin
tulemisessa maailmaan, uusi Eeva eli
Maria auttoi lunastuksen pelastavan
armon saapumisessa...

"Taman tehtdvan tdhden", paavi
Johannes Paavali II selittda meille,
"meiddn Aitimme taytyi tehda kova



uhraus suostumalla vapaasti ainoan
Poikansa kuolemaan... Hinen
myonteinen vastauksensa tadhan
suunnitelmaan on sen vuoksi
myontyminen Kristuksen
uhraukseen, jonka hin hyvaksyy
taydesta sydamestaan toteuttamalla
taivaallisen tahdon. Siitd huolimatta,
ettd Jumalan suunnitelmana oli
alusta alkaen saattaa Marian aitiys
koskemaan koko ihmiskuntaa, vasta
Golgatalla Kristuksen uhrauksen
ansiosta sen universaali ulottuvuus
paljastui kokonaisuudessaan." [10]

Tyttdreni ja poikani, tyomme sielujen
parissa tulee kantamaan runsaasti
hedelméa, jos olemme iloisen
tyynesti ja kiinteésti yhteydessa
ristilld olevaan Jeesukseen hdnen
surevan Aitinsa vierelld. "Lupaus
lunastuksesta toteutui Jeesuksen
kuollessa ristilla hapedssa ja
kunniassa: juutalaiset torjuvat sen
herjauksena, ja muiden mielesta se
on hulluutta (1 Kor. 1:23). Mutta



pelastustehtdavaa tullaan
toteuttamaan jatkuvasti Jumalan
tahdon mukaisesti sithen saakka,
kun Herramme aika koittaa. On
mahdotonta eldaa Jeesuksen
Kristuksen sydamen tahdon
mukaisesti, ellemme késita
olevamme lahetettyja tanne, niin
kuin hén oli, pelastamaan kaikki
syntiset (1 Tim. 1:15) ymmartéen,
ettd meidan taytyy oppia luottamaan
Jumalan armeliaisuuteen yha
enemman joka paiva. Tasta seuraa,
ettd ruokimme itsessdmme palavaa
halua elda Kristuksen
kanssalunastajina pelastaaksemme
kaikKki sielut, koska me olemme,
pyrimme olemaan, ipse Christus, itse
Kristus: Han antoi itsensa lunnaiksi
kaikkien puolesta (1 Tim. 2:6)" [11]

Tama on se polku, jota Jeesuksen
opetuslapset ovat seuranneet
kristinuskon alusta lahtien. Ristin
voiman tukemina he levittivat
Kristuksen sanomaa kaikille



tapaamilleen ihmisille, jotka usein
olivat todella kaukana Jumalasta.
Niinp& Jumalan armon ja
ensimmaisten seuraajien
kestavyyden avulla pakanallisen
maailman kdantymyksen ihme
saatiin aikaan.

Me muistelemme 21. paiva pyhaa
Matteusta, yhta ensimmaisista
kahdestatoista opetuslapsesta, joka
perimétiedon mukaan kuoli
marttyyrina Persiassa kirjoitettuaan
ensin nimednsa kantavan
evankeliumin. Matteus itse sai kokea
ensi kddeltd Lunastajan innon
eksyneitd sieluja kohtaan, kun tama
kutsui hanet seuraamaan itseaan,
vaikka Matteus oli veronkeradja,
mika tarkoitti samaa kuin julkinen
syntinen israelilaisten keskuudessa.
Benedictus XVI sanoi: "Jeesus ei torju
ystavyyttadn keneltakadn. Itse
asiassa juuri Jeesuksen ollessa
syomassa Leevin talossa, hdn antoi
meille olennaisen opetuksen



vastatessaan niille, jotka
kauhistelivat sitd, miten hin voi olla
tekemisissa sellaisten epamaaraisten
ihmisten kanssa: eivdt terveet
tarvitse parantajaa, vaan sairaat. En
mind ole tullut kutsumaan hurskaita,
vaan syntisid (Mark. 2:17).
Evankeliumin hyva uutinen
tarkoittaa juuri tatd: Jumalan armon
tarjoamista syntisille!" [12]

Kristuksen esimerkki ruokkii aina
kaikkien hanen opetuslastensa
apostolista liekkia. Mekin eldmme
yhteiskunnassa, jossa valitettavasti
(sanon taméan vaipumatta turhaan
melankoliaan) monet ihmiset eivat
tiedd mitddn Jumalasta. Toiset
puolestaan eldvat ikdan kuin he eivat
tuntisi hanta ja pysyttelevat etaalla
héanen kaskyistdan ja opetuksestaan.
Meidéan tulee yrittda tuoda heidat
kaikki lahemmaéksi Herraamme.
Muistan hyvin sen ilon, jolla
perustajamme otti vastaan toisen
Vatikaanin konsiilin linjaukset



nahdessaan, ettd kirkko "sai uutta
voimaa haluta vieda totuus niille,
jotka vaeltavat erkaantuneina
ainoalta tieltd, Jeesuksen tieltd, silla
kuin nalka minua kalvaa toive, etta
koko ihmiskunta pelastuisi.” [13]
Nykyisessa tilanteessa nayttda melko
selvalta, ettd pyhdn Josemarian niin
rakastaman apostolaatin ad fidem
kenttd on runsaasti laajentunut.

Alkdamme ikini erottako
tyomaailmaamme ja
ty6tovereitamme muusta
todellisuudesta. Kuten pyha
Josemaria vasymatta jaksoi sanoa
meille ei yksikdan sielu saa jaada
rakkautemme ulkopuolelle. Taméan
lisdksi meidan tulee muistaa olla
erityisen ldhella niita, jotka ovat
kauimpana Jumalasta. "Kristuksen
viholliset", han kerran kertoi meille,
"syyttavat hanta syntisten ystavaksi.
Néainhan se on! Myos sinun
kohdallasi! Miten muuten me
pystymme kddnnyttdmaan heidat?



Kuinka muuten me voimme tuoda
heidat taivaallisen Laakarin luokse?

"Totta kai me olemme syntisten
ystavid! Voit olla heidan ystavansa
niin kauan, kunhan tuo ystavyys ei
ole vaaraksi omalle sisaiselle
elamallesi, niin kauan, kun
hengellinen lamposi on tarpeeksi
suuri jakamaan tuota lampoa heidén
kanssaan menettamatta sita itse.

Kylla, syntisten ystdvid, tosi ystavia:
ylevan, vilpittoman ja miellyttadvan
kanssakdaymisen ja rukouksen avulla
ollen kuitenkin varovainen
asettamasta ikind omaa sieluasi
vaaraan." [14]

Jokaisen, jonka me tapaamme mista
tahansa syystad, taytyy saada aikaan
apostolista intoa sydamissamme,
halua tuoda hanet ldhemmaksi
Kristusta. Meidan velvollisuutemme
on sytyttad se sama rakkauden palo
Jumalaa kohtaan, joka palaa
kirkkaana omissa sydamissamme,



kaikkiin tapaamiimme ihmisiin. Siksi
tavatessamme kenet tahansa on
meiddn kysyttava itseltimme: Miten
voin kannustaa tata henkiloa
lahestymdaédn Jumalaa? Mita
ehdotuksia voin tehda hanelle? Mita
aiheita voin nostaa esiin
keskusteluissamme, jotta tama
henkild oppisi tuntemaan Kristuksen
opetusta paremmin?

Kuten Benedictus XVI sanoi: "kenen
tahansa, joka on loytanyt Kristuksen,
taytyy auttaa muitakin loytamaan
Hénet. Suurta iloa ei voi sulkea
omaan sydameen. Se taytyy jakaa
muillekin." [15] Herramme uskolliset
palvelijat ovat aina tehneet nain.
"Kun huomaat jonkin olevan
hyodyllista sinulle,” pyhéd Gregorius
Suuri opetti,” yritd vetad muutkin
sitd kohti. Sinun taytyy haluta
muitakin liittymaan Herramme
poluille. Jos olet matkalla foorumille
tai kylpyldan ja huomaat jonkun
joutilaana, kutsut totta kai hanet



mukaasi. Tee tdtd samaa
hengellisessakin elaméssasi: kun
menet Jumalan eteen, dla tee niin
yksin." [16]

Olen jo aiemmin kertonut teille,
kuinka olen muistellut niitd pyhan
Josemarian Ecuadorissa viettamia
pdivid, jolloin han antoi itsensa
muille kerta toisensa jalkeen
valittamatta koskaan, vaikka hanella
oli terveysongelmia, jotka niin
suuresti rajoittivat hdnen
toimintaansa. Myos Perussa, jossa
vietin paljon aikaa Jeesuksen pyhan
sakramentin luona ohjaten samalla
ajatuksiani Mariaan ja Joosefiin; ja
Brasiliassa ihastelin sita lukuisaa ja
varikasta joukkoa, joka on Jumalan
sadonkorjuun uusi toivo.

Saatuani kutsun Torunin piispalta
Puolasta otin muutama péaiva sitten
osaa sielld olevan pyhan Josemarian
mukaan nimetyn kirkon vihkimiseen
ja hanen pyhdinjaannoksensa



asettamiseen. Sain taas kerran
suuresti iloita, kuinka hartaus
perustajaamme kohtaan levida
ympari maailmaa herattden
lukuisissa sieluissa halun etsia
pyhyytta jokapaivaisessa elamassa.
Siksi pyydankin teitd ottamaan osaa
kiitosrukoukseeni.

Rukoilkaa erityisesti
assosiaattiveljienne puolesta, jotka
aion vihkid papeiksi Torreciudadissa
5. paivana syyskuuta. Jatkakaa
paivittdistd rukoustanne paavin,
piispojen ja koko maailman papiston
puolesta kiintedssa yhteydessa omiin
rukoustarkoituksiini.

Kaikella kiintymykselldni siunaan
teitd

Isanne
+ Javier

Solingen, 1. syyskuuta 2010



Viitteet
1. Joh. 3:16
2. vrt. Fil. 2:8

3. Benedictus XVI, saarna, 14.
syyskuuta 2008

4. Pyha Josemaria, Kristuksen
kulkiessa ohitse, nro. 105

5. Pyha Andreas Kreetalainen,
Saarna 10, pyhén ristin
ylentamisesta (PG 97, 1020)

6. vrt. 1 Kor. 1:23

7. Pyha Josemaria, Kristuksen
kulkiessa ohitse, nro. 168

8. Joh. 19:26
9. Joh. 19:27

10. Johannes Paavali II, puhe
yleisvastaanotolla, 23. huhtikuuta
1997



11. Pyha Hosemaria, Kristuksen
kulkiessa ohitse, nro. 121

12. Benediktus XVI, puhe
yleisvastaanotolla, 30. elokuuta 2006

13. Pyhé Josemaria, Jumalan ystavia,
nro. 226

14. Pyhé Josemaria, muistiinpanoja
mietiskelystd, 15. huhtikuuta 1954

15. Benedictus XVI, saarna, 21.
elokuuta, 2005

16. Pyha Gregorius Suuri, Saarnoja
evankeliumeista 6:6 (PL 76, 1098)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
fi-fi/article/prelaatin-Kirje-
syyskuu-2010/ (3.2.2026)


https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-syyskuu-2010/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-syyskuu-2010/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-syyskuu-2010/

	Prelaatin kirje (syyskuu 2010)

