
opusdei.org

Prelaatin kirje
(marraskuu 2009)

"Koko pappeuden vuoden ajan
meidän tulee pappien puolesta
rukoilun ohella rukoilla meidän
kaikkien kristittyjen pyhyyden
puolesta, jotka olemme osallisia
Kristuksen ‘kuninkaallisesta
pappeudesta’, kertoo prelaatti
meille tämän kuukauden
kirjeessään.

20.1.2010

Rakkaat lapseni: varjelkoon Jeesus
tyttäriäni ja poikiani!



Aloittaessamme Pappeuden vuoden
marraskuun haluaisin kiinnittää
huomiota siihen, että sen alussa ja
lopussa on kaksi liturgista juhlaa,
jotka korostavat Jumalan kansan
papillista luonnetta: kaikkien pyhien
juhlapyhä ja Kristus, kaikkeuden
kuningas -juhlapyhä. Niistä
ensimmäinen, jota vietämme tänään,
osoittaa Kristuksen pappeuden
hänen jäsenissään, meissä
kristityissä. Toinen juhlapäivä,
marraskuun 22. päivä, osoittaa, että
Jeesus Kristus on mystisen ruumiinsa
päänä on ikuinen pappi ja
maailmankaikkeuden kuningas,(1)
joka tulemisessaan kirkkaudessa
aikojen lopussa tulee ottamaan
haltuunsa valtakuntansa ja
luovuttamaan sen Jumala Isälle.(2)

Nämä kaksi juhlaa kehottavat meitä
pohtimaan kristityn kutsumuksen
arvokkuutta. Pyhä Pietari kertoo
meille kastetuille ensimmäisessä
kirjeessään: te olette valittu suku,



kuninkaallinen papisto, pyhä heimo,
Jumalan oma kansa ,määrätty
julistamaan hänen suuria tekojaan,
joka teidät on pimeydestä kutsunut
ihmeelliseen valoonsa. Ennen ette
olleet kansa, mutta nyt te olette
Jumalan kansa. Ennen te olitte
armoa vailla, mutta nyt on Jumala
teidät armahtanut.(3) Apostolien
ruhtinas kertoo meille, että Jumala
on tehdessään meistä lapsiaan Pyhän
Hengen armon kautta asettanut
meidät uudeksi Jumalan kansaksi
kirkkoon, johon kuulumme ei
maallisen perimän kautta, vaan
Jeesukseen Kristukseen
yhdistymisemme kautta. Sellaisen
ilmaisen ja ansaitsemattoman
valinnan ansiosta meidät on kutsuttu
olemaan Kristuksen pappeuden
osallisia ja julistamaan Jumalan
suurtekoja esimerkillämme,
sanoillamme ja teoillamme.

Hämmästelkäämme siis Isän
Jumalamme hyvyyttä ja



kiittäkäämme häntä. Hän ei tyytynyt
vain lähettämään Poikaansa
maailmaan meitä pelastamaan, vaan
halusi lunastuksessa saavuttaa koko
ihmiskunnan, aikojen loppuun
saakka. Hän tekee tästä totta kirkon
kautta, joka on Kristuksen ruumis ja
Herran pelastavan läsnäolon paikka
täällä ja tässä ajassa. Kuten Pyhä
Augustinus sanoi:”Aivan kuten
kutsumme yhden ja saman krisman
voimalla kaikkia (kastettuja)
kristityiksi, niin kutsumme heitä
kaikkia papeiksi, koska he ovat
kaikki yhden ja saman Papin
jäseniä.” (4) Isämme mietiskeli paljon
tätä suunnatonta lahjaa ja kehotti
meitä kaikkia tuntemaan samoin
kuin Jeesus Kristus. (5) Siksi meidän
tulisi kysyä itseltämme: miten
ahkerasti pyrin samaistumaan tähän
rikkaaseen totuuteen?

Yleinen kutsu pyhyyteen ja
apostolaattiin juontaa ikäänkuin
kasvi juurensa kasteesta.



Hierarkkinen pappeus edellyttää
yleistä pappeutta ja palvelee sitä.
Ilman kasteen uudelleen syntymistä
ei voi saada hierarkkista eli
palveluviran pappeutta, sillä kaste
avaa oven kaikille muille. Ja ilman
hierarkkista pappeutta, jonka kautta
kirkko julistaa Kristuksen opetusta
ihmiskunnalle, yhdistää heidät
elämäänsä sakramenttien kautta –
erityisesti eukaristiassa – ja johtaa
heidät taivaaseen, emme pystyisi
etenemään pyhyyden tiellä.
"Uskovien yleinen pappeus ja
hierarkkinen eli palveluviran
pappeus eroavat tosin toisistaan
olemukseltaan eivätkä ainoastaan
asteeltaan. Kuitenkin ne ovat
läheisessä suhteessa toisiinsa, sillä
kumpikin on omalla erityisellä
tavallaan osallinen Kristuksen
ainoasta pappeudesta.”(6)

Arsin pyhä kirkkoherra on elävästi
ilmaissut palveluviran pappeuden
tarpeellisuuden. Benediktus XVI



sisällytti pappeuden vuoden
kirjeeseensä joitakin tämän pyhän
papin ilmauksia: "Ilman pappia," hän
korosti, "Herramme kärsimys ja
kuolema eivät auttaisi mitään. Juuri
pappi on se, joka jatkaa hänen
pelastustyötään maan päällä … Mitä
hyötyä olisi siitä, että talo on täynnä
kultaa, jollei ole ketään avaamassa
ovea? Papilla on hallussaan avain
taivaan aarteiden ääreen: hän on se,
joka avaa oven; hän on hyvän
Herran rikkaitten hoitaja; hänen
omaisuutensa haltija … Pappi ei ole
pappi itsensä vuoksi, hän on pappi
teidän vuoksenne."(7) Rukoilemmeko
joka päivä aidosti uskoen, ettei pyhiä
pappeja koskaan puuttuisi?
Anommeko satoa Herralta,
kristittyinä olemisen tilamme
vaatimuksesta, että hän lähettäisi
korjaajia pelloilleen, riittävässä
määrin täyttämään koko maailman
suuren tarpeen?



Mutta palatkaamme päivän
liturgiaan, jossa korostetaan Jumalan
kansan papillista luonnetta.
Maailmanloppu esittää meille
valtavan näyn: suuri joukko, ”niin
suuren, ettei kukaan kyennyt sitä
laskemaan. Siinä oli ihmisiä kaikista
maista, kaikista kansoista ja
heimoista, ja he puhuivat kaikkia
kieliä. He seisoivat valtaistuimen ja
Karitsan edessä yllään valkeat
vaatteet ja kädessään palmunoksa ja
huusivat kovalla äänellä: Pelastuksen
tuo meidän Jumalamme, hän, joka
istuu valtaistuimella, hän ja
Karitsa!”(8) Tämä valtava määrä
miehiä ja naisia, jotka polvistuvat
palvoen Pyhän Kolminaisuuden
edessä yhdessä enkelien kanssa ovat
pyhimykset: jotkut tunnettuja,
enemmistö tuntemattomia. Siellä
näkee Jumalan kansan lopullisessa
vaiheessaan, joka "sisältää Vanhan
Testamentin pyhimykset, alkaen
oikeamielisestä Abelista ja
uskollisesta patriarkasta



Abrahamista, ja Uuden Testamentin
pyhimykset, lukuisat varhaisaikojen
marttyyrit ja myöhempien
vuosisatojen autuaat ja pyhimykset,
aina meidän aikamme Kristuksen
todistajiin saakka. Heidät kaikki on
tuonut yhteen halu tehdä
evankeliumi lihaksi omassa
elämässään Pyhän Hengen
vaikutuksesta, joka on Jumalan
Kansalle elämää antava voima."(9)

Sekä palveluviran pappeus että
yleinen pappeus ovat olemassa
kaikkien ihmisten pyhittämistä
varten. Palveluviran papit
suorittavat tätä tehtävää
yhtäläistettyinä Kristuksen kanssa,
joka on kirkon pää, saarnaamalla
Jumalan sanaa, jakamalla
sakramentteja ja toimimalla
paimenina, jotka opastavat uskovia
kohti ikuista elämää, Ikuisen
Ylipapin välikappaleina. Mutta myös
uskovat maallikot ovat
kuninkaallisen pappeutensa



voimalla omalla tavallaan osallisia
Kristuksen, Ylipapin, kolmijakoisesta
toiminnasta. Pyhä Josemaría selitti,
että "kaikki meidät kristityt,
poikkeuksetta, on tehty oman
elämämme papeiksi, ‘tarjoamaan
hengellisiä uhreja, jotka ovat otollisia
Jeesukselle Kristukselle’ (1. Piet. 2:5).
Kaikki, mitä teemme, voi olla
ilmausta tottelevaisuudestamme
Jumalan tahtoa kohtaan ja siten
Jumalihmisen tehtävän
jatkamista."(10)

Mitään erityistä tehtävänantoa ei
vaadita kirkon auktoriteeteilta
tunteaksemme itsemme kutsutuiksi
osallistumaan pelastustehtävään.
"Apostoli—sitä kristitty on, kun hän
tietää, että hänet on oksastettu
Kristukseen, tehty yhdeksi
Kristuksen kanssa kasteessa. Hänelle
on annettu kyky jatkaa taistelua
Kristuksen puolesta vahvistuksen
sakramentin kautta. Hänet on
kutsuttu palvelemaan Jumalaa



toimissaan maailmassa, koska
uskovien yleinen pappeus tekee
hänet osalliseksi jollain tavalla
Kristuksen pappeudesta. Tämä
pappeus—vaikkakin olemukseltaan
erilainen kuin palveluviran pappeus
– tekee hänet kykeneväksi olemaan
osallinen kirkon kultista ja
auttamaan muita ihmisiä heidän
matkallaan kohti Jumalaa,
todistamalla Kristuksesta sanoillaan
ja esimerkillään, rukouksillaan ja
katumusteoillaan."(11)

Pysähtykäämme usein miettimään,
mitä tämä kristittynä oleminen
merkitsee, koska meidän on oltava
Kristuksen kantajia ihmiskunnalle ja
ihmiskunnan kantajia Kristukselle.

Koko pappeuden vuoden ajan, sen
lisäksi että rukoilemme kaikkien
pappien pyhyyden puolesta, meidän
tulee rukoilla koko kristikansan
pyhyyden puolesta. Jos on perheitä,
jotka kasvattavat lapsiansa



rakastamaan Jumalaa kristillisen
elämänsä esimerkin avulla; jos on
miehiä ja naisia, jotka vakavasti
pyrkivät kohtaamaan Jeesusta
Kristusta omissa jokapäiväisissä
olosuhteissaan, silloin tulee olemaan
monia nuoria ihmisiä, jotka kokevat
Jumalan kutsun palveluviran
pappeuteen. Näiden kuukausien
aikana meille kaikille on tarjottu uusi
mahdollisuus tulla tietoisemmiksi
universaalista kutsumuksestamme
pyhyyteen ja apostolaattiin, ja
seurata tätä kutsua
päättäväisyydellä, ilman puolinaisia
päätöksiä tai periksiantamista
mielialanmuutoksille. Missä määrin
annamme väsymyksen, takaiskujen,
epäonnistumisten vaikuttaa
itseemme? Menetämmekö helposti
mielenrauhamme ja luovumme
hakemasta turvaa Jumalasta?
Muistammeko, että Risti on kirkon
perustus ja kruunu?



Pyhä Josemaría sai Jumalalta
erityisiä valaistuksia opettaakseen
meille, miten voimme osallistua
Jumalan valtakunnan levittämiseen
ajallisten tehtävien avulla. Samana
päivänä, jolloin hän siirtyi tästä
maailmasta, hän muistutti ryhmää
naisia, Opus Dein jäseniä, että
heilläkin – kuten kaikilla kristityillä –
on papillinen sielu. Monia vuosia
aikaisemmin hän oli kirjoittanut:
meillä kaikilla täytyy olla aina ja
kaikessa – sekä papeilla että
maallikoilla - aidosti papillinen sielu
ja yhtaikaa täysin maallikkollinen
mentaliteetti, jotta voisimme
ymmärtää ja harjoittaa
henkilökohtaisessa elämässämme
sitä vapautta, mitä nautimme kirkon
piirissä ja ajallisten tosiasiasioiden
keskellä nähden itsemme samalla
sekä Jumalan kaupungin (vrt. Ef
2:19) että ihmisten kaupungin
asukkaina."(12)



Haluan korostaa uudelleen, että
heidän papilliset sielunsa johtavat
kastetut tuntemaan samoin kuin
Kristus ja kokemaan janoa liittyä
häneen pyhässä Messussa ja kaiken
päivää. Papillinen sielu kehottaa
meitä kasvamaan palveluhengessä
omistautuen vilpittömästi ja aivan
käytännöllisesti edistämään
kanssaihmistemme hengellistä ja
aineellista hyvinvointia; se johtaa
meitä olemaan Kristuksen kanssa
myötälunastajia, Jumalanäidin
perässä ja yhteydessä paaviin; se saa
meidät halukkaiksi tekemään
parannus synneistä, omistamme ja
koko ihmiskunnan... Sanalla sanoen,
rakastamaan Jumalaa ja
lähimmäistämme sanomatta koskaan
”jo riittää” kirkon ja sielujen
palvelemiselle. Pyhä Josemaría
kiteytti kaiken tämän näin:
"Papillisella sielullanne, jota pyydän
Jumalaa antamaan teille kaikille,
teidän tulee nähdä, että keskellä
jokapäiväisiä puuhianne teidän koko



elämänne muuttuu jatkuvaksi
Jumalan ylistykseksi: jatkuvaksi
rukoukseksi ja parannukseksi,
anomiseksi ja uhraukseksi kaikkien
ihmisten puolesta. Ja kaikki tämä
tiiviissä yhteydessä Kristukseen
Jeesukseen, pyhässä messussa."(13)

Pyhässä messussa työmme saa
ikuisen arvon. Niinä voimakkaan
intensiivisinä hetkinä tulemme
täysin tietoisiksi sitoutumisestamme
myötävaikuttaa Jeesuksen kanssa
pyhittämään kaikki ihmiselämän
tosiasiat tarjoamalla elämämme ja
kaikki toimemme. "Altare Dei est cor
nostrum,"(14) sanoi pyhä Gregorius
Suuri; sydämemme on Jumalan
alttari. Meidän tulee "palvella häntä
ei vain alttarilla, vaan koko
maailmassa, mikä on meille alttari.
Kaikki ihmisten työt tehdään kuten
alttarilla, ja jokainen meistä siinä
lausuu jollain tavoin koko päivän
aikana ‘messunsa’
kontemplatiivisten sielujen



yhteydessä. Tämä ’messu’ kestää
kaksikymmentäneljä tuntia, odottaen
seuraavaa ’messua’, joka kestää
jälleen kaksikymmentäneljä tuntia,
ja niin elämämme loppuun
saakka." (15)

Sitäpaitsi, aivan kuin merkkinä
osallistumisesta Kristuksen
profeetalliseen tehtävään, kaikkien
uskovien tulee ponnistella
välittämään näitä jumallisia
opetuksia muille. On monia tapoja
osallistua kirkon
evankelioimistehtävään, mutta
kaiken apostolisen työn perustana on
Jeesuksen käsky kaikille kristityille:
Menkää siis ja tehkää kaikki kansat
minun opetuslapsikseni… opettakaa
heitä noudattamaan kaikkea, mitä
minä olen käskenyt teidät noudattaa.
(16)

Samalla tavoin, osallistuminen
Kristuksen kuninkaalliseen
tehtävään rohkaisee meitä kristittyjä



pyhittämään maalliset tosiasiat;
erityisesti maallikkoja pyrkiä
järjestämään ajalliset asiat Jumalan
tahdon mukaisesti (17)
harjoittamalla apostolaattiaan
maailmassa hapatuksen tavoin (18),
jotta Kristus tulisi kaikkien
maailman toimien huipuksi. "Se
yleinen pappeus, jonka olemme
saaneet vastaanottaa kasteessa,”
selitti Don Alvaro seuraten Pyhän
Josemarían opetuksia, "on
kuninkaallinen (vrt. 1 Pt 2:9), koska
tarjotessamme Jumalalle kaiken,
mitä olemme ja mitä meillä on, ja
tarjotessamme kaikki jalot
inhimilliset toimet, jotka toteutamme
Jumalan tahdon mukaisesti, me
laajennamme itsessämme Kristuksen
valtakuntaa ja hallitsemme sitä
hänen kanssaan."(19)

Osana sitä erityistehtävää, jonka
Jumala oli hänelle uskonut, Pyhä
Josemaria opetti, että oleellinen
piirre tavassamme tehdä Kristuksen



pappeus läsnäolevaksi Opus Dein
hengen mukaisesti, sekä pappien että
maallikoiden tapauksessa, on
maallikon henki, joka liittyy
itsekunkin maallisiin olosuhteisiin ja
hänen asemaansa maailmassa. Tällä
tavoin papit ja maallikot tekevät
yhteistyötä kirkon ainoan tehtävän
täyttämisessä, kukin toimien niiden
lahjojen mukaan, mitkä he ovat
saaneet ja kunnioittaen kunkin
henkilön erityistä tilannetta.
Maallikot harjoittavat tehtäväänsä
keskellä ajallisia rakenteita, yrittäen
elähdyttää niitä Kristuksen hengellä.
Papit palvelevat muita saarnaamalla
Jumalan sanaa ja jakamalla
sakramentteja. Tämä auttaa
varmistamaan, kuten Pyhä Josemaria
kirjoitti, "että papit eivät häiritse
maallikkoja, eivätkä maallikot
pappeja; etteivät papit yritä
sekaantua asioihin, jotka kuuluvat
maallikoita, eivätkä maallikot niihin
asioihin, jotka ovat pappien
vastuussa." (20)



Tulevana marraskuun 28. päivänä
me vietämme jälleen Opus Dein
personaaliprelatuuriksi asettamisen
vuosipäivää. Kiittäkäämme Jumalaa
ja yrittäkäämme levittää sitä syvää
teologista ja hengellistä merkitystä,
joka vallitsee Opus Dein pappien ja
maallikoiden välisessä orgaanisessa
yhteistyössä, jolla he osallistuvat
kirkon tehtävään. He tekevät niin,
ennen kaikkea todistamalla sitä
johdonmukaisella kristillisellä
elämällään pysyen kukin, kuten
Paavali sanoi, siinä osassa, jossa hän
oli kutsun saadessaan(21); ollen
pappeja tai maallikoita
sataprosenttisesti. Siten me
palvelemme kirkkoa tehokkaasti,
kuten olemme aina yrittäneet tehdä;
sitä suuremmalla syyllä nyt, kun niin
monet sekoittavat maallikkouden
maallistumiseen – joka yrittää
karkoittaa Jumalan maallisista
rakenteista. Ja me vaalimme tervettä
maallista henkeä, johon paavi on



viitannut muutamissa eri
yhteyksissä.(22)

Muutaman päivän päästä,
marraskuun 7. päivänä, vihin
diakoneiksi kolmekymmentäkaksi
Opus Dein jäsentä. Pyytäkäämme
Herraltamme, että he olisivat hyviä
ja uskollisia hänen palvelijoitaan, ja
rukoilkaamme edelleen paavin ja
hänen tarkoitustensa puolesta,
hänen avustajiensa puolesta,
pappien ja diakonien puolesta, ja
pappisehdokkaiden puolesta
kaikkialla maailmassa.
Muistuttakaamme myös mieliimme
päivä, jolloin Neitsyt Maria lähetti
isällemme hyväilynsä johdattamalla
hänet ”ruusun” luo Rialpissa.
Kääntykäämme pyhän Marian
puoleen, että hän pyytäisi meille
Jumalalta uskollisuuden tuoksuvan
”ruusun”. Luotamme myös niiden
apuun, jotka ovat menneet
edeltämme. Vahvistakaamme tämän
kuukauden viikkojen aikana



rukouksillamme ja toiminnallamme
voittoisan, kärsivän ja taistelevan
kirkon ykseyttä.

Siunaan teitä kaikella rakkaudellani,

Teidän Isänne

+ Javier

Roomassa, marraskuun 1. päivänä,
2009

Alaviitteet:

(1) Roomalainen Messukirja,
Herramme Jeesuksen Kristuksen,
kaikkeuden kuninkaan, juhlapyhä,
prefaatio.

(2) Vrt. 1. Kor. 15:24.

(3) 1. Piet 2: 9-10.

(4) Augustinus, Jumalan valtio, XX, 10
(CCL 48,720).

(5) Vrt. Fil. 2:5.



(6) Vatikaanin II kirkolliskokous,
Dogmaatinen konstituutio Lumen
Gentium, nro. 10.

(7) Jean Marie Vianney; lainaus
Benediktus XVI:n kirjeessä papeille,
16.6.2009.

(8) Ilm. 7:9-10.

(9) Benediktus XVI, Saarna Pyhäin
päivän messussa, 1.11.2006.

(10) Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee juuri ohi, nro. 96.

(11) Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee juuri ohi, nro. 120.

(12) Josemaría Escrivá, Kirje,
2.2.1945, nro. 1.

(13) Josemaría Escrivá, Kirje,
28.3.1955, nro. 4.

(14) Gregorius Suuri, Moralia 25, 7,
15 (PL 76, 328).



(15) Josemaría Escrivá, Muistiinpanot
mietiskelystä, 19.3.1968.

(16) Matt. 28:19-20.

(17) Vrt. Vatikaanin II
kirkolliskokous, Dogmaatinen
konstituutio Lumen Gentium, nro.
31.

(18) Vrt. Vatikaanin II
kirkolliskokous, Dekreetti
Apostolicam Actuositatem, nro. 2.

(19) Mons. Alvaro del Portillo,
Paimenkirje, 9.1.1993, nro. 11.

(20) Josemaría Escrivá, Kirje,
19.3.1954, nro. 21.

(21) 1. Kor. 7:20.

(22) Vrt. Benediktus XVI, puheet
18.5.2006 ja 11.6.2007.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/prelaatin-kirje-
marraskuu-2009/ (3.2.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-marraskuu-2009/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-marraskuu-2009/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-marraskuu-2009/

	Prelaatin kirje (marraskuu 2009)

