
opusdei.org

Prelaatin kirje
(maaliskuu 2011)

Tulevien paastonajan viikkojen
vuoksi prelaatti kannustaa
kirjeessään huomioimaan
paaston tarjoaman tärkeän
mahdollisuuden kääntyä
päivittäin Jumalan puoleen
tulemalla lähemmäksi Häntä ja
yrittämällä ottaa osaa
täydemmin Kristuksen
elämään.

19.3.2011

Rakkaat lapseni, varjelkoon Jeesus
tyttäriäni ja poikiani puolestani!



”Mikään ei ole Jumalalle
mieluisempaa kuin, että kaikki
miehet ja naiset kääntyisivät Hänen
puoleensa aidon katumuksen
hengessä.” [1] Nämä sanat ovat aina
ajankohtaisia, mutta aivan erityisesti
nyt tulevina viikkoina, kun
paastonaika alkaa. Tuhkakeskiviikon
liturgiassa Kirkko kannustaa meitä
pyhän Paavalin sanoin ”olemaan
hylkäämättä sitä Jumalan armoa,
jonka olette saaneet. Hänhän sanoo:
oikealla hetkellä olen kuullut sinua,
pelastuksen päivänä olen tuonut
sinulle avun. Juuri nyt on oikea hetki,
juuri nyt on pelastuksen päivä.” [2]

Kristityn näkökulmasta elämän
”jokaisen hetken tulee olla suotuisa
ja joka päivä on pelastuksen päivä,
mutta Kirkon liturgia”, pyhä Isä
sanoo, ”puhuu tästä aivan erityisellä
tavalla juuri paaston aikana.” [3]
Viikot, joihin me olemme
valmistautumassa, ovat erityisen
sopivia lähestyäksemme taas kerran



Jumalaa armon saattelemina.
Pyytäkäämme Pyhää Henkeä
auttamaan meitä ymmärtämään
tämän kutsun merkittävä luonne,
jotteivät nämä päivät sujahda
sielujemme ohi niin kuin
”vesipisarat, jotka kivien päälle
ropistessaan pian katoavat jälkiä
jättämättä” [4], lainatakseni pyhää
Josemaríaa. Anokaamme
mieluummin, että Jumalan armon
kaste voisi ”imeytyä minuun,
muuttaen minua sisältäpäin. Tällöin
voin todella tehdä sisäisen
kääntymyksen: käännyn uudelleen
Herran puoleen rakastaen Häntä
niin kuin Hän haluaa itseään
rakastettavan.” [5]

Meidän ei pitäisi ymmärtää tätä
pelkästään syntisen ihmisen
kääntymyksenä, jossa hän päättää
avautua armolle siirtyen henkisestä
kuolemasta Elämän valoon.
Edellinen ajatus tarkoittaa nimittäin
myös kaikkia niitä päivittäisiä pieniä



asioita, jotka johtavat meitä
lähemmäksi Jumalaa, auttavat meitä
mukautumaan syvemmin Jeesuksen
elämään sakramenttien kautta,
vaalivat rukouksen henkeä ja
asettavat meidät täyttämään
tehokkaammin muiden ihmisten
henkisiä ja materiaalisia tarpeita.
Kuten Benedictus XVI sanoi:
”Kääntymys on kuin vastavirtaan
uimista, missä vastavirta kuvastaa
pinnallista, epätasaista ja pettävää
elämäntapaa, joka usein vetää
meidät mukaansa pakottaen meidät
pahuuden orjiksi tai ainakin
moraalisen keskinkertaisuuden
vangeiksi. Kääntymyksen avulla
voimme puolestaan tähdätä kristityn
elämän korkeaan tasoon; uskomme
itsemme välikappaleiksi elävälle ja
henkilökohtaiselle evankeliumin
sanalle, joka on Jeesus Kristus.” [6]

Kirkossaan Herramme on tarjonnut
meille monia eri polkuja eli tapoja
vaalia jatkuvaa kääntymyksen



henkeä, joka on niin tarpeellinen
kristityn elämälle. Meidän on hyvä
muistaa, että pyhä Josemaría kehotti
meitä sinnikkäästi tekemään näitä
pieniä kääntymyksiä jopa monta
kertaa päivän aikana. ”Aloitanko
uudestaan? Kyllä. Joka kerta kun teet
katumusteon – ja niitä pitäisi tehdä
monta kertaa päivässä – aloitat ikään
kuin uudestaan, koska tarjoat uutta
rakkaudenosoitusta Jumalalle.” [7]
Muistammeko useasti päivän aikana,
että Jumala odottaa meitä juuri tässä
ja nyt? Pysähdymmekö ikinä
miettimään: Herra, mitä haluat
minulta? Olemmeko innokkaita
tulemaan aina vain lähemmäksi
Kristusta?

Nyt haluan kuitenkin kohdistaa
ajatuksenne erityiseen tapaan
vahvistaa ystävyyttämme Pyhän
Kolminaisuuden kanssa: nimittäin
osallistumalla hengelliseen retriittiin,
joita monissa paikoissa järjestetään
useammin paaston aikana. Vaikka



retriitit eivät tietenkään ole rajattu
pelkästään näille viikoille, kutsuu
paastonajan liturgia sanomallaan
kääntymyksen tarpeesta
elämissämme monet kristityt
ottamaan osaa tällaiseen toimintaan
näiden päivien aikana. Tämä sama
pätee kuukausittaisiin
retriittipäiviin, jotka ovat tärkeä osa
prelatuurin tuhansille ihmisille
kautta maailman tarjoamaa
hengellistä koulutusta.

Pyhä Josemaría muistutti, että tämä
hengellinen toiminta on ollut yleistä
Kirkossa ensimmäisistä
vuosisadoista lähtien. Milloin
tahansa joku valmistautui jotain
erityistä tehtävää varten tai
yksinkertaisesti huomasi
suuremman tarpeen vastata
syvemmin armon kosketukseen,
tämä henkilö pyrki lähestymään
Jumalaa erityisellä tavalla. ”Jo
varhaiset kristityt järjestivät
retriittejä. Kristuksen astuttua



taivaaseen apostolit ja suuri joukko
uskovaisia kerääntyi viimeisen
ehtoollisen viettopaikalle taivaallisen
Äitimme seurassa odottamaan Pyhän
Hengen vuodattamista, jonka Kristus
oli heille luvannut. Sieltä Pyhä Henki
löysi heidät ’perseverantes
unanimiter in oratione’ (Ap. 1:14),
rukoukseen syventyneinä.

”Samoin tekivät ne ihmiset
kristinuskon alkuajoilta lähtien, jotka
erottamatta itseään heitä
ympäröineistä ihmisistä omistivat
itsensä Jumalalle kotiensa katveessa;
näin toimivat myös ne erakot, jotka
lähtivät autiomaan yksinäisyyteen
keskittyäkseen täysin Jumalan
kanssa puhumiselle… ja työnteolle!
Kaikki kristityt, jotka vilpittömästi
haluavat huolehtia sielunsa
hyvinvoinnista, ovat tavalla tai
toisella tehneet retriitin – koska se
nimenomaan on kristillinen
tapa.” [8]



Opus Dein alkuajoista lähtien
perustajamme piti suuressa arvossa
näitä ajanjaksoja, jolloin voidaan
omistautua täysin rukoukselle ja
itsetutkiskelulle, jotka ovat erityisen
tärkeitä sisäisen elämän liekin
ylläpitämiseksi. ”Mitä sinä ja minä
aiomme tehdä näinä
retriittipäivinä?”, hän eräänkin
kerran kysyi ja samalla vastasi: ”Me
aiomme tulla Herraamme todella
lähelle etsiäksemme Häntä Pietarin
tavoin ja keskustellaksemme
luottamuksellisesti Hänen kanssaan.
Huomaa, että käytin sanaa
’keskustelu’: se on kuin dialogi
kahden ihmisen välillä, kasvoista
kasvoihin, yrittämättä piiloutua
nimettömyyden maskin taakse. Me
tarvitsemme henkilökohtaista ja
intiimiä rukousta suorassa
yhteydessä Jumalaan, meidän
Herraamme.” [9]

Paaviutensa alkuaikoina Benedictus
XVI jälleen kerran suositteli



hengellisiin retriitteihin
osallistumista, ”erityisesti sellaisiin,
jotka tehdään täydessä
hiljaisuudessa.” [10] Tänä vuonna
perinteisessä paastonajan viestissään
paavi sanoi viitaten paastonajan
toisen sunnuntain evankeliumin
kertomukseen Herramme
kirkastumisesta: ”Se on kutsu astua
hetkeksi sivuun jokapäiväisen
elämän myllerryksestä syventymällä
Jumalan läsnäoloon. Hän haluaa
välittää meille joka päivä Sanansa,
joka porautuu sielumme syvimpiin
sopukoihin, missä me erottelemme
hyvän pahasta (vrt. Hepr. 4:12)
vahvistaen haluamme seurata
Herraa.” [11]

Jotta voisimme kantaa paljon
hedelmää näillä ”koulutuksen ja
kirkastumisen” keinoilla, kuten
meidän Isämme niitä kutsui, meidän
täytyy pitää aistimme ja
mielikuvituksemme kurissa; muussa
tapauksessa olisi todella hankalaa,



ellei jopa mahdotonta, löytää Hengen
sytyttämää valoa sieluistamme ja
kuunnella Hänen ääntään, joka alati
ehdottaa mielissämme erityisiä
kamppailunkohteita, jotka
ylittämällä voimme seurata Kristusta
lähemmin ja kulkea hänen
tahdissaan.

Siksi, tyttäreni ja poikani, ehdotankin
teitä huomioimaan tämän piirteen –
hiljaisuuden – tarkoin retriiteissänne
ja itsetutkiskelulle tarkoitetuissa
päivissänne soveltamalla sitä niihin
erityistarpeisiin, joita tähän
koulutuskeinoon osallistuvilla on.
Tämä sen vuoksi, että niiden tilanne,
jotka ovat jo tietyssä määrin saaneet
kosketusta hengellisen elämän
asioihin, on hyvin erilainen
verrattuna niihin, jotka ovat vasta
ottamassa ensimmäisiä askeleitaan
kristillisessä elämässä. Kuten se
uskollinen ja viisas taloudenhoitaja,
josta evankeliumi puhuu, meidänkin



tulee tietää, miten ”jakaa kullekin
ruoka-annoksensa ajallaan”. [12]

Tämän vuoksi erilaisista apostolisista
toiminnoista ja niihin osallistuvista
ihmisistä huolehdittaessa on hyvä
ottaa retriittipäivien järjestelyssä
huomioon osallistujien erityistarpeet
yliluonnolliselta näkökannalta
vaikka tämä tarkoittaisikin retriittien
lukumäärän kasvattamista. Samasta
syystä, kuten meidän Isämme aina
painotti, retriittipäiviä, piirejä tms. ei
tulisi koskaan peruuttaa, kun
vähemmän ihmisiä on tulossa kuin
alun perin oli suunniteltu, vaikka
tulisi vain yksi henkilö.

Lyhyesti sanottuna, kuten voimme
lukea Kynnöstä, retriittien täytyy olla
aikoja ”itsetutkiskelulle, jotta
voisimme oppia tuntemaan Jumalan,
itsemme ja näin edistyä hengellisessä
elämässämme. Tämä on tärkeää
aikaa oppiaksemme, missä kohdin ja
miten meidän tulisi muuttaa



elämäämme. Mitä minun tulee
tehdä? Mitä minun pitäisi
välttää?” [13] ”Retriitin aikana”, pyhä
Josemaría kertoo meille, ”tutkiskelusi
täytyy olla syvällisempää ja
kattavampaa kuin tavallisina iltoina.
Muuten menetät hyvän tilaisuuden
tehdä parannuksen.” [14]

Paastonajan liturgia tarjoaa
runsaasti sisältöä mietiskelyä varten,
kuten pyhä Isä korosti viestissään.
Ensimmäisenä sunnuntaina luettava
kuvaus Kristuksen kiusauksista
autiomaassa muistuttaa meitä, että
”seuratessamme Jeesuksen
esimerkkiä yhteydessä Häneen
kristitty uskomme tarkoittaa
kamppailua ’henkivaltoja ja voimia
vastaan, jotka ovat tämän maailman
pimeyden hallitsijoita’ (Ef. 6:12);
paholainen toimii väsymättä – jopa
tänään – saattaen kiusaukseen kenet
tahansa, joka haluaa tulla
lähemmäksi Herraa.” [15] Niinpä
meidän täytyy miettiä, olemmeko



valmistautuneet riittävästi tätä
kamppailua varten hyödyntämällä
uskollisesti meille annettuja
yliluonnollisia keinoja. Pyhä
Josemaría ehdotti hyvin
yliluonnollista taktiikkaa: ”käyt sotaa
– sisäisen elämäsi jokapäiväisiä
taisteluja – asemissa, jotka sijoitat
kauas linnoituksesi päämuureista. Ja
vihollinen suuntaa hyökkäyksensä
juuri sinne: pientä kuolettumistasi,
tavanomaista rukoustasi, tavallista
työtäsi ja elämän suunnitelmaasi
vastaan. Vain vaivalloisesti se pystyy
lähestymään linnasi torneja, jotka
olisivat helposti valloitettavissa. Ja
jos se saapuu sinne, on se silloin jo
täysin uupunut.” [16]

Seuraavana sunnuntaina kuulemme
taivaallisen Isämme äänen, joka
Kristuksesta puhuen sanoo meille:
”Tämä on minun rakas Poikani,
johon minä olen mieltynyt. Kuulkaa
häntä!” [17] Meidän täytyy pyrkiä
uutterasti selvittämään



henkilökohtaisessa
rukouksessamme, mitä Jumala on
sanomassa kullekin meistä, jotta
voimme laittaa sen täytäntöön.
Lisäksi meidän on mietittävä, miten
hyvin turvaudumme siihen armoon,
joka tulee meille sakramenttien
kautta, ja niihin neuvoihin, joita me
saamme henkilökohtaisessa
hengellisessä juttelussa.

Kun kolmas paastonajan sunnuntai
koittaa maaliskuun 27. päivä,
liturgiassa eteemme asetetaan
”pyyntö, jonka Jeesus esitti
samarialaiselle naiselle: ’Anna
minun juoda astiastasi’ (Joh. 4:7),
mikä… ilmaisee Jumalan
intohimoisen rakkauden jokaista
miestä ja naista kohtaan ja mikä
pyrkii herättämään sydämissämme
halun saada lahjaksi se ’lähde, joka
kumpuaa ikuisen elämän vettä’ (Joh.
4:14)”. [18] Meidän pitää vaalia
innokkaasti saamaamme kutsua,
jotta me, hänen opetuslapsensa,



olisimme aina tietoisia siitä, että
meidän tulee välittää hänen valoaan
ja armoaan kaikkialle: ennen
kaikkea auttamalla ystäviämme ja
sukulaisiamme palaamaan Jumalan
huostaan katumuksen sakramentin
kautta ja myös kutsumalla heitä
ottamaan osaa retriittiin näinä
viikkoina.

Pyhän Joosefin, Kirkon ja Opus Dein
suojelijan, juhla on lähestymässä.
Valmistautukaamme 19. päivä
uusimaan sitoumuksemme rakastaa
Jumalaa Opus Deissa, ja
rukoilkaamme luottavaisesti pyhää
Patriarkkaa, jotta hänen kauttaan
saisimme Jumalalta tarvittavan
armon, jotta monet kaikenikäiset
miehet ja naiset eri elämänalueilta
päättäisivät seurata Jeesusta
Kristusta Opus Deissä.

Tuona päivänä meillä on myös
juhlallisesti täytäntöön pannun
paavin bullan Ut Sit vuosipäivä,



jonka myötä rakastettu Johannes
Paavali II antoi Opus Deille
personaaliprelatuurin muodon, täten
tarkentaen sitä elimellistä
yhteistyötä pappien ja maallikkojen
välillä heidän toteuttaessaan
Herramme pyhälle Josemaríalle
lokakuun 2. päivänä vuonna 1928
antamaa inspiraatiota. Meidän
velvollisuutemme on olla hyvin
uskollisia ymmärtäen, että Pyhä
Henki halusi Vatikaanin toisen
Konsiilin muodostavan tämän
rakenteen avaten näin kanavan
Kirkon pastoraalisten tarpeiden
täydellisemmälle toteuttamiselle.

Kahdeskymmeneskahdeksas päivä
on Isämme papiksi vihkimisen
vuosipäivä. Tämä on hyvä tilaisuus
kiittää Pyhää Kolminaisuutta, koska
jokaisen meistä lapseus kumpuaa
Isämme valmiudesta vastaanottaa
Kristuksen pappeus. Hänen antelias
ja täydellinen taivaallisen tahdon
hyväksyminen on se syy, jota ilman



Opus Deita ei olisi Kirkossa. Tämän
Työn perustaminen oli se vastaus
hänen kysymykseensä ”miksi
minusta tulee pappi?”, jonka Isämme
kysyi itseltään seminaarivuosinaan
Saragosassa ja mikä oli perimmäinen
syy hänen päättäväisyydelleen
aloittaa ja jatkaa tuolla tiellä.

Pyytäkäämme hänen esirukouksiaan
rukoilemalla, että jokaisessa maassa
papillisten kutsumusten määrä
lisääntyisi: uskolliset, Jumalaan
rakastuneet miehet, jotka omistavat
itsensä iloisin mielin kaikkien
sielujen palvelukseen täydessä
uskollisuudessa paaville ja läheisessä
yhteydessä omien hiippakuntiensa
piispojen kanssa. Voimme myös
rukoilla, että Opus Deissä olisi aina
riittävästi pappeja huolehtimassa
apostolisista hankkeista, joita
Herramme pyytää meiltä. Samaan
aikaan rukoilkaamme hellittämättä
Pyhältä Kolminaisuudelta, että kaikki
katolilaiset, niin miehet kuin



naisetkin, vaalisivat itsessään sitä
papillista sielua, jonka Jumala on
asettanut joka ikiseen meistä.

Jatkakaa rukoustanne paavin ja
hänen avustajiensa puolesta
erityisesti paaston ensimmäisenä
viikkona, kun Rooman kuuriassa
harjoitetaan hengellisiä harjoituksia.
Me hyödynnämme myös noita päiviä
vuosiretriitissämme. Toivon todella,
että te olisitte kanssani hengessä
noina päivinä. Minun ei ehkä edes
tarvitse kertoa teille, että anon joka
päivä Herraltamme, ettemme
haaskaisi sitä armon paljoutta, jonka
Jumala antaa meille kaikkien näiden
keinojen kautta.

Kaikella rakkaudellani siunaan teitä

Isänne

+ Javier

Roomassa 1.3.2011



Viitteet:

1.Pyhä Maksimus Tunnustaja, Kirje
11 (PG 91, 454)

2.Messukirja, tuhkakeskiviikko,
toinen lukukappale (2. Kor. 6:1-2)

3.Benedictus XVI, yleisaudienssin
puhe, 17.2.2010

4.Pyhä Josemaría, Christ Is Passing
By (Kristus kulkee ohitse), nro. 59

5.Pyhä Josemaría, Christ Is Passing
By (Kristus kulkee ohitse), nro. 59

6.Benedictus XVI, yleisaudienssin
puhe, 17.2.2010

7.Pyhä Josemaría, The Forge (Ahjo),
nro. 384

8.Pyhä Josemaría, muistiinpanoja
mietiskelystä, 25.2.1963

9.Pyhä Josemaría, muistiinpanoja
mietiskelystä, 25.2.1963



10.Benedictus XVI, puhe piispoille
”ad limina” –vierailulla, 26.11.2005

11.Benedictus XVI, Paastoviesti 2011,
4.11.2010, nro. 2

12.Luuk. 12:42

13.Pyhä Josemaría, Furrow (Kyntö),
nro. 177

14.Pyhä Josemaría, Tie, nro. 245

15.Benedictus XVI, Paastoviesti 2011,
4.11.2010, nro. 2

16.Pyhä Josemaría, Tie, nro. 307

17.Matt. 17:5

18.Benedictus XVI, Paastoviesti 2011,
4.11.2010, nro. 2

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-maaliskuu-2011/


fi-fi/article/prelaatin-kirje-
maaliskuu-2011/ (10.1.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-maaliskuu-2011/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-maaliskuu-2011/

	Prelaatin kirje (maaliskuu 2011)

