opusdei.org

Prelaatin kirje
(lokakuu 2009)

Prelaatti pohtii ty0Omme
pyhittdvaa arvoa nykyisen
maailmanlaajuisen kriisin
taustaa vasten ja kehottaa
meita "puhdistamaan
uskomme, vaalimaan toivoa ja
kasvamaan rakkaudessa”.

6.12.2009

Rakkaat lapseni: varjelkoon Jeesus
tyttariani ja poikiani!

Huomenna lokakuun 2. pdivana
kohotamme kiitoksemme Jumalalle



jalleen yhdestd Opus Dein
perustamisen vuosipaivasta. Nelja
pdivdad myohemmin lokakuun 6.
pdivand on perustajamme
pyhimykseksi julistamisen seitsemas
vuosipaiva. Kun nama kaksi paivaa
ovat niin lahella toisiaan, olisi hyva
mietiskelld sitd, mitd Johannes
Paavali II kutsui perustajamme
“yliluonnolliseksi intuitioksi”(1) —
eli tavallisen tyon pyhittdvaa arvoa
keskelld maailman menoa, tarvetta
ottaa vaari jokapdivaisista
tapahtumista, jotta olisimme lasna
siind jatkuvassa kohtaamisessa,
johon Jumala haluaa pdasta meidan
jokaisen kanssa. Voimme tdysin
ymmartia, miten isamme tuli
“hulluksi rakkaudesta”
mietiskellessdan syvallisesti Jumalan
profeetan kautta ilmaisemia sanoja:
meus es tu, sind olet minun.(2)

Me tiedamme, ettd tyo, tuo
universaali ja valttamaton
todellisuus, joka on mukana ihmisten



elaméssa taalla maan paalla, on
keino pitda huolta omista
henkiltkohtaisista ja perheen
tarpeista, sekd on yhteys muihin
ihmisiin ja mahdollisuus
henkilokohtaiseen taydellisyyden
tavoitteluun. "Tdmd nakokulma
tyohon on kristitylle vield laajempi ja
syvdllisempi, silld hdnelle tyo on
osallistumista Jumalan luomistyohon.
Jumala loi ihmisen, siunasi hdantd ja
sanoi: ”Olkaa hedelmalliset,
lisadntykad ja tayttikada maa ja
ottakaa se valtaanne. Vallitkaa meren
kaloja, taivaan lintuja ja kaikkia,
mikd maan padlla eldd ja litkkuu” (1.
Moos. 1:28). Ja vieli: koska Kristuskin
teki tyotda, tyo on meille lunastettu ja
lunastava todellisuus, ei ainoastaan
thmisen elimdnalueena, vaan myos
keinona ja polkunapyhyyteen, jonakin,
joka voidaan pyhittad ja joka tekee
pyhdaksi. " (3)

Johannes Paavali IT esitti taman
opetuksen perustajamme pyhaksi



julistamistilaisuudessa elavasti
selittdmalld ihmisen luomista:
”Herra Jumala asetti ihmisen
Eedenin puutarhaan viljelemééan ja
varjelemaan sitd.”(4) Pyha Isa sanoi
”1. Mooseksen kirja muistuttaa
meita, ettd Luoja uskoi maan
ihmiselle viljeltavaksi ja
hoidettavaksi. Uskovaiset
edesauttavat timin yleismaallisen
jumalallisen tehtavan
toteutumista tyoskentelemalla
mita erilaisimmissa olosuhteissa.
Tyo ja mika tahansa toiminta, joka
tehddan Jumalan armosta
muodostuu jokapaivaisen
pyhittdmisen valineeksi.”(5)

Jo autuaaksi julistamisen
seremoniassa, toukokuun 17.
pdivana 1992, paavi oli sanonut, etta
pyha Josemaria "vasymatta
saarnasi universaalia kutsumusta
pyhyyteen ja apostolaattiin.
Kristus kutsuu jokaista tulemaan
pyhaksi jokapaivaisen elaman



todellisuuksien keskella. Taten
myos tyo on keino saavuttaa
henkilokohtainen pyhyys ja
apostolaatti, kun se tehdaan
yhteydessa Jeesukseen
Kristukseen, silla lihaksi tullut
Jumalan poika on liittanyt itsensa
erityisella tavalla ihmisen koko
todellisuuteen ja koko
luomakuntaan.”(6)

Tdman Opus Dein hengen olennaisen
kohdan uudelleen esiin tuominen ei
ole ylimaaraista toistoa, koska
voimme aina menna syvemmalle sen
ehtymadattomaan hengelliseen
rikkauteen ja toteuttaa sita
suuremmalla uskollisuudella
luottaen Jumalan apuun ja Isdmme
esirukouksiin. Kuten pyha Josemaria
toistuvasti painotti: koska tulee aina
olemaan miehid ja naisia, jotka
toimivat eri ammateissa, on aina
myos oleva ihmisia, jotka timéan
hengen vaikutuksesta osoittavat
ystavilleen ja tyotovereilleen, etta



kristillinen taydellisyys, pyhyys, on
mahdollista saavuttaa pyhittamalla
ammatilliset tehtavansa,
tyoskennellen yhdessa Jumalan
kanssa luomistyon taydellistdmisessa
ja Kristuksen kanssa hanen
pelastustyonsa taytantoon
panemisessa.

Kuunnelkaamme pyhdn Josemarian
sanat: ”"Me olemme maailmassa elavida
thmisid, tavallisia kristittyjd, jotka
ovat mukana yhteiskunnan
verenkierrossa. Herra haluaa meiddn
olevan pyhid ja harjoittavan
apostolaattia juuri keskelld
ammattityotamme. Han haluaa, etta
me pyhitymme itse tdssd tehtavdassd,
pyhitimme tyomme ja autamme myos
toisia siind pyhittymdadn. Olkaa
vakuuttuneita siitd, ettd Jumala
odottaa teitd tdssd ympdristossd
pitden teistda huolta Isdnd ja Ystavand.
Muistakaa myds, ettd kun harjoitatte
ammattianne vastuullisesti, ette
ainoastaan tue itsednne taloudellisesti



vaan myads palvelette suoranaisesti
yhteiskunnan kehitystd, kevennditte
toisten kuormia ja osallistutte moniin
avustushankkeisiin sekd paikallisella
ettd kansainvdliselld tasolla niiden
yksiloiden ja kansojen parhaaksi
joiden osa on muita huonompi.”(7)

Valitammeko todella ymparillimme
olevista ihmisista? Herdttavatko
sydamessamme vahva apostolinen
into? Ammattity0 ja sen mukanaan
tuomat ihmissuhteet muodostavat
erinomaisen kentan yleisen
pappeuden harjoittamiselle, jonka
olemme kasteessa saaneet.
Pitdkdamme tadma lujasti
mielessamme tdnd pappeuden
vuonna.

Isamme sanat kaikuvat voimallisesti
myo0s tassa ajassa, jota leimaa syva
taloudellinen ja tyollisyyskriisi
monissa maissa. Samaan aikaan ne
muistuttavat meitd tyon
valineellisesta luonteesta kaikissa



ilmenemismuodoissaan. Ja kuten
han myos opetti meitd, "taman
maailman asiat eivit ole pahoja.
Ihminen voi kayttdaa niita
kuitenkin pahaan, kun asettaa ne
epdjumaliksi ja heittaytyy
maahan niiden edessd. Ne
kuitenkin jalostavat, jos
muutumme ne hyvyyden
tyokaluiksi kristillisessa
tehtavdassa oikeudenmukaisuuden
ja rakkauden puolesta. Emme voi
metsdastad taloudellista hyvada
kuin aarteenetsijdt. Meiddan
aarteemme on (...) Kristus ja
Haneen on kaikki meidan
rakkautemme ja kaipauksemme
on suhtauduttava, ‘silld missd on
aarteesi, sielld on myos sydamesi’™”
(Matt 6:21).(8)

Jos ammatillista tyota pidetdan
padamaarana sinansa, eikd keinona
saavuttaa inhimillisen elamén
perimmainen paamaara — yhteys
Jumalaan ja Jumalassa muihin



ihmisiin - sen luonne vaaristyy ja se
menettda arvonsa. Se muuttuu
ylimaallisuuden poissulkevaksi
toiminnaksi, jossa luotu ottaa
suoraan Jumalan paikan. Tassa
tavoin suoritettu tyo ei myoskaan
voisi olla apuvdline Kristuksen
lunastustyossa, joka alkoi hdnen
vuosinaan kasityolaisend Nasaretissa
ja saatettiin loppuun Ristilld, jossa
hén antoi elamansa ihmiskunnan
pelastamiseksi.

Benediktus XVI puhui ndista asioista
askettain paimenkirjeessaan Caritas
in veritate, jossa han esittda kirkon
yhteiskuntaopintaméanhetkisen
tilanteen yhteydessd, jonka leimaa
globalisaatio. Painottamalla
nykyhetken olosuhteissa sitd, etté
“ensisijainen ja arvokas suojeltava
paaoma on ihminen,
ihmispersoona
kokonaisuudessaan” (9), paavi
korostaa, kuten jo Vatikaanin II
konsiilikin teki, ettd “ihminen on



talous- ja yhteiskuntaelaman
lahde, keskipiste ja

paamaara.” (10) Asettamalla siis
tdmanhetkisen keskustelun keskioon
ihmispersoonan, joka on luotu
Jumalan kuvaksi ja kaltaiseksi ja
korotettu Kristuksen toimesta
jumalan lapsen arvokkuuteen, Pyha
Isa vastustaa vahvasti
determinismid, joka on monien
poliittisen, taloudellisen ja
yhteiskunnallisen elaman kasitteiden
pohjalla.

Samalla paavi korostaa, ettd oikein
ymmarretystd vapaudestasyntyy
yhteiskuntaa uudistava energia, eli
vapaudesta joka on lujasti
ankkuroitu totuuteen. Kansojen
kehittymiseen viitaten han kirjoittaa:
“Instituutiot itsessaan eivat ole
riittavia, koska kokonaisvaltainen
inhimillinen kehitys on
luonteeltaan ensisijaisesti
kutsumus, miki vaatii, etta
jokainen omaksuu vapaasti ja



solidaarisuuden hengessa oman
vastuun. Sita paitsi sellaisen
kehityksen lahtokohtana on oltava
transsendenttinen Thmiskasitys,
toisin sanoen, siihen tarvitaan
Jumalaa: ilman hénté kehitys joko
kielletaan tai suodaan yksinomaan
ihmiselle, joka lankeaa sithen
ansaan, etta ajattelee voivansa
saada aikaan oman pelastuksensa,
ja paatyy lopulta edistaméaan
epdinhimillistettya kehitysta.”(11)

Sellaisena kriisiaikana kuin nykyaan
vallitsee, jolla on suoria
kerrannaisvaikutuksia niin moniin
ihmisiin, on olemassa
kaksinkertainen vaara: yhtaalta
naiivi luottamus yksinomaan
teknisiin ratkaisuihin ndiden
ongelmien ratkaisemiseksi; ja
toisaalta antautuminen pessimismiin
tai alistuneisuuteen ikaan kuin
kaikki, mita tapahtuu, olisi
vaistamatonta seurausta talouden
rautaisista laista.



Kumpikin ndista kasityksista on
vaara ja vaarallinen. Uskovan
miehen tai naisen on kaytettava
hyvakseen tata tilaisuutta
henkilokohtaiseen kasvuun hyveen
harjoittamisen kautta elamalla
hienostuneen irtautuneisuuden
hengessa, toimimalla oikeiden
tarkoitusperien pohjalta, tulemalla
toimeen ilman liikaa tavaraa, ja
osoittamalla asenteensa monilla
muilla pienilla tavoilla. Me
tiedamme, kaiken lisaksi, etta
olemme aina Isdn Jumalan kasissa ja
jos jumalallinen Sallimus antaa
nama vaikeudet, me voimme myos
saada aikaan hyvaa tuloksena
pahasta: Jumala Kkirjoittaa suoraan
mutkallisin rivein. Me elamme aikaa,
jolloin on sopivaa puhdistaa usko,
vaalia toivoa, kasvaa rakkaudessa ja
suorittaa tyotehtavidmme, mitka ne
sitten ovatkin, ammatillisella
tinkimattomyydelld, oikein
tarkoitusperin, tarjoten kaikkemme,
jotta todellinen vastuun ja



solidaarisuuden henki syntyisi
yhteiskunnassa. Rukoilemmeko
ratkaisua vakavaan
tyottomyysongelmaan?

Lisaksi vastoinkdymiset voivat
herattda ihmisen sisdan katkeytyvia
voimavaroja. Yksi tarkeimmisté
askettaisen paimenkirjeen
sisaltdmista suosituksista on kehotus
puhdistamaan tiukan
oikeudenmukaisuuden suhteet
rakkaudella, kuitenkaan erottamatta
noita kahta hyvetta toisistaan.
Taman hetken suuri haaste paavin
sanojen mukaan “on osoittaa
ajatuksissa ja kayttaytymisessakin,
ettei yhteiskuntaetiikan
perinteisid periaatteita kuten
lapinakyvyyttd, rehellisyytta ja
vastuullisuutta voi ainoastaan olla
ohittamatta tai korostamatta, vaan
ettavastikkeettomuuden periaateja
lahjoittamisen logiikka, jotka ovat
veljeyden ilmaisuja, on oltavaosa
kaupallisia suhteita ja normaalia



taloudellista toimintaa. Tama on
tdna aikana inhimillisyyden
vaatimus, mutta myos
taloudellisen logiikan vaatimus. Se
on sekd rakkauden ja totuuden
vaatimus.” (12)

Mieleen tulee pyhan Josemarian
opetus, jonka han esitti
kirjoituksissaan ja tapaamisissaan
hyvin erilaisten ihmisten kanssa.
Erddssa saarnassaan han kohdisti
nama sanat kaikille kuulijoille:
”Olkaa vakuuttuneita siitd, ettei yksin
otkeudenmukaisuus milloinkaan riitd
ratkaisemaan ihmiskunnan suuria
ongelmia. Alkdd ihmetelko, etti
pelkdd oikeudenmukaisuutta
harjoitettaessa ihmiset tuntevat
haavoittuvansa. Ihmisarvo, Jumalan
lapsen arvokkuus vaatii paljon
enemmdan. Rakkauden on ldpdistdava
kaikki ja kuljettava sen rinnalla, silld
se tekee kaiken lempedksi, se
jumalallistaa kaiken: Jumala on
rakkaus.(1 Joh. 14:16) Jumalan



rakkauden tdytyy aina olla
vaikuttimenamme, joka tekee meille
helpommaksi rakastaa ldhimmudaistd,
ja se puhdistaa maalliset rakkaudet ja
nostaa ne korkeammalle tasolle.” (13)
Ja erdassa toisessa tilanteessa
vastatessaan kysymykseen, mika on
ensimmadinen hyve, jota liikkemiehen
tulee harjoittaa, han valittomasti
vastasi: “rakkaus, koska
otkeudenmukaisuus et yksin riitd.
Kohdelkaa aina ihmisida
otkeudenmukaisesti ja antakaa
syddmen jossain mddrin johtaa

teitd ... Tehkdd voitavanne muiden
hyvaksi tyonne kautta. Ja
oikeudenmukaisuuden lisdksi
harjoittakaa rakkautta.
Oikeudenmukaisuus yksin on liian
kuivaa; se jattad monta paikkaa
tayttamatta.”(14)

Suuri oikeudenmukaisuuden
rakkaus, aina ilmaistuna yhdessa
lahimmaisenrakkauden kanssa,
yhdessa kullekin henkildlle sopivan



ammatillisen patevyyden kanssa, on
se kristillinen ase, jota tarvitaan
tehokkaaseen yhteiskunnan
ongelmien ratkaisemiseen. ”Teiddn
on tehtava yliluonnollisesti kaikki,
mita teette luonnollisesti," neuvoi
pyha Josemaria; *ja tuokaa sitten
tdmdad innokkuus
lahimmadisenrakkauteen, veljeyteen,
ymmdrtamiseen, rakkauteen,
kristilliseen henkeen kaikille
maailman kansoille.”[15] Olkaa
varuillanne oppien suhteen, jotka
tarjoavat materialismin lainaamia ja
siksi vadria ratkaisuja
yhteiskunnallisiin ongelmiin:”ainoa,
mitd tarvitaan kaikkien ihmiskunnan
ongelmien ratkaisemiseen ovat
kristillinen oikeudenmukaisuus ja
lahimmadisenrakkaus.” [16]

Nama nakokohdat eivat vapauta
kristittyja (erityisesti niitd, jotka ovat
vastuuasemassa julkisen elaman ja
yhteiskunnan alueilla)
pyrkimyksestd tuntea erittdin hyvin



ne lait, jotka hallitsevat
talouselamaa.
“Lahimmaisenrakkaus ei sulje pois
asiantuntemusta”, sanoo
Benediktus XVI, "vaan pikemminkin
vaatii, kannustaa ja elavoittaa sita
sisalta kasin. Tuntemus ei koskaan
ole pelkastaan jarjen asiaa.Siihen
kuuluu toki laskelmointia ja
kokeilua, mutta jos se pyrkii
olemaan viisautta, joka kykenee
ohjaamaan ihmistidensimmaisten
periaatteiden ja viimeisen
paamaaransa valossa, sita taytyy
‘maustaa’ lahimmaisenrakkauden
’suolalla’. Toiminta ilman
tuntemustaon sokeaa, ja tuntemus
ilman rakkautta on hedelmatonta.
Todellakin, ‘aidon
lahimmaisenrakkauden
eliahdyttama henkiloon kykeneva
loytamaan kurjuuden syyt ja
keinot taistella sita vastaan,
voittamaan ne paattavaisesti’
(Paavali VI, paimenkirje Populorum
Progressio, no. 75)."[17]



Yrittakddmme ymmartaa
syvallisemmin ndma kirkon
opetukset, levittdd niita ja tehdé ne
osaksi ajattelutapaamme ja
pdivittaista toimintaamme.

Kuten aina, pyydan teitd pysymaan
laheisesti kiinnittyneina
rukoustarkoituksiini. Ja
luonnollisesti ensisijainen on aina
rukous paavin ja hantd avustavien
puolesta. Tassa kuussa pidetaan
Roomassa piispainsynodin
erityiskokous, jonka aiheena on
kirkon olosuhteet Afrikassa.
Pyytakddmme Pyhda Henked ja myo0s
pyhéan Josemarian esirukousta, etta
paavin kanssa kokoontuneet piispat
saisivat Jumalalta valoa ja suurta
hengellistd hedelmaa.

On muitakin Opus Dein historian
vuosipaivid, joita en tassa lahemmin
mainitse. Mutta tunnen suurta
tarvetta korostaa, ettd kasvaisimme
innossamme tuntea kaikki pyhéan



Josemarian eldmaéan askeleet. Hinen
uutteruutensa huolehtia siita, mita
taivas oli antanut hanen kasiinsa,
johti hanet palvelemaanuskollisesti
Jumalaa, kirkkoa (mukaan lukien sen
pienen osan siitd, joka on Opus Dei),
hengellisia tyttdridan ja poikiaan ja
kaikkia ihmisid, mukaan luettuna
ndité, jotka eivat ymmartaneet
hanta. On erittain tarkeaa, etta
seuraamme héinen jalanjalkidan.

Siunaan teitd kaikella rakkaudella,
Teidan Isdnne

+ Javier

Roomassa, lokakuun 1. paivana 2009
Alaviitteet:

1. Ks. Johannes Paavali II, Saarna
Opus Dein perustajan autuaaksi
julistamisen messussa, 17.5.1992.

2. Jes. 43:1.



3. Pyha Josemaria, Kristus kulkee
juuri ohi, nro. 47.

4. 1. Moos. 2:15.

5. Johannes Paavali II, Saarna Opus
Dein perustajan pyhéksi julistamisen
messussa, 6.10.2002.

6. Johannes Paavali II, Saarna Opus
Dein perustajan autuaaksi
julistamisen messussa, 17.5.1992.

7. Pyha Josemaria, Jumalan ystavia,
nro. 120.

8. Pyha Josemaria, Kristus kulkee
juuri ohi, nro. 35.

9. Benediktus XVI, kiertokirje Caritas
in veritate,29.6.2009, nro. 25.

10. Benediktus XVI, kiertokirje
Caritas in veritate,29.6.2009, nro. 25;
vrt. Pastoraalikonstituutio ”Kirkko
nykymaailmassa” (Gaudium et spes),
nro.63.



11. Benediktus XVI,
kiertokirjeCaritas in veritate,
29.6.2009, nro. 11.

12. Benediktus XVI,
kiertokirjeCaritas in veritate,
29.6.2009,nro. 36.

13. Pyhé Josemaria, Jumalan ystdvid,
nro. 172.

14. Pyhé Josemaria, Muistiinpanoja
keskustelutilaisuudesta, 27.11.1972.

15. Pyhé Josemaria, Muistiinpanoja
keskustelutilaisuudesta, 2.6.1974.

16. Pyhéa Josemaria, Muistiinpanoja
keskustelutilaisuudesta, 14.4.1974.

17. Benediktus XVI, kiertokirje
Caritas in veritate, 29.6.2009, nro.30.s

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-lokakuu-2009/

fi-fi/article/prelaatin-kirje-
lokakuu-2009/ (3.2.2026)


https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-lokakuu-2009/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-lokakuu-2009/

	Prelaatin kirje (lokakuu 2009)

