
opusdei.org

Prelaatin kirje
(lokakuu 2009)

Prelaatti pohtii työmme
pyhittävää arvoa nykyisen
maailmanlaajuisen kriisin
taustaa vasten ja kehottaa
meitä ”puhdistamaan
uskomme, vaalimaan toivoa ja
kasvamaan rakkaudessa”.

6.12.2009

Rakkaat lapseni: varjelkoon Jeesus
tyttäriäni ja poikiani!

Huomenna lokakuun 2. päivänä
kohotamme kiitoksemme Jumalalle



jälleen yhdestä Opus Dein
perustamisen vuosipäivästä. Neljä
päivää myöhemmin lokakuun 6.
päivänä on perustajamme
pyhimykseksi julistamisen seitsemäs
vuosipäivä. Kun nämä kaksi päivää
ovat niin lähellä toisiaan, olisi hyvä
mietiskellä sitä, mitä Johannes
Paavali II kutsui perustajamme
“yliluonnolliseksi intuitioksi”(1) –
eli tavallisen työn pyhittävää arvoa
keskellä maailman menoa, tarvetta
ottaa vaari jokapäiväisistä
tapahtumista, jotta olisimme läsnä
siinä jatkuvassa kohtaamisessa,
johon Jumala haluaa päästä meidän
jokaisen kanssa. Voimme täysin
ymmärtää, miten isämme tuli
“hulluksi rakkaudesta”
mietiskellessään syvällisesti Jumalan
profeetan kautta ilmaisemia sanoja: 
meus es tu, sinä olet minun.(2)

Me tiedämme, että työ, tuo
universaali ja välttämätön
todellisuus, joka on mukana ihmisten



elämässä täällä maan päällä, on
keino pitää huolta omista
henkilökohtaisista ja perheen
tarpeista, sekä on yhteys muihin
ihmisiin ja mahdollisuus
henkilökohtaiseen täydellisyyden
tavoitteluun. "Tämä näkökulma
työhön on kristitylle vielä laajempi ja
syvällisempi, sillä hänelle työ on
osallistumista Jumalan luomistyöhön.
Jumala loi ihmisen, siunasi häntä ja
sanoi: ”Olkaa hedelmälliset,
lisääntykää ja täyttäkää maa ja
ottakaa se valtaanne. Vallitkaa meren
kaloja, taivaan lintuja ja kaikkia,
mikä maan päällä elää ja liikkuu” (1.
Moos. 1:28). Ja vielä: koska Kristuskin
teki työtä, työ on meille lunastettu ja
lunastava todellisuus, ei ainoastaan
ihmisen elämänalueena, vaan myös
keinona ja polkunapyhyyteen, jonakin,
joka voidaan pyhittää ja joka tekee
pyhäksi. " (3)

Johannes Paavali II esitti tämän
opetuksen perustajamme pyhäksi



julistamistilaisuudessa elävästi
selittämällä ihmisen luomista:
”Herra Jumala asetti ihmisen
Eedenin puutarhaan viljelemään ja
varjelemaan sitä.”(4) Pyhä Isä sanoi
”1. Mooseksen kirja muistuttaa
meitä, että Luoja uskoi maan
ihmiselle viljeltäväksi ja
hoidettavaksi. Uskovaiset
edesauttavat tämän yleismaallisen
jumalallisen tehtävän
toteutumista työskentelemällä
mitä erilaisimmissa olosuhteissa.
Työ ja mikä tahansa toiminta, joka
tehdään Jumalan armosta
muodostuu jokapäiväisen
pyhittämisen välineeksi.”(5)

Jo autuaaksi julistamisen
seremoniassa, toukokuun 17.
päivänä 1992, paavi oli sanonut, että
pyhä Josemaría "väsymättä
saarnasi universaalia kutsumusta
pyhyyteen ja apostolaattiin.
Kristus kutsuu jokaista tulemaan
pyhäksi jokapäiväisen elämän



todellisuuksien keskellä. Täten
myös työ on keino saavuttaa
henkilökohtainen pyhyys ja
apostolaatti, kun se tehdään
yhteydessä Jeesukseen
Kristukseen, sillä lihaksi tullut
Jumalan poika on liittänyt itsensä
erityisellä tavalla ihmisen koko
todellisuuteen ja koko
luomakuntaan.”(6)

Tämän Opus Dein hengen olennaisen
kohdan uudelleen esiin tuominen ei
ole ylimääräistä toistoa, koska
voimme aina mennä syvemmälle sen
ehtymättömään hengelliseen
rikkauteen ja toteuttaa sitä
suuremmalla uskollisuudella
luottaen Jumalan apuun ja Isämme
esirukouksiin. Kuten pyhä Josemaría
toistuvasti painotti: koska tulee aina
olemaan miehiä ja naisia, jotka
toimivat eri ammateissa, on aina
myös oleva ihmisiä, jotka tämän
hengen vaikutuksesta osoittavat
ystävilleen ja työtovereilleen, että



kristillinen täydellisyys, pyhyys, on
mahdollista saavuttaa pyhittämällä
ammatilliset tehtävänsä,
työskennellen yhdessä Jumalan
kanssa luomistyön täydellistämisessä
ja Kristuksen kanssa hänen
pelastustyönsä täytäntöön
panemisessa.

Kuunnelkaamme pyhän Josemarían
sanat: ”Me olemme maailmassa eläviä
ihmisiä, tavallisia kristittyjä, jotka
ovat mukana yhteiskunnan
verenkierrossa. Herra haluaa meidän
olevan pyhiä ja harjoittavan
apostolaattia juuri keskellä
ammattityötämme. Hän haluaa, että
me pyhitymme itse tässä tehtävässä,
pyhitämme työmme ja autamme myös
toisia siinä pyhittymään. Olkaa
vakuuttuneita siitä, että Jumala
odottaa teitä tässä ympäristössä
pitäen teistä huolta Isänä ja Ystävänä.
Muistakaa myös, että kun harjoitatte
ammattianne vastuullisesti, ette
ainoastaan tue itseänne taloudellisesti



vaan myös palvelette suoranaisesti
yhteiskunnan kehitystä, kevennätte
toisten kuormia ja osallistutte moniin
avustushankkeisiin sekä paikallisella
että kansainvälisellä tasolla niiden
yksilöiden ja kansojen parhaaksi
joiden osa on muita huonompi.”(7)

Välitämmekö todella ympärillämme
olevista ihmisistä? Herättävätkö
sydämessämme vahva apostolinen
into? Ammattityö ja sen mukanaan
tuomat ihmissuhteet muodostavat
erinomaisen kentän yleisen
pappeuden harjoittamiselle, jonka
olemme kasteessa saaneet.
Pitäkäämme tämä lujasti
mielessämme tänä pappeuden
vuonna.

Isämme sanat kaikuvat voimallisesti
myös tässä ajassa, jota leimaa syvä
taloudellinen ja työllisyyskriisi
monissa maissa. Samaan aikaan ne
muistuttavat meitä työn
välineellisestä luonteesta kaikissa



ilmenemismuodoissaan. Ja kuten
hän myös opetti meitä, ”tämän
maailman asiat eivät ole pahoja.
Ihminen voi käyttää niitä
kuitenkin pahaan, kun asettaa ne
epäjumaliksi ja heittäytyy
maahan niiden edessä. Ne
kuitenkin jalostavat, jos
muutumme ne hyvyyden
työkaluiksi kristillisessä
tehtävässä oikeudenmukaisuuden
ja rakkauden puolesta. Emme voi
metsästää taloudellista hyvää
kuin aarteenetsijät. Meidän
aarteemme on (...) Kristus ja
Häneen on kaikki meidän
rakkautemme ja kaipauksemme
on suhtauduttava, ‘sillä missä on
aarteesi, siellä on myös sydämesi’”
(Matt 6:21).(8)

Jos ammatillista työtä pidetään
päämääränä sinänsä, eikä keinona
saavuttaa inhimillisen elämän
perimmäinen päämäärä – yhteys
Jumalaan ja Jumalassa muihin



ihmisiin – sen luonne vääristyy ja se
menettää arvonsa. Se muuttuu
ylimaallisuuden poissulkevaksi
toiminnaksi, jossa luotu ottaa
suoraan Jumalan paikan. Tässä
tavoin suoritettu työ ei myöskään
voisi olla apuväline Kristuksen
lunastustyössä, joka alkoi hänen
vuosinaan käsityöläisenä Nasaretissa
ja saatettiin loppuun Ristillä, jossa
hän antoi elämänsä ihmiskunnan
pelastamiseksi.

Benediktus XVI puhui näistä asioista
äskettäin paimenkirjeessään Caritas
in veritate, jossa hän esittää kirkon
yhteiskuntaopintämänhetkisen
tilanteen yhteydessä, jonka leimaa
globalisaatio. Painottamalla
nykyhetken olosuhteissa sitä, että
”ensisijainen ja arvokas suojeltava
pääoma on ihminen,
ihmispersoona
kokonaisuudessaan” (9), paavi
korostaa, kuten jo Vatikaanin II
konsiilikin teki, että ”ihminen on



talous- ja yhteiskuntaelämän
lähde, keskipiste ja
päämäärä.” (10) Asettamalla siis
tämänhetkisen keskustelun keskiöön
ihmispersoonan, joka on luotu
Jumalan kuvaksi ja kaltaiseksi ja
korotettu Kristuksen toimesta
jumalan lapsen arvokkuuteen, Pyhä
Isä vastustaa vahvasti
determinismiä, joka on monien
poliittisen, taloudellisen ja
yhteiskunnallisen elämän käsitteiden
pohjalla.

Samalla paavi korostaa, että oikein
ymmärretystä vapaudestasyntyy
yhteiskuntaa uudistava energia, eli
vapaudesta joka on lujasti
ankkuroitu totuuteen. Kansojen
kehittymiseen viitaten hän kirjoittaa:
”Instituutiot itsessään eivät ole
riittäviä, koska kokonaisvaltainen
inhimillinen kehitys on
luonteeltaan ensisijaisesti
kutsumus, mikä vaatii, että
jokainen omaksuu vapaasti ja



solidaarisuuden hengessä oman
vastuun. Sitä paitsi sellaisen
kehityksen lähtökohtana on oltava
transsendenttinen Ihmiskäsitys,
toisin sanoen, siihen tarvitaan
Jumalaa: ilman häntä kehitys joko
kielletään tai suodaan yksinomaan
ihmiselle, joka lankeaa siihen
ansaan, että ajattelee voivansa
saada aikaan oman pelastuksensa,
ja päätyy lopulta edistämään
epäinhimillistettyä kehitystä.”(11)

Sellaisena kriisiaikana kuin nykyään
vallitsee, jolla on suoria
kerrannaisvaikutuksia niin moniin
ihmisiin, on olemassa
kaksinkertainen vaara: yhtäältä
naiivi luottamus yksinomaan
teknisiin ratkaisuihin näiden
ongelmien ratkaisemiseksi; ja
toisaalta antautuminen pessimismiin
tai alistuneisuuteen ikään kuin
kaikki, mitä tapahtuu, olisi
väistämätöntä seurausta talouden
rautaisista laista.



Kumpikin näistä käsityksistä on
väärä ja vaarallinen. Uskovan
miehen tai naisen on käytettävä
hyväkseen tätä tilaisuutta
henkilökohtaiseen kasvuun hyveen
harjoittamisen kautta elämällä
hienostuneen irtautuneisuuden
hengessä, toimimalla oikeiden
tarkoitusperien pohjalta, tulemalla
toimeen ilman liikaa tavaraa, ja
osoittamalla asenteensa monilla
muilla pienillä tavoilla. Me
tiedämme, kaiken lisäksi, että
olemme aina Isän Jumalan käsissä ja
jos jumalallinen Sallimus antaa
nämä vaikeudet, me voimme myös
saada aikaan hyvää tuloksena
pahasta: Jumala kirjoittaa suoraan
mutkallisin rivein. Me elämme aikaa,
jolloin on sopivaa puhdistaa usko,
vaalia toivoa, kasvaa rakkaudessa ja
suorittaa työtehtäviämme, mitkä ne
sitten ovatkin, ammatillisella
tinkimättömyydellä, oikein
tarkoitusperin, tarjoten kaikkemme,
jotta todellinen vastuun ja



solidaarisuuden henki syntyisi
yhteiskunnassa. Rukoilemmeko
ratkaisua vakavaan
työttömyysongelmaan?

Lisäksi vastoinkäymiset voivat
herättää ihmisen sisään kätkeytyviä
voimavaroja. Yksi tärkeimmistä
äskettäisen paimenkirjeen
sisältämistä suosituksista on kehotus
puhdistamaan tiukan
oikeudenmukaisuuden suhteet
rakkaudella, kuitenkaan erottamatta
noita kahta hyvettä toisistaan.
Tämän hetken suuri haaste paavin
sanojen mukaan ”on osoittaa
ajatuksissa ja käyttäytymisessäkin,
ettei yhteiskuntaetiikan
perinteisiä periaatteita kuten
läpinäkyvyyttä, rehellisyyttä ja
vastuullisuutta voi ainoastaan olla
ohittamatta tai korostamatta, vaan
ettävastikkeettomuuden periaateja
lahjoittamisen logiikka, jotka ovat
veljeyden ilmaisuja, on oltavaosa
kaupallisia suhteita ja normaalia



taloudellista toimintaa. Tämä on
tänä aikana inhimillisyyden
vaatimus, mutta myös
taloudellisen logiikan vaatimus. Se
on sekä rakkauden ja totuuden
vaatimus.” (12)

Mieleen tulee pyhän Josemarían
opetus, jonka hän esitti
kirjoituksissaan ja tapaamisissaan
hyvin erilaisten ihmisten kanssa.
Eräässä saarnassaan hän kohdisti
nämä sanat kaikille kuulijoille:
”Olkaa vakuuttuneita siitä, ettei yksin
oikeudenmukaisuus milloinkaan riitä
ratkaisemaan ihmiskunnan suuria
ongelmia. Älkää ihmetelkö, että
pelkää oikeudenmukaisuutta
harjoitettaessa ihmiset tuntevat
haavoittuvansa. Ihmisarvo, Jumalan
lapsen arvokkuus vaatii paljon
enemmän. Rakkauden on läpäistävä
kaikki ja kuljettava sen rinnalla, sillä
se tekee kaiken lempeäksi, se
jumalallistaa kaiken: Jumala on
rakkaus.(1 Joh. 14:16) Jumalan



rakkauden täytyy aina olla
vaikuttimenamme, joka tekee meille
helpommaksi rakastaa lähimmäistä,
ja se puhdistaa maalliset rakkaudet ja
nostaa ne korkeammalle tasolle.” (13)
Ja eräässä toisessa tilanteessa
vastatessaan kysymykseen, mikä on
ensimmäinen hyve, jota liikemiehen
tulee harjoittaa, hän välittömästi
vastasi: ”rakkaus, koska
oikeudenmukaisuus ei yksin riitä.
Kohdelkaa aina ihmisiä
oikeudenmukaisesti ja antakaa
sydämen jossain määrin johtaa
teitä ... Tehkää voitavanne muiden
hyväksi työnne kautta. Ja
oikeudenmukaisuuden lisäksi
harjoittakaa rakkautta.
Oikeudenmukaisuus yksin on liian
kuivaa; se jättää monta paikkaa
täyttämättä.”(14)

Suuri oikeudenmukaisuuden
rakkaus, aina ilmaistuna yhdessä
lähimmäisenrakkauden kanssa,
yhdessä kullekin henkilölle sopivan



ammatillisen pätevyyden kanssa, on
se kristillinen ase, jota tarvitaan
tehokkaaseen yhteiskunnan
ongelmien ratkaisemiseen. ”Teidän
on tehtävä yliluonnollisesti kaikki,
mitä teette luonnollisesti," neuvoi
pyhä Josemaría; ”ja tuokaa sitten
tämä innokkuus
lähimmäisenrakkauteen, veljeyteen,
ymmärtämiseen, rakkauteen,
kristilliseen henkeen kaikille
maailman kansoille.”[15] Olkaa
varuillanne oppien suhteen, jotka
tarjoavat materialismin lainaamia ja
siksi vääriä ratkaisuja
yhteiskunnallisiin ongelmiin:”ainoa,
mitä tarvitaan kaikkien ihmiskunnan
ongelmien ratkaisemiseen ovat
kristillinen oikeudenmukaisuus ja
lähimmäisenrakkaus.” [16]

Nämä näkökohdat eivät vapauta
kristittyjä (erityisesti niitä, jotka ovat
vastuuasemassa julkisen elämän ja
yhteiskunnan alueilla)
pyrkimyksestä tuntea erittäin hyvin



ne lait, jotka hallitsevat
talouselämää.
”Lähimmäisenrakkaus ei sulje pois
asiantuntemusta”, sanoo
Benediktus XVI, "vaan pikemminkin
vaatii, kannustaa ja elävöittää sitä
sisältä käsin. Tuntemus ei koskaan
ole pelkästään järjen asiaa.Siihen
kuuluu toki laskelmointia ja
kokeilua, mutta jos se pyrkii
olemaan viisautta, joka kykenee
ohjaamaan ihmistäensimmäisten
periaatteiden ja viimeisen
päämääränsä valossa, sitä täytyy
‘maustaa’ lähimmäisenrakkauden
’suolalla’. Toiminta ilman
tuntemustaon sokeaa, ja tuntemus
ilman rakkautta on hedelmätöntä.
Todellakin, ‘aidon
lähimmäisenrakkauden
elähdyttämä henkilöon kykenevä
löytämään kurjuuden syyt ja
keinot taistella sitä vastaan,
voittamaan ne päättäväisesti’
(Paavali VI, paimenkirje Populorum
Progressio, no. 75)."[17]



Yrittäkäämme ymmärtää
syvällisemmin nämä kirkon
opetukset, levittää niitä ja tehdä ne
osaksi ajattelutapaamme ja
päivittäistä toimintaamme.

Kuten aina, pyydän teitä pysymään
läheisesti kiinnittyneinä
rukoustarkoituksiini. Ja
luonnollisesti ensisijainen on aina
rukous paavin ja häntä avustavien
puolesta. Tässä kuussa pidetään
Roomassa piispainsynodin
erityiskokous, jonka aiheena on
kirkon olosuhteet Afrikassa.
Pyytäkäämme Pyhää Henkeä ja myös
pyhän Josemarían esirukousta, että
paavin kanssa kokoontuneet piispat
saisivat Jumalalta valoa ja suurta
hengellistä hedelmää.

On muitakin Opus Dein historian
vuosipäiviä, joita en tässä lähemmin
mainitse. Mutta tunnen suurta
tarvetta korostaa, että kasvaisimme
innossamme tuntea kaikki pyhän



Josemarían elämän askeleet. Hänen
uutteruutensa huolehtia siitä, mitä
taivas oli antanut hänen käsiinsä,
johti hänet palvelemaanuskollisesti
Jumalaa, kirkkoa (mukaan lukien sen
pienen osan siitä, joka on Opus Dei),
hengellisiä tyttäriään ja poikiaan ja
kaikkia ihmisiä, mukaan luettuna
näitä, jotka eivät ymmärtäneet
häntä. On erittäin tärkeää, että
seuraamme hänen jalanjälkiään.

Siunaan teitä kaikella rakkaudella,

Teidän Isänne

+ Javier

Roomassa, lokakuun 1. päivänä 2009

Alaviitteet:

1. Ks. Johannes Paavali II, Saarna
Opus Dein perustajan autuaaksi
julistamisen messussa, 17.5.1992.

2. Jes. 43:1.



3. Pyhä Josemaría, Kristus kulkee
juuri ohi, nro. 47.

4. 1. Moos. 2:15.

5. Johannes Paavali II, Saarna Opus
Dein perustajan pyhäksi julistamisen
messussa, 6.10.2002.

6. Johannes Paavali II, Saarna Opus
Dein perustajan autuaaksi
julistamisen messussa, 17.5.1992.

7. Pyhä Josemaría, Jumalan ystäviä,
nro. 120.

8. Pyhä Josemaría, Kristus kulkee
juuri ohi, nro. 35.

9. Benediktus XVI, kiertokirje Caritas
in veritate,29.6.2009, nro. 25.

10. Benediktus XVI, kiertokirje 
Caritas in veritate,29.6.2009, nro. 25;
vrt. Pastoraalikonstituutio ”Kirkko
nykymaailmassa” (Gaudium et spes),
nro.63.



11. Benediktus XVI,
kiertokirjeCaritas in veritate,
29.6.2009, nro. 11.

12. Benediktus XVI,
kiertokirjeCaritas in veritate,
29.6.2009,nro. 36.

13. Pyhä Josemaría, Jumalan ystäviä,
nro. 172.

14. Pyhä Josemaría, Muistiinpanoja
keskustelutilaisuudesta, 27.11.1972.

15. Pyhä Josemaría, Muistiinpanoja
keskustelutilaisuudesta, 2.6.1974.

16. Pyhä Josemaría, Muistiinpanoja
keskustelutilaisuudesta, 14.4.1974.

17. Benediktus XVI, kiertokirje 
Caritas in veritate, 29.6.2009, nro.30.s

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-lokakuu-2009/


fi-fi/article/prelaatin-kirje-
lokakuu-2009/ (3.2.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-lokakuu-2009/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-lokakuu-2009/

	Prelaatin kirje (lokakuu 2009)

