
opusdei.org

Prelaatin kirje
(huhtikuu 2010)

Huhtikuun kirjeessään piispa
Javier Echevarría kutsuu
meidät pohtimaan sitä ideaa,
että "nöyryytyksellään ja sitä
seuranneella riemuvoitollaan
Herramme on osoittanut meille
polun, jota meidän tulisi kulkea
jokapäiväisessä elämässämme".

25.9.2010

Rakkaat lapseni: varjelkoon Jeesus
tyttäriäni ja poikiani!



Eilen, maaliskuun 31. päivänä, tuli
kuluneeksi 75 vuotta siitä, kun Pyhä
Josemaria ensimmäisen kerran vietti
messua Ferraz –nimisessä
opiskelijakodissa ja jätti pyhimmän
sakramentin tabernaakkeliin.
Huomenna, huhtikuun 2. päivänä, on
kulunut 5 vuotta Johannes Paavali
II:n kuolemasta. Nämä kaksi hyvin
erilaista vuosipäivää herättävät
erityisen kaiun sydämissämme.
Molemmat vuosipäivät osuvat tänä
vuonna pyhälle viikolle. Ne kutsuvat
meitä kulkemaan kristillisen
kutsumuksemme polkua läheisessä
yhteydessä Jeesuksen Kristuksen
kanssa, joka on totisesti läsnä
Pyhässä Eukaristiassa, seuraten
häntä läheisesti hänen pelastavassa
kärsimyksessään.

Pyhä Josemaria ajatteli usein, että
hänen säilytettyään Herramme
keskuksen tabernaakkeliin
apostolinen työ on saanut kokea
suuren kasvun. Varsin pian sen



jälkeen, vaikkei ollutkaan nähtävissä
mitään loppua vaikeuksille (joita
tulemme aina kohtaamaan, koska se
on se tie, jonka Herramme valitsi),
sato alkoi olla yhä runsaampi. Tästä
hän kirjoitti kirjeessään Madrid-
Alcalan hiippakunnan
yleisvikaarille: ”Sen jälkeen, kun
meillä on ollut Jeesus
tabernaakkelissa tässä talossa, se on
ollut erittäin havaittavissa. Hän tuli,
ja työmme lisääntyi sekä
laajuudeltaan että voimaltaan.”(1)

Kaikki muistamme, miten Johannes
Paavali II:n kuolema aiheutti
hengellisen “maanjäristyksen” niin
monissa ihmisissä ja tuotti
suunnatonta hedelmää. Tätä edelsi
vuosia, kuukausia ja viikkoja, joiden
aikana suuri paavi tarjosi –
saarnoillaan ja esimerkillään,
pitkällä sairaudellaan, Jumalalle
omistaneella elämällään ja
kuolemallaan – suurenmoisen
todistuksen siitä, miten Kristusta



seurataan. Varmasti muistamme sen
päättäväisyyden, jolla hän tarttui
pyhään ristiin seuratessamme
televisiosta Ristin Tietä
Pitkäperjantaina, johon hän ei
päässyt osallistumaan.

Nämä ja muut muistikuvat voivat
auttaa meitä perehtyä syvällisemmin
pyhän viikon tapahtumiin. Pyhän
Kolmen Päivän liturgia, joka alkaa
tänä iltana messulla in Cena Domini
(Herran ateria) ja päättyy
Pääsiäisvigilian messuun, muistuttaa
meitä voimakkaasti siitä tavasta,
jonka Jumala on valinnut
lunastaakseen meidät. Pyytäkäämme
Herraltamme runsasta armoa
ymmärtää täydellisemmin tämä
suunnaton lahja, todella
käsittämättömän suuri, jonka hän on
antanut ihmiskunnalle uhrinsa
kautta Ristillä. Mitä päätöksiä olet
tehnyt, jotta et jättäisi Jeesusta yksin?
Pyydätkö häntä tekemään sinusta
todella katuvan sielun? Pyritkö



vilpittömästi välttämään, että
lähtisin pakoon opetuslasten tavoin?

Kommentoidessaan pyhän Paavalin
hymniä kirjeessä filippiläisille, joka
kuvaa Jumalan itsensä alentamista
meidän pelastukseksemme, (2)
Benedictus XVI sanoo: “apostoli
esittää tiivistetysti ja voimakkaasti
koko pelastuksen historian
mysteerin, viitaten Aatamin
ylpeyteen, joka vaikkei ollut Jumala
halusi olla Jumalan kaltainen. Ja hän
panee vastakkain ensimmäisen
ihmisen ylpeyttä, jota me kaikki
tunnemme omassa
olemuksessamme, tosi Jumalan
Pojan nöyryyteen, joka tultuaan
ihmiseksi ei epäröi ottaa
kannettavakseen kaikkia inhimillisiä
heikkouksia, syntiä lukuunottamatta,
ja kulkea aina kuoleman syvyyksiin
asti. Tätä laskeutumista kärsimyksen
ja kuoleman äärimmäisiin
syvyyksiin seuraa hänen
riemuvoittonsa, todellinen kunnia,



rakkauden kunnia, sen rakkauden
joka kulki tien loppuun saakka. Siksi
on oikeudenmukaista, kuten pyhä
Paavali sanoo, että Jeesuksen nimeä
kunnioittaen on kaikkien
polvistuttava, kaikkien niin taivaassa
kuin maan päällä ja maan alla, ja
jokaisen kielen on tunnustettava Isän
Jumalan kunniaksi: Jeesus Kristus on
Herra (Fil 2:10-11).”(3)

Pysähtykäämme mietiskelemään
näitä apostoli Paavalin sanoja, jotka
kuulemme jälleen kerran
pitkäperjantaina ennen
kärsimyskertomuksen lukemista
pyhän Johanneksen evankeliumin
mukaan. Ne ovat ikäänkuin ovi, joka
sallii meidän päästä osallisiksi
Jumalan suunnitelmista, jotka niin
usein eriävät inhimillisistä
suunnitelmista. Ottakaamme
mielellään vastaan vastoinkäymiset,
jotka Jumala sallii tai lähettää meille,
varmoina siitä, että ne ovat
osoituksia hänen rakkaudestaan



samalla tavoin kuin olivat hänen
Poikansa kärsimys ja kuolema.
“Tämä kaikki,” sanoi Benedictus XVI,
”ei ollut synkän mekanismin tai
sokean kohtalon tuotetta:
pikemminkin se oli hänen oma
vapaa valintansa, joka oli seurausta
jalosta kuuliaisuudesta Isän
pelastussuunnitelmaa kohtaan. Ja
kuolema, jonka hän kohtasi, Paavali
lisää, oli ristiinnaulitsemisen
kuolema, joka oli kaikkein
nöyryyttävin ja alentavin
kuviteltavissa oleva kuolema. Tämän
kaiken”, pyhä Isä jatkaa,
”maailmankaikkeuden Herra teki
rakkaudesta meitä kohtaan:
rakkaudesta hän halusi ‘mitätöidä
itsensä’ ja tulla meidän veljeksemme;
rakkaudesta hän jakoi tilamme,
jokaisen miehen ja naisen tilan.”(4)

Nöyryytyksellään ja sitä seuranneella
riemuvoitollaan Herramme on
osoittanut meille polun, jota meidän
tulisi kulkea jokapäiväisessä



elämässämme. “Jos olemme
uskollisia hänelle, Jeesuksen oma
elämä,” kirjoitti pyhä Josemaria,
“tulee jollain tavalla toistumaan
meistä itsekunkin elämässä, sekä
sisäisessä kehityksessä –
pyhittymisessä - että ulkoisessa
käytöksessä.”(5) Siten Pyhän Hengen
vaikutuksesta henkilökohtaisen
yhteistyömme avulla tulevat
Kristuksen piirteet vähitellen
näkyville meissä. Myös Ristin tien
asemia seuratessamme, voimme
syvällisesti mietiskellä Isämme
kirjoittamia sanoja: “Herra, pyydän
sinulta, että tekisin päätöksen
irrottaa katumuksellani kurjan
pahvinaamion, jonka olen itse
väärentänyt surkeuksillani... Silloin,
vain silloin, kontemplaation ja
puhdistautumisen tiellä voin
omaksua elämäsi aidot piirteet.
Vähitellen me tulemme yhä
enemmän sinun kaltaisiksi. Me
olemme silloin toisia Kristuksia, itse
Kristus, ipse Christus.”(6)



Tyttäreni ja poikani, pyydän
Jumalalta, että ymmärtäisimme
perusteellisesti sen, että suurin
rakkauden ja onnen osoituksemme
on itsemme alentaminen, koska
silloin Jumala täyttää meidät ääriä
myöten. Älkäämme unohtako niihin
säkeisiin – vaatimattomiin, sanoi
Isämme – sisältyvää suurta totuutta,
jotka tulivat Pyhän Josemarian
huulille: Jeesuksen sydän, joka
valaisee minut,/tänään sanon, että
olet rakkauteni ja hyvyyteni,/tänään
olet antanut minulle ristisi ja
orjantappurasi,/tänään sanon, että
rakastat minua.

Herramme kohtelee meitä näin –
antamalla meille osuuden Rististään -
pyhittääkseen meidät, ja sallii myös
itse kirkon kärsiä monista
hyökkäyksistä. “Tämä ei ole mitään
uutta,” sanoi kerran pyhä Josemaría.
“Siitä saakka, kun Jeesus Kristus
perusti kirkon, tämä äitimme on
kärsinyt jatkuvaa vainoa. Menneinä



aikoina näitä hyökkäyksiä on tehty
avoimesti. Nyt, monissa tapauksissa,
vaino on peiteltyä. Mutta tänään,
kuten eilenkin, kirkkoa vastaan
jatkuvasti taistellaan.”(7)

Minkään tällaisen ei tulisi yllättää
meitä. Herramme ilmoitti
apostoleille: Jos maailma vihaa teitä,
muistakaa, että ennen teitä se on
vihannut minua. Jos te kuuluisitte
tähän maailmaan, se rakastaisi teitä,
omiaan. Mutta te ette kuulu
maailmaan, koska minä olen teidät
siitä omikseni valinnut, ja siksi
maailma vihaa teitä. Muistakaa, mitä
teille sanoin: ei palvelija ole
herraansa suurempi. Jos minua on
vainottu, vainotaan teitäkin. Jos
minun sanaani on kuultu, kuullaan
myös teidän sanaanne.(8)

Varmasti aika ajoin nämä
hyökkäykset katolista oppia, paavia
ja piispoja vastaan voimistuvat.
Papeille nauretaan kuten muillekin,



jotka yrittävät elää moraalisesti
ylevää elämää. Katolisia maallikoita,
jotka käyttävät vapauttaan ja
yrittävät valaista yhteiskunnan
lakeja ja rakenteita evankeliumin
valossa, syrjitään. Olen varma, että
olette kaikki surullisia näiden
ihmisparkojen puolesta, joiden
mielissä ja sieluissa on tilaa vain
katkeruudelle. Tuokaamme heidät
rukouksissamme Herramme luo.

Näiden tilanteiden edessä meidän ei
tulisi menettää rohkeuttamme tai
tuntea pelkoa. Meidän tulisi tuntea
veljellistä surua niiden puolesta,
jotka ovat erehtyneet, ja rukoilla
heidän puolestaan. Palkitkaamme
paha hyvällä ja päättäkäämme olla
yhä iloisemmin uskollisia ja
apostolisempia. Muistuttakaamme
mieliimme Pyhän Josemarían ilmaus
“Jumala ja uskallus” Opus Dein
alkuvuosina, jolloin vaikeudet kirkon
elämässä eivät olleet tämänhetkisien
pienempiä. Pohtikaamme Herramme



sanoja, joita äsken lainasin: Jos he
ovat vainonneet minua, he vainoavat
myös teitä; jos he pitivät sanani, he
pitävät teidänkin sananne. Jumala ei
häviä taisteluita. Määrättömällä
rakkaudellaan ja
kaikkivoipaisuudellaan hän saa
aikaan pahasta hyvää.

Vaikka usein jotkut huusivat voittoa,
koska ajattelivat saaneensa kirkkoa
loppuun, Kristuksen morsian on aina
noussut entistä kauniimpana ja
puhtaampana, jatkaakseen
olemassaoloaan pelastuksen
välineenä kansojen keskuudessa.
Pyhä Augustinus jo kiinnitti tähän
huomiota omana aikanaan sanoissa,
joita isämme lainasi yhdessä
saarnoistaan. “Jos kerran kuulette
loukkaavia sanoja ja huutoja
suunnattavan kirkkoa vastaan,
osoittakaa niille vailla rakkautta
eläville inhimillisyydellä ja
rakkaudella, etteivät he voi
käyttäytyä noin pahoin äitiä kohtaan.



He hyökkäävät häntä vastaan nyt
rangaistuksetta, koska hänen
kuningaskuntansa, joka on hänen
mestarinsa ja perustajansa
valtakunta, ei ole tästä maailmasta.
“Niin kauan kuin vehnä valittaa
oljen joukossa, niin kauan kuin
vehnän tähkät huokaavat
ohdakkeiden seassa, niin kauan kuin
armon astiat valittavat vihan
astioiden seassa, niin kauan kuin lilja
nyyhkyttää orjantappuroiden seassa,
on aina oleva vihollisia, jotka
sanovat: Milloin hän kuolee ja hänen
nimensä katoaa? He ajattelevat: on
tuleva aika, jolloin kirkko häviää
eikä kristittyjä enää ole... Mutta, kun
he sanovat näin, he väistämättä
kuolevat. Ja kirkko pysyy (Pyhä
Augustinus, En. In Ps., 70, II, 12).”(9)

Joskus saatamme toivoa, että Jumala
osoittaisi voimansa vapauttamalla
kirkon lopullisesti niistä, jotka sitä
vainovat. Ja ehkä mekin
haluaisimme sanoa: Miksi sallit



heidän nöyryyttää tällä tavoin
kansaa, jonka olet pelastanut? Tämä
on se valitus, jonka pyhä Johannes
Ilmestyskirjassaan panee niiden
huulille, jotka ovat todistaneet
Kristuksesta kuolemallaan: Näin
alttarin alla niiden sielut, jotka oli
tapettu Jumalan sanan ja oman
todistuksensa tähden. Ne huusivat
kovalla äänellä:”Kuinka kauan
kestää, Valtias, sinä Pyhä ja Tosi,
ennen kuin lausut tuomiosi ja kostat
meidänt veremme maan
asukkaille?”(10) Vastaus ei viivy
kauan: Niitä... kehotettiin
odottamaan rauhassa vielä vähän
aikaa, kunnes niitä ja niiden veljiä,
niiden lailla surmattuja Jumalan
palvelijoita, olisi täysi määrä.(11)

Näin Jumala toimii. Ne, jotka
todistivat Kristuksen pidättämisen,
hänen epäpyhän oikeudenkäyntinsä,
hänen epäoikeudenmukaisen
tuomitsemisensa, hänen
epäarvokkaan kuolemansa, tekivät



sen virhepäätelmän, että siinä oli
kaiken loppu. Kuitenkaan,
ihmiskunnan pelastus ei ole koskaan
ollut lähempänä kuin silloin, kun
Jeesus vapaaehtoisesti kärsi
puolestamme. “Miten suurenmoinen
ja samalla hämmästyttävä tämä
mysteeri on!” pyhä Isä komentoi.
”Emme voi koskaan riittävästi
mietiskellä tätä totuutta. Vaikka hän
oli Jumala, Jeesus ei halunnut tehdä
tästä jumalallisesta oikeudestaan
yksityisomaisuuttaan; hän ei
halunnut käyttää jumalallista
olemustaan, loistavaa arvokkuuttaan
ja valtaansa, voiton välineenä.”(12)

Herramme haluaa, että Mystisen
Ruumiinsä jäsenissä toteutuisi
alennuksen ja ylentämisen salaisuus,
jonka kautta hän toteutti
vapahduksen. “Pitkäperjantai on
surun täyttämä päivä, mutta se on
samalla erityisen otollinen päivä
herättämään uudelleen uskomme,
vahvistamaan toivomme ja



rohkeutemme, jotta jokainen meistä
voi kantaa omaa ristiä nöyryydellä,
luottaen ja antautuen itsemme
Jumalaan, varmana hänen tuestaan
ja hänen voitostaan. Tämän päivän
liturgiassa lauletaan: O Crux, ave,
spes unica Eläköön, oi risti, ainoa
toivomme!”(13) Ehdotan teille jotain,
mitä näin isämme tekevän:
tunnustelevan ja mietiskelevän,
tehden erityisesti omikseen nuo
sanat, jotka toistetaan erityisellä
tavalla Pyhän Viikon aikana:
Adoramus te, Christe, et benedicimus
tibi. Quia per sanctam Crucem tuam
redemisti mundum! Palvomme
sinua, oi Kristus, ja ylistämme sinua.
Sillä pyhän ristisi kautta olet
lunastanut maailman!

Hänen loistavan ylösnousemuksensa
valossa, joka seurasi Kristuksen
kuolemaa ja hautaamista,
tapahtumat, jotka tuottavat meille
tuskaa tai kärsimystä, saavat
todellisen merkityksensä.



Pyrkikäämme siis ymmärtämään
niitä tällä tavoin, rakastaen joka
hetki Jumalan tahtoa, joka, vaikka ei
halua pahaa, sallii sen
kunnioittaakseen meidän
vapauttamme ja saadakseen armon
loistamaan entistä voimakkaammin.
Ja yrittäkäämme auttaa niitä monia
muita ihmisiä, jotka ehkä ovat
hämmentyneitä tai eksyneet
suunnasta, ymmärtämään tämä.

“Mitä tahansa tapahtuukaan, Kristus
ei hylkää morsiantaan.”(14)
Herramme asuu edelleen kirkossaan,
johon hän on lähettänyt Pyhän
Hengen olemaan hänen kanssaan
ikuisesti. “ Jumalan suunnitelmat
olivat nämä: Jeesus, kuollen ristillä,
antoi meille totuuden ja elämän
Hengen. Kristus pysyy kirkossaan:
sen sakramenteissa, sen liturgiassa,
sen julistuksessa, kaikessa sen
toiminnassa.” (15) Ja isämme lisää: “
Vain silloin kun ihminen, ollessaan
uskollinen armoa kohtaan, päättää



ripustaa sielunsa keskelle ristin,
kieltäen itsensä Jumalan rakkauden
tähden, ollessaan todella vapaa
itsekkyydestä ja kaikesta väärästä
inhimillisestä varmuudesta, toisin
sanoen, kun hän elää todella uskosta,
niin silloin ja vain silloin hän saa
ylitsepursuavasti Pyhän Hengen
suuren tulen, suuren valon, suuren
lohdutuksen.”(16)

Tämän kuun 23. päivänä vietämme
jälleen kerran Isämme ensimmäisen
pyhän Kommuunion muistopäivää.
En tiedä, miten kuvailisin teille
hänen iloaan, hänen palvontaansa,
hänen eukaristista intoaan tuona
kiirastorstaina. Mutta voin kertoa
teille, että hänen kiitoksensa ja
Jeesuksen Kristuksen palvontansa
pyhässä ehtoollisessa olivat
esimerkillisiä: kaikki näytti hänestä
pieneltä ja hän pyysi Herraamme
pyhässä Sakramentissa opettamaan
hänelle rakastamaan, jotta hän
opettaisi meitä rakastamaan.



Tässä kuussa on muitakin Opus Dein
historian vuosipäiviä: jätän sen
teidän terveen uteliaisuutenne
varaan, jotta hyvinä tyttärinä ja
poikina tietäisimme, miten kiittää
Pyhää Kolminaisuutta hänen
hyvyydestään meitä kohtaan. Nyt
muun muassa niistä hengellisistä
hedelmistä, joita viime
viikonloppuna tekemäni Palermon
matka tuotti.

Rukoilkaa edelleenkin innokkaasti
Paavin ja hänen avustajiensa
puolesta, kuin myös kaikkien minun
rukoustarkoitusteni puolesta. Se
”tunnussana”, jota ehdotan teille on
sama, minkä Pyhä Josemaría esitti
Opus Dein alkuvaiheissa: “Jumala ja
uskallus”, usko ja rohkeus, toivoon
perustuva optimismi.
Syventäkäämme ystävyyden ja
luottamuksen apostolaattia, joka on
Opus Dein omaista, välittämättä siitä,
mitä muut saattavat ajatella,
perustuen uskon ja uhrauksen



elämään ja mahdollisimman hyvin
tehtyyn ammattityöhön. Ja Jumala on
toteuttava kaiken ”nopeammin,
runsaammin ja paremmin” kuin
olemme koskaan voineet kuvitella.

Kaikella kiintymykselläni siunaan
teitä,

Teidän Isänne

+ Javier

Rooma, 1. huhtikuuta 2010

Alaviitteet:

1. Pyhä Josemaría, Kirje Don
Francisco Moranille, 15.05.1935. (vrt.
Andrés Vázquez de Prada, Opus Dein
perustaja. Vol. I, s. 421).

2. Vrt. Fil 2:10-11.

3. Benedictus XVI, Puhe
yleisaudienssissa, 8.4.2009.



4. Benedictus XVI, Puhe
yleisaudienssissa, 8.4.2009

5. Pyhä Josemaría, The Forge, nro.
418.

6. Pyhä Josemaría, Ristin tie, Kuudes
asema.

7. Pyhä Josemaría, Saarna Kirkon
yliluonnollinen päämäärä, 28.5.1972.

8. Joh. 15:18-20.

9. Pyhä Josemaría, Saarna
Uskollisuus kirkolle, 4.6. 1972.

10. Ilm. 6:9-10.

11. Ilm. 6:11.

12. Benedictus XVI, Puhe kansalle,
8.4.2009

13. Benedictus XVI, Puhe kansalle,
8.4.2009



14. Pyhä Josemaría, Saarna
Uskollisuus kirkolle, 4.6. 1972.

15. Pyhä Josemaría, Kristus kulkee
juuri ohi, nro. 102.

16. Pyhä Josemaría, Kristus kulkee
juuri ohi, nro. 137.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/prelaatin-kirje-
huhtikuu-2010/ (3.2.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-huhtikuu-2010/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-huhtikuu-2010/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-huhtikuu-2010/

	Prelaatin kirje (huhtikuu 2010)

