
opusdei.org

Prelaatin kirje
(heinäkuu 2010)

Prelaatti kertoo kirjeessään,
että työn muuttaminen
rukoukseksi” on Opus Dein
sanoman syvin olemus.
”Samoin kuin pyhittyminen
myös päivittäinen yrityksemme
elää syvässä yhteydessä
Jumalaan maailman
moninaisissa eri tilanteissa
asettaa meille tärkeän
tavoitteen saavutettavaksi.”

5.8.2010



Rakkaat lapseni, suojelkoon Jeesus
tyttäriäni ja poikiani puolestani!

Kolmekymmentäviisi vuotta on
kulunut siitä kesäkuun 26. päivästä
vuonna 1975, kun Jumala kutsui
Isämme nauttimaan ikuisesta
läsnäolostaan taivaaseen. Niin kuin
edellisinä vuosipäivinä, niin myös
tänä vuonna lukemattomat ihmiset
ympäri maailmaa osallistuivat pyhän
Josemarían kunniaksi vietettyihin
messuihin hänen liturgisena
juhlapäivänään. Kaikkialta kuului
syviä kiitollisuudenosoituksia
Jumalalle siitä, että Hän antoi
maailmalle ja kirkolle paimeneksi
pyhän perustajamme, joka toimii
edelleen mallina kristilliselle
elämälle ja esirukoilijana kaikille
hengellisille ja aineellisille
tarpeillemme.

Juuri viettämämme juhla tarjoaa
meille mahdollisuuden pohtia myös
sitä jumalaisesta tahdosta



kumpuavaa viestiä, jota pyhä
Josemaría levitti maailmassa:
Jumalan armosta me voimme ja itse
asiassa meidän myös täytyy
ponnistella saavuttaaksemme
pyhyyden – rakkauden täyteyden
syvässä yhteydessä Jumalaan –
työssämme, joka on tehty uskollisesti
valmiiksi pienintä yksityiskohtaa
myöten, ja muissa jokapäiväisen
elämämme tilanteissa.

Syventykäämme mietiskelemään
tämän opetuksen syvintä tarkoitusta:
pyrkimystä muuttaa työ –
manuaalinen tai intellektuaalinen –
todelliseksi rukoukseksi. Voimme
lukea evankeliumista suoraan, että
meidän tulee aina rukoilla, koskaan
lannistumatta [1]. Pyhä Paavali lisää
vielä: sine intermissione orate [2],
rukoilkaa lakkaamatta. Tämä
kehotus saa vahvasti jo käskyn
piirteitä. Mutta sitä olisi mahdotonta
saavuttaa, jos erehtyisimme
tulkitsemaan sen niin, että meidän



tulee rukoilla lakkaamatta suullisesti
tai edes sisäisesti – sitä olisi
mahdotonta nykyisessä maallisessa
tilanteessamme: jokapäiväisten
tehtäviemme suorittaminen,
kuuluivatpa ne sitten perheen, työn,
sosiaalisen elämän, urheilun tai
jonkun muun vastaavan piiriin,
vaativat usein täyttä
keskittymistämme ja lujaa
tahdonvoimaa, emmekä myöskään
saa unohtaa välttämätöntä
tarvettamme saada riittävästi unta.
Tässä yhteydessä mieleeni juolahtaa
muisto pyhän Josemarían
innostuksesta, kun hän vuosia
opetettuaan meidän pystyvän
muuttamaan jopa nukkumisemme
rukoukseksi luki otteen pyhältä
Hieronymukselta, jossa esitettiin tuo
aivan sama ajatus. [3]

Mutta meidän täytyy tarkastella tätä
Mestarin vaatimusta sen todellisessa
merkityksessä. Hän kutsuu meitä
elävöittämään ja näin muuttamaan



innolla rukoukseksi koko
inhimillisen olemassaolomme sen
kaikkine eri puolineen: rukoukseksi,
joka on ”jatkuvaa kuin sydämiemme
syke” [4], vaikka se ei usein tulekaan
ilmaistuksi sanoin. Tämä on juuri se
opetus, jonka pyhä Josemaria halusi
välittää tyttärilleen ja pojilleen sekä
kaikille niille, jotka haluavat etsiä
pyhyyttä Opus Dein hengen
mukaisesti. ”Opus Dein ase ei ole työ,
vaan rukous. Tämän vuoksi me
muutamme työmme rukoukseksi ja
näin meistä tule kontemplatiivisia
sieluja.” [5]

Työn muuttaminen rukoukseksi.
Samoin kuin pyhittyminen myös
päivittäinen yrityksemme elää
syvässä yhteydessä Jumalaan
maailman moninaisissa eri
tilanteissa asettaa meille tärkeän
tavoitteen saavutettavaksi;
tavoitteen, jonka voimme uskomme
mukaan saavuttaa armon
vaikutuksesta. ”On välttämätöntä



elää sellaisen hengellisyyden
mukaisesti, joka auttaa uskovia
saavuttamaan pyhyyden
työssään,” [6] paavi Benedictus sanoi
puhuessaan pyhästä Joosefista.
Ainoastaan asettamalla tavallisen
työn ja pyhyyden janon rinta rinnan,
voi suurin osa kristityistä vakavasti
tavoitella kristillisen elämän
täyteyttä.

Lukiessaan tyttäriensä ja poikiensa
kirjeitä meidän Isämme liikuttui
usein syvästi ja kiitti niistä hartaasti
Jumalaa. Mieleeni nousee esimerkki
Opus Deihin kuuluvasta
maanviljelijästä, joka kertoi
Isällemme, että hänellä oli tapana
herätä hyvin aikaisin ja rukoilla
Herraamme sen puolesta, että
Isämme olisi saanut hyvät yöunet.
Myöhemmin tuo maanviljelijä
rukoili Memorare rukouksia ("Muista
oi lempein Neitsyt Maria" rukous) ja
muita rukouksia kyntäessään
traktorilla peltojaan. Perustajamme



oli todella iloinen kuullessaan, miten
kontemplatiivinen elämä toteutui
maatilatöidenkin keskellä.

Uuden vuosituhannen alussa
kirjoittamassaan apostolisessa
kiertokirjeessä Jumalan palvelija
Johannes Paavali II kutsui kaikkia
ihmisiä pyhyyteen: ”Tätä ideaalia
täydellisyydestä ei tule ymmärtää
väärin, niin kuin se muka edellyttäisi
jonkinlaista poikkeuksellista
olemassaolon tasoa, jota eivät voi
saavuttaa kuin ne harvat ja erityiset
'pyhyyden esitaistelijat'. Pyhyyteen
johtavia polkuja on lukuisia, ja se
oikea löytyy seuraamalla sitä
erityistä jokaiselle annettua omaa
kutsumusta... On tullut aika
muistuttaa tosissaan kaikkia ihmisiä
tästä korkeasta tavoitteesta
tavallisessa kristillisessä elämässä:
koko kristittyjen yhteisön ja kaikkien
eri perheiden elämän täytyy
suuntautua kulkemaan tätä tietä
pitkin.”[7]



Meidän Isämme alati painotti tätä
opetusta muistuttaen, että
”kontemplaatio ei ole varattu vain
pienelle etuoikeutettujen joukolle.
Vain ne ihmiset,” hän kertoi
tyypillisellä kuvailevalla tavallaan
kaivertaen sanansa paremmin
kuulijoiden mieliin, ”joilla on ohut
kerros tietoa uskonnosta, luulevat,
että kontemplatiiviset ihmiset elävät
koko päivänsä ekstaasinomaisessa
tilassa. Tämä osoittaa suurta
naiiviutta. Luostarimunkit täyttävät
päivänsä sadoilla eri töillä: heidän
täytyy pitää luostarinsa puhtaana ja
järjestyksessä sekä ponnistella
ansaitakseen elantonsa. Saan usein
kirjeitä sääntökuntalaisilta, niin
miehiltä kuin naisilta, jotka haluavat
osoittaa kiintymyksensä ja
innostuksensa Opus Deita kohtaan ja
kertoa, kuinka paljon he rukoilevat
puolestamme. Toisin kuin monet
muut, he ymmärtävät maallista
elämäntapaamme kontemplatiivisina
sieluina maailman keskellä,



jokapäiväisissä toimissamme. Avoin
katu on meidän sellimme, siinä on
sulkeutuneisuutemme. Kuinka
suolan maun voisi häivyttää? On
oltava tarkkoina, ettemme jätä
mitään hedelmättömäksi. Sen vuoksi
juuri tämän maailman todellisuus
toimii eristyneisyytemme
mittana .”[8]

Juuri niin kuin keuhkojen täytyy
saada ilmaa ja veren virrata elämän
ylläpitämiseksi, niin täytyy sielunkin
pysyä lakkaamatta yhteydessä
Jumalaan. Tämän vuoksi todellinen
hurskaus saa ihmisen omistamaan
joka hetken Jumalalle: työn ja levon,
ilot ja surut, voitot ja
epäonnistumiset, unet ja
valveillaolon hetket. Asia on niin
kuin Don Alvaro kirjoitti vuonna
1984: ”maallisten töiden ja henkisen
elämän, työn ja rukouksen, välillä ei
pitäisi olla vain joko enemmän tai
vähemmän onnistunutta 'aselepoa',
vaan niiden tulee olla täysin yhtä,



sulautuneina yhteen ilman
halkeamia. Työ vaatii rukousta, ja
rukouksen tulee kantaa läpi
työn.” [9]

Vaikka olemme armon vaikutuksen
alaisia, meidän täytyy silti itse
jatkuvasti ponnistella
saavuttaaksemme tämän autuaan
tilan. Yleensä se tapahtuu pienten
yksityiskohtien kautta kuten
lausumalla lyhyen rukouksen
vaihtaessamme työtehtävää tai
hengähtäessämme hetkeksi,
kohdistamalla katseemme
krusifiksiin tai taivaallisen Äitimme
kuvaan, jonka olemme asettaneet
vaivihkaa työmme äärelle tai
tekemällä muuta vastaavaa. Kaikki
tämä auttaa meitä pitämään
sielumme jatkuvasti lähellä Jumalaa
– muulloinkin kuin messun aikana
tai erityisinä rukoushetkinä. Vaikka
joudumme usein syventymään koko
keskittymiskyvyllämme niihin töihin,
joita meillä on eri ammateissamme,



meidän sielumme pysyy kuitenkin
lähellä Herraamme käyden dialogia
hänen kanssaan: dialogia, joka ei
koostu sanoista tai edes tietoisista
ajatuksista, vaan ennemminkin
sydämen pienistä liikahduksista,
jotka saavat meidät tekemään
rakkaudella kaiken pienintä
yksityiskohtaa myöten valmiiksi ja
tarjoamaan työtämme taivaalliseksi
uhriksi.

Toimiessamme tällä tavoin me
muutamme työpaikkamme
areenaksi, jossa voimme harjoittaa
mitä erilaisimpia inhimillisiä ja
yliluonnollisia hyveitä: ahkeruutta
toimissamme, järjestelmällisyyttä
ajankäytön ja työn suhteen, urheutta
saada tehtävämme täytettyä,
huolellisuutta pieniä yksityiskohtia
myöten ja todellista ja vilpitöntä
rakkautta, joka näkyy pienin
huomaavaisin teoin työtovereita
kohtaan.



”Olkaa varmat siitä, ettei ole vaikeaa
muuttaa työtä rukoilevaksi
vuoropuheluksi. Heti, kun uhraatte
työnne Jumalalle ja ryhdytte siihen,
hän jo kuulee ja rohkaisee teitä.
Keskellä jokapäiväistä työtä
pääsemme siten osallisiksi
kontemplatiivisten sielujen
elämäntapaan. Meidät valtaa
varmuus siitä, että Hän katselee
meitä. Kenties Hän pyytää meitä
voittamaan itsemme uudelleen. Hän
haluaa sitä pientä uhria: hymyä
hankalalle ihmiselle, ryhtymistä
ensiksi siihen kaikkein
vastenmielisimpään mutta
kiireelliseen tehtävään,
järjestelmällisyyttä ja huolellisuutta
pikkuseikoissa, kestävyyttä
velvollisuuksien täyttämisessä
silloinkin, kun niistä olisi helppo
päästä eroon, ja jättämättä mitään
huomiseksi, minkä voi tehdä jo
tänään. Tämän kaiken me teemme
miellyttääksemme Isä Jumalaamme!
Olet ehkä asettanut työpöydällesi tai



johonkin muuhun huomiota
herättämättömään paikkaan
krusifiksin, joka auttaa sinua
pitämään yllä kontemplaation
henkeä ja joka opettaa mielellesi ja
sielullesi palvelemaan alttiisti
Jumalaasi ja toisia.”[10]

Sillä samalla painokkuudella, jolla
Isämme vaati meitä muuttamaan
työmme rukoukseksi, hän myös
muistutti meitä pitämään tiukasti
kiinni niistä hetkistä, jotka
uhraamme suoraan Herrallemme:
messusta ja kommuuniosta, sisäisen
rukouksen hetkistä, ruusukon
rukoilemisesta ja muista hurskaista
toimituksista, joilla on pitkät
perinteet kirkossa. Näiden
toimitusten täyttäminen vaatii
erityistä huolellisuutta ja huomiota
juuri silloin, kun eteemme kasaantuu
suurempia esteitä: ehkä töissä on
erityisen tiukka aikataulu tai
saatamme tuntea väsymystä tai
rukouksen kuivuutta, joita kuka



tahansa meistä voi joskus kokea.
”Tällaisia toimituksia”, Don Alvaro
muistutti, ”ei saa pitää keskeytyksinä
työlle omistetussa päivässämme. Ne
eivät ole mitään välihuomioita
päivämme tapahtumissa.
Rukoillessamme me emme hylkää
'profaaneja' toimiamme
keskittyäksemme välillä
'sakraaleihin' velvollisuuksiimme.
Rukous on päinvastoin se kaikista
intensiivisin osoitus
asennoitumisesta, jonka kristitty
kohdistaa kaikkiin toimiinsa, ja se
synnyttää syvän yhteyden niiden
töiden välillä, joita teimme ennen
rukousta ja niiden, jotka aloitamme
rukouksen jälkeen. Ja samalla tavoin
meidän tulee hyödyntää niitä
ajatuksia ja asioita, jotka juolahtavat
mieleemme työmme aikana, ja
ruokkia niillä sisäisen ja suullisen
rukouksemme liekkiä saadaksemme
näin aina uusia innoituksia
palvonnallemme,
kiitollisuudellemme ja



antautumisellemme, jotka
osoitamme Jumalalle.” [11]

Muutaman päivän kuluttua lähden
matkalle, jonka aikana käyn
Ecuadorissa, Perussa ja Brasiliassa,
ollakseni tyttärieni ja poikieni kanssa
ja rohkaistakseni heitä apostolisessa
työssä. Pyydän jälleen kerran, että
olisitte mukana matkallani
rukouksienne välityksellä omistaen
Jumalalle työnne tai leponne, jos
olette nauttimassa lomasta.
Pysytelkää lähellä Jumalaa näinä
päivinä muistellen, mitä Isämme
opetti meille: ”Olen aina pitänyt
lepoa aikana, jolloin voin panna
päivittäiset askareeni hetkeksi
syrjään; en suinkaan joutenolona.
Lepo on palautumista, jolloin
voimme kerätä voimia, saada ideoita
ja tehdä suunnitelmia. Toisin sanoin
se tarkoittaa työnvaihdosta, jotta
voimme palata myöhemmin
päivittäiseen työhömme uudella
innolla.” [12]



Tässä kuussa vietämme myös 75.
vuosipäivää siitä, kun rakas Don
Alvaro sanoi Herrallemme: tässä
olen! Kääntäkäämme
uskollisuutemme, teidän ja minun,
hänen esirukoustensa varaan, jotta
se pysyisi lujana ja kokonaisena joka
päivä ja jotta auttaisitte minua
rukoustarkoituksissani.

Kaikella rakkaudellani siunaan teitä

Isänne

+ Javier

Pamplona, 1. heinäkuuta 2010

[1] Luuk. 18:1

[2] 1. Tess. 5:17

[3] vrt. Pyhä Hieronymus, Tutkielma
psalmeista, Kommentaari 1.
psalmista (CCL. 78, 5-6)

[4] Pyhä Josemaría, Es Cristo que
pasa (Kristuksen kulkiessa ohi), nro 8



[5] Pyhä Josemaría, muistiinpanoja
juttelutuokiosta, 23. huhtikuuta 1959

[6] Benedictus XVI, saarna, 19.
maaliskuuta 2006

[7] Johannes Paavali II, Apostolinen
kiertokirje Novo Millennio Ineunte,
6. tammikuuta 2001, nro 31

[8] Pyhä Josemaría, muistiinpanoja
juttelutuokiosta, 30. lokakuuta 1964

[9] Don Alvaro del Portillo, ”Il lavoro
si trasformi in orazione”,
lehtiartikkeli Il Sabato -lehdessä, 7.
joulukuuta 1984 (Rendire amabile la
verità, Libreria Editrice Vaticana,
Rooma, 1995, sivu 649)

[10] Pyhä Josemaría, Jumalan
ystäviä, nro 67

[11] Don Alvaro del Portillo, op. cit.,
sivut 650-651

[12] Pyhä Josemaría, Surco (Kyntö),
nro 514



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/prelaatin-kirje-
heinakuu-2010/ (23.1.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-heinakuu-2010/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-heinakuu-2010/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-heinakuu-2010/

	Prelaatin kirje (heinäkuu 2010)

