opusdei.org

Prelaatin kirje
(heinakuu 2010)

Prelaatti kertoo kirjeessaan,
ettd tyon muuttaminen
rukoukseksi” on Opus Dein
sanoman syvin olemus.
”Samoin kuin pyhittyminen
myo0s pdaivittdinen yrityksemme
elaa syvassa yhteydessa
Jumalaan maailman
moninaisissa eri tilanteissa
asettaa meille tarkean
tavoitteen saavutettavaksi.”

5.8.2010



Rakkaat lapseni, suojelkoon Jeesus
tyttaridni ja poikiani puolestani!

Kolmekymmentaviisi vuotta on
kulunut siitd kesdkuun 26. paivasta
vuonna 1975, kun Jumala kutsui
Isimme nauttimaan ikuisesta
lasnédolostaan taivaaseen. Niin kuin
edellisind vuosipaivind, niin myaos
tdnd vuonna lukemattomat ihmiset
ympari maailmaa osallistuivat pyhan
Josemarian kunniaksi vietettyihin
messuihin hdnen liturgisena
juhlapéivanaan. Kaikkialta kuului
syvia kiitollisuudenosoituksia
Jumalalle siitd, ettd Han antoi
maailmalle ja kirkolle paimeneksi
pyhan perustajamme, joka toimii
edelleen mallina kristilliselle
elamalle ja esirukoilijana kaikille
hengellisille ja aineellisille
tarpeillemme.

Juuri viettamamme juhla tarjoaa
meille mahdollisuuden pohtia myds
sitd jumalaisesta tahdosta



kumpuavaa viestia, jota pyhéa
Josemaria levitti maailmassa:
Jumalan armosta me voimme ja itse
asiassa meidan myos taytyy
ponnistella saavuttaaksemme
pyhyyden — rakkauden tayteyden
syvassa yhteydessa Jumalaan —
tyossdmme, joka on tehty uskollisesti
valmiiksi pienintd yksityiskohtaa
myoten, ja muissa jokapaivaisen
elamamme tilanteissa.

Syventykdamme mietiskelemaan
taman opetuksen syvinta tarkoitusta:
pyrkimysta muuttaa tyo —
manuaalinen tai intellektuaalinen -
todelliseksi rukoukseksi. Voimme
lukea evankeliumista suoraan, etta
meidan tulee aina rukoilla, koskaan
lannistumatta [1]. Pyha Paavali lisda
vield: sine intermissione orate [2],
rukoilkaa lakkaamatta. Tama
kehotus saa vahvasti jo kaskyn
piirteitd. Mutta sité olisi mahdotonta
saavuttaa, jos erehtyisimme
tulkitsemaan sen niin, ettd meidan



tulee rukoilla lakkaamatta suullisesti
tai edes sisdisesti — sitd olisi
mahdotonta nykyisessd maallisessa
tilanteessamme: jokapaivaisten
tehtaviemme suorittaminen,
kuuluivatpa ne sitten perheen, tyon,
sosiaalisen elaman, urheilun tai
jonkun muun vastaavan piiriin,
vaativat usein taytta
keskittymistdmme ja lujaa
tahdonvoimaa, emmeka myodskaan
saa unohtaa valttdmatonta
tarvettamme saada riittavasti unta.
Téassa yhteydessa mieleeni juolahtaa
muisto pyhan Josemarian
innostuksesta, kun han vuosia
opetettuaan meiddn pystyvan
muuttamaan jopa nukkumisemme
rukoukseksi luki otteen pyhalta
Hieronymukselta, jossa esitettiin tuo
aivan sama ajatus. [3]

Mutta meidan taytyy tarkastella tata
Mestarin vaatimusta sen todellisessa
merkityksessa. Han kutsuu meita
elavoittdmaan ja ndin muuttamaan



innolla rukoukseksi koko
inhimillisen olemassaolomme sen
kaikkine eri puolineen: rukoukseksi,
joka on ”jatkuvaa kuin sydamiemme
syke” [4], vaikka se el usein tulekaan
ilmaistuksi sanoin. TAma on juuri se
opetus, jonka pyhéa Josemaria halusi
valittaa tyttarilleen ja pojilleen seka
kaikille niille, jotka haluavat etsia
pyhyytta Opus Dein hengen
mukaisesti. ’Opus Dein ase ei ole tyo,
vaan rukous. Tdman vuoksi me
muutamme tyomme rukoukseksi ja
nain meista tule kontemplatiivisia
sieluja.” [5]

Tyon muuttaminen rukoukseksi.
Samoin kuin pyhittyminen myos
pdivittdinen yrityksemme elda
syvassa yhteydessa Jumalaan
maailman moninaisissa eri
tilanteissa asettaa meille tirkedn
tavoitteen saavutettavaksi;
tavoitteen, jonka voimme uskomme
mukaan saavuttaa armon
vaikutuksesta. ”On valttamatonta



eldd sellaisen hengellisyyden
mukaisesti, joka auttaa uskovia
saavuttamaan pyhyyden

tyossdan,” [6] paavi Benedictus sanoi
puhuessaan pyhdsta Joosefista.
Ainoastaan asettamalla tavallisen
tyon ja pyhyyden janon rinta rinnan,
voi suurin osa Kristityista vakavasti
tavoitella kristillisen elaman
tayteytta.

Lukiessaan tyttariensa ja poikiensa
kirjeitd meiddan Isdmme liikuttui
usein syvasti ja kiitti niista hartaasti
Jumalaa. Mieleeni nousee esimerkki
Opus Deihin kuuluvasta
maanviljelijasta, joka kertoi
Isdllemme, ettd hanella oli tapana
herata hyvin aikaisin ja rukoilla
Herraamme sen puolesta, etta
Isdmme olisi saanut hyvat younet.
Myohemmin tuo maanviljelija
rukoili Memorare rukouksia ("Muista
oi lempein Neitsyt Maria" rukous) ja
muita rukouksia kyntdessdan
traktorilla peltojaan. Perustajamme



oli todella iloinen kuullessaan, miten
kontemplatiivinen elama toteutui
maatilatoidenkin keskella.

Uuden vuosituhannen alussa
kirjoittamassaan apostolisessa
kiertokirjeessa Jumalan palvelija
Johannes Paavali IT kutsui kaikkia
ihmisid pyhyyteen: *Tata ideaalia
taydellisyydesta ei tule ymmartaa
vaarin, niin kuin se muka edellyttaisi
jonkinlaista poikkeuksellista
olemassaolon tasoa, jota eivéit voi
saavuttaa kuin ne harvat ja erityiset
'‘pyhyyden esitaistelijat’. Pyhyyteen
johtavia polkuja on lukuisia, ja se
oikea 10ytyy seuraamalla sité
erityistd jokaiselle annettua omaa
kutsumusta... On tullut aika
muistuttaa tosissaan kaikkia ihmisia
tasta korkeasta tavoitteesta
tavallisessa kristillisessa elamassa:
koko kristittyjen yhteison ja kaikkien
eri perheiden elaméan taytyy
suuntautua kulkemaan tata tieta
pitkin.”[7]



Meidan Isimme alati painotti tata
opetusta muistuttaen, etta
“kontemplaatio ei ole varattu vain
pienelle etuoikeutettujen joukolle.
Vain ne ihmiset,” han kertoi
tyypilliselld kuvailevalla tavallaan
kaivertaen sanansa paremmin
kuulijoiden mieliin, ”joilla on ohut
kerros tietoa uskonnosta, luulevat,
ettd kontemplatiiviset ihmiset elavét
koko péivinsa ekstaasinomaisessa
tilassa. TAma osoittaa suurta
naiiviutta. Luostarimunkit tayttavat
pdivansa sadoilla eri toilla: heidan
taytyy pitaa luostarinsa puhtaana ja
jarjestyksessa sekd ponnistella
ansaitakseen elantonsa. Saan usein
kirjeitd sdantokuntalaisilta, niin
miehiltd kuin naisilta, jotka haluavat
osoittaa kiintymyksensa ja
innostuksensa Opus Deita kohtaan ja
kertoa, kuinka paljon he rukoilevat
puolestamme. Toisin kuin monet
muut, he ymmartavat maallista
elamdntapaamme kontemplatiivisina
sieluina maailman keskella,



jokapaivaisissa toimissamme. Avoin
katu on meidan sellimme, siina on
sulkeutuneisuutemme. Kuinka
suolan maun voisi haivyttaa? On
oltava tarkkoina, ettemme jata
mitadn hedelméattomaksi. Sen vuoksi
juuri taman maailman todellisuus
toimii eristyneisyytemme

mittana .”[8]

Juuri niin kuin keuhkojen taytyy
saada ilmaa ja veren virrata elaman
yllapitamiseksi, niin taytyy sielunkin
pysyéa lakkaamatta yhteydessa
Jumalaan. Taman vuoksi todellinen
hurskaus saa ihmisen omistamaan
joka hetken Jumalalle: tyon ja levon,
ilot ja surut, voitot ja
epaonnistumiset, unet ja
valveillaolon hetket. Asia on niin
kuin Don Alvaro Kirjoitti vuonna
1984: “maallisten toiden ja henkisen
eldmaén, tyon ja rukouksen, valilla ei
pitéisi olla vain joko enemmén tai
vahemman onnistunutta 'aselepoa’,
vaan niiden tulee olla taysin yhta,



sulautuneina yhteen ilman
halkeamia. Ty0 vaatii rukousta, ja
rukouksen tulee kantaa lapi
tyon.” [9]

Vaikka olemme armon vaikutuksen
alaisia, meidan taytyy silti itse
jatkuvasti ponnistella
saavuttaaksemme tdman autuaan
tilan. Yleensa se tapahtuu pienten
yksityiskohtien kautta kuten
lausumalla lyhyen rukouksen
vaihtaessamme tyotehtavaa tai
hengdhtdessamme hetkeksi,
kohdistamalla katseemme
krusifiksiin tai taivaallisen Aitimme
kuvaan, jonka olemme asettaneet
vaivihkaa tydmme dérelle tai
tekemadlld muuta vastaavaa. Kaikki
tdma auttaa meitd pitimaan
sielumme jatkuvasti lahelld Jumalaa
— muulloinkin kuin messun aikana
tai erityisind rukoushetkind. Vaikka
joudumme usein syventymaan koko
keskittymiskyvylldmme niihin t6ihin,
joita meilld on eri ammateissamme,



meiddn sielumme pysyy kuitenkin
lahelld Herraamme kdyden dialogia
hédnen kanssaan: dialogia, joka ei
koostu sanoista tai edes tietoisista
ajatuksista, vaan ennemminkin
sydamen pienista litkahduksista,
jotka saavat meidat tekemdaan
rakkaudella kaiken pieninta
yksityiskohtaa myoten valmiiksi ja
tarjoamaan tyotamme taivaalliseksi
uhriksi.

Toimiessamme talla tavoin me
muutamme tyopaikkamme
areenaksi, jossa voimme harjoittaa
mitd erilaisimpia inhimillisia ja
yliluonnollisia hyveita: ahkeruutta
toimissamme, jarjestelmallisyytta
ajankayton ja tyon suhteen, urheutta
saada tehtavamme taytettya,
huolellisuutta pienid yksityiskohtia
myoten ja todellista ja vilpitOnté
rakkautta, joka nakyy pienin
huomaavaisin teoin tyotovereita
kohtaan.



”0Olkaa varmat siitd, ettei ole vaikeaa
muuttaa tyota rukoilevaksi
vuoropuheluksi. Heti, kun uhraatte
tyonne Jumalalle ja ryhdytte siihen,
hén jo kuulee ja rohkaisee teita.
Keskella jokapaivaista tyota
paasemme siten osallisiksi
kontemplatiivisten sielujen
elamdntapaan. Meidat valtaa
varmuus siitd, ettd Han katselee
meitd. Kenties Han pyytaa meita
voittamaan itsemme uudelleen. Han
haluaa sitd pienta uhria: hymya
hankalalle ihmiselle, ryhtymista
ensiksi sithen kaikkein
vastenmielisimpdan mutta
kiireelliseen tehtavaan,
jarjestelmallisyytta ja huolellisuutta
pikkuseikoissa, kestavyytta
velvollisuuksien tayttdmisessa
silloinkin, kun niista olisi helppo
pdaasta eroon, ja jattdmatta mitaan
huomiseksi, minka voi tehda jo
tdndin. Taman kaiken me teemme
miellyttddksemme Isd Jumalaamme!
Olet ehka asettanut tyopoydallesi tai



johonkin muuhun huomiota
herattdmattomaan paikkaan
krusifiksin, joka auttaa sinua
pitdméan ylla kontemplaation
henkead ja joka opettaa mielellesi ja
sielullesi palvelemaan alttiisti
Jumalaasi ja toisia.”[10]

Silla samalla painokkuudella, jolla
[samme vaati meitd muuttamaan
tyomme rukoukseksi, hdn myos
muistutti meitd pitdimaan tiukasti
kiinni niista hetkista, jotka
uhraamme suoraan Herrallemme:
messusta ja kommuuniosta, sisdisen
rukouksen hetkista, ruusukon
rukoilemisesta ja muista hurskaista
toimituksista, joilla on pitkat
perinteet kirkossa. Naiden
toimitusten tayttdminen vaatii
erityistd huolellisuutta ja huomiota
juuri silloin, kun eteemme kasaantuu
suurempia esteitd: ehka toissa on
erityisen tiukka aikataulu tai
saatamme tuntea vasymysta tai
rukouksen kuivuutta, joita kuka



tahansa meista voi joskus kokea.
”Tallaisia toimituksia”, Don Alvaro
muistutti, “ei saa pitda keskeytyksina
tyolle omistetussa paivassamme. Ne
eivat ole mitaan valihuomioita
paivamme tapahtumissa.
Rukoillessamme me emme hylkda
'‘profaaneja’ toimiamme
keskittydksemme valilla
'sakraaleihin’ velvollisuuksiimme.
Rukous on pédinvastoin se kaikista
intensiivisin osoitus
asennoitumisesta, jonka kristitty
kohdistaa kaikkiin toimiinsa, ja se
synnyttad syvan yhteyden niiden
toiden valill§, joita teimme ennen
rukousta ja niiden, jotka aloitamme
rukouksen jalkeen. Ja samalla tavoin
meidan tulee hydodyntda niita
ajatuksia ja asioita, jotka juolahtavat
mieleemme tyomme aikana, ja
ruokkia niilla sisdisen ja suullisen
rukouksemme liekkid saadaksemme
nain aina uusia innoituksia
palvonnallemme,
kiitollisuudellemme ja



antautumisellemme, jotka
osoitamme Jumalalle.” [11]

Muutaman pdivan kuluttua lahden
matkalle, jonka aikana kdyn
Ecuadorissa, Perussa ja Brasiliassa,
ollakseni tyttarieni ja poikieni kanssa
ja rohkaistakseni heitd apostolisessa
tyossa. Pyydan jalleen kerran, etta
olisitte mukana matkallani
rukouksienne valitykselld omistaen
Jumalalle tyonne tai leponne, jos
olette nauttimassa lomasta.
Pysytelkdd lahelld Jumalaa ndina
pdivind muistellen, mitd Isdmme
opetti meille: ”Olen aina pitanyt
lepoa aikana, jolloin voin panna
pdivittaiset askareeni hetkeksi
syrjaan; en suinkaan joutenolona.
Lepo on palautumista, jolloin
voimme Kkerdta voimia, saada ideoita
ja tehda suunnitelmia. Toisin sanoin
se tarkoittaa tyonvaihdosta, jotta
voimme palata mydhemmin
pdivittaiseen tyohomme uudella
innolla.” [12]



Téassa kuussa vietdmme myaos 75.
vuosipaivaa siitd, kun rakas Don
Alvaro sanoi Herrallemme: tassa
olen! Kdaantakdamme
uskollisuutemme, teidén ja minun,
hénen esirukoustensa varaan, jotta
se pysyisi lujana ja kokonaisena joka
pdiva ja jotta auttaisitte minua
rukoustarkoituksissani.

Kaikella rakkaudellani siunaan teita
Isanne

+ Javier

Pamplona, 1. heindkuuta 2010

[1] Luuk. 18:1

[2] 1. Tess. 5:17

[3] vrt. Pyhad Hieronymus, Tutkielma
psalmeista, Kommentaari 1.
psalmista (CCL. 78, 5-6)

[4] Pyha Josemaria, Es Cristo que
pasa (Kristuksen kulkiessa ohi), nro 8



[5] Pyha Josemaria, muistiinpanoja
juttelutuokiosta, 23. huhtikuuta 1959

[6] Benedictus XVI, saarna, 19.
maaliskuuta 2006

[7] Johannes Paavali II, Apostolinen
kiertokirje Novo Millennio Ineunte,
6. tammikuuta 2001, nro 31

[8] Pyha Josemaria, muistiinpanoja
juttelutuokiosta, 30. lokakuuta 1964

[9] Don Alvaro del Portillo, ”Il lavoro
si trasformi in orazione”,
lehtiartikkeli Il Sabato -lehdessa, 7.
joulukuuta 1984 (Rendire amabile la
verita, Libreria Editrice Vaticana,
Rooma, 1995, sivu 649)

[10] Pyha Josemaria, Jumalan
ystavid, nro 67

[11] Don Alvaro del Portillo, op. cit.,
sivut 650-651

[12] Pyhé Josemaria, Surco (Kynto),
nro 514



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/prelaatin-Kirje-

heinakuu-2010/ (23.1.2026)


https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-heinakuu-2010/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-heinakuu-2010/
https://opusdei.org/fi-fi/article/prelaatin-kirje-heinakuu-2010/

	Prelaatin kirje (heinäkuu 2010)

