opusdei.org

Paavin viesti
maailman koyhien
paivana

Viesti paavi Franciscukselta
ensimmaisend maailman
koyhien paivana 19.11.2017

(kirkkovuoden tavallisen ajan
33. sunnuntai)

7.12.2017

VIESTI PAAVI FRANCISCUKSELTA

Ensimmadisend maailman koyhien
pdaivand,



Kirkkovuoden tavallisen ajan 33.
sunnuntai

19.11.2017

Rakastakaamme, ei sanoin vaan
teoin

1. ”Lapsukaiset, alkddmme rakastako
sanalla tai kielelld, vaan teoissa ja
totuudessa.” (1. Joh. 3:18). Nama
apostoli Johanneksen sanat puhuvat
kehotuksesta, josta kukaan kristitty
ei voi olla piittaamatta. Tapa, jolla
“rakas opetuslapsi” valittaa
Jeesuksen kaskyn tahén pdivaan, on
entistd vakuuttavampi sen valossa,
ettd merkityksettomien sanojemme
ja varsinaisten tekojemme (joiden
mukaan meiddt on kdsketty itsemme
arvioimaan) valilla vallitsee syva
kontrasti. Rakkaudella ei ole alibia.
Milloin tahansa asennoidumme
rakastamaan, kuten Jeesus rakasti,
meidan tulee ottaa Herra
esikuvaksemme. Varsinkin, mita
tulee koyhien rakastamiseen.



Jumalan Pojan tapa rakastaa on
yleisesti hyvin tunnettu, ja Johannes
ilmaisee sen selkedsti. Tuo
rakkauden tapa seisoo kahden
pilarin varassa: Jumala rakasti meité
ensin (ks. 1. Joh. 4:10), ja Han rakasti
meitd antamalla itsensd meille
kokonaan, jopa elamansa (ks. 1. Joh.
3:16).

Taman kaltaiseen rakkauteen ei voi
olla vastaamatta. Jopa pyyteettomasti
tarjottuna, mitdan takaisin
pyytamatta, se sytyttdd sydamemme
tuleen siten, ettd kuka tahansa sen
kokeva on johdatettu vastaamaan
tuohon rakkauteen, huolimatta
heiddn epataydellisyydestdan ja
synneistdan. Tdma voi tapahtua
kuitenkin vain, mikali toivotamme
Jumalan armon, Hanen armollisen
rakkautensa, kaikessa
suuruudessaan sydamiimme. Talloin
tunteemme on jaettu siten, etta
rakastamme sekd Jumalaa, etta
laheisidimme. Talla tavoin armo,



Kolminaisuuden syddmesta voi
muokata elamdamme ja tuoda
myotatuntoa sekd kannustaa
armollisiin tekoihin veljidmme ja
sisariamme kohtaan.

2.”Tama koyha mies itki ja Herra
kuuli hénet, pelastaen hanet kaikilta
ongelmiltaan.” (Ps. 34:6). Kirkko on
aina ymmadrtanyt timan
avunhuudon merkityksen. Meilld on
tastd erinomainen todistus heti
Apostolien tekojen ensimmaisilla
sivuilla, missa Pietari kehottaa
veljidan valitsemaan joukostaan
seitsemdn "Henkea ja viisautta
tdynna olevaa” miesta paivittaiseen
koyhien auttamiseen. Tima on
varmasti yksi ensimmaisista
merkeista, koskien kdyhien
auttamista. Varhaisin yhteiso
ymmarsi, ettd Jeesuksen
opetuslapsena oleminen tarkoitti
veljeyttd ja solidaarisuuden
osoittamista, kuuliaisena Mestarin
julistukselle siitd, ettda koyhat ovat



siunattuja ja Taivaan valtakunnan
perillisia. (ks. Matt. 5:3)

”Ja he myivat maansa ja tavaransa ja
jakelivat kaikille, sen mukaan kuin
kukin tarvitsi.” (Apt. 2:45). Ndissa
sanoissa ndemme selvasti ilmaistuna
ensimmaisten kristittyjen eldvan
huolen. Evankelista Luukas, - joka
puhui muita enemmadn armosta -, el
liioittele, kun han kuvailee jakamisen
kaytantoa varhaisessa yhteisossa.
Painvastoin, hanen sanansa on
osoitettu uskoville kaikkina aikoina,
taten myos meille, jotta voimme
yllapitdd omaa todistustyotdmme ja
huolehtia kaikista huonoimmassa
asemassa olevista. Apostoli Jaakob
valitti myos tdman saman viestin,
samalla vakaumuksella. Kirjeissaan,
héan ei sdastele sanojaan: ”Kuulkaa,
rakkaat veljeni. Eiko Jumala ole
valinnut niitd, jotka maailman
silmissa ovat koyhid, olemaan
rikkaita uskossa ja sen valtakunnan
perillisid, jonka Han on luvannut



niille, jotka Hanta rakastavat? Mutta
te olette havaisseet koyhan. Eivatko
juuri rikkaat teitd sorra, ja eivatko
juuri he veda teitd tuomioistuimien
eteen? ... Mita hyotyé, veljeni, siita
on, jos joku sanoo itselldan olevan
uskon, mutta hdnella ei ole tekoja? Ei
kaiketi usko voi pelastaa? Jos veli tai
sisar on alaston ja jokapdaivaista
ravintoa vailla ja joku teista sanoo
heille: ’'Menkaa rauhassa,
lammitelkaa ja ravitkaa itsenne’,
mutta ette anna heille ruumiin
tarpeita, niin mita hyotya siita on?
Samoin uskokin, jos sill3 ei ole tekoja,
on itsessaan kuollut.” (Jaak. 2:5.
14-17)

3. On ollut kuitenkin aikoja, jolloin
kristityt eivat ole tdysin huomioineet
tata vetoomusta ja ovat omaksuneet
maallisen katsontakannan.
Kuitenkaan Pyha Henki ei ole
epaonnistunut kutsussaan, mita tulee
heiddn katseensa pitdmisessa kiinni
olennaisessa. Han on kasvattanut



miehi ja naisia, jotka monin eri
tavoin, ovat omistaneet elamansa
palvellakseen koyhid. Ndiden kahden
tuhannen vuoden aikana, kuinka
monta sivua historiaa onkaan
kirjoitettu kristittyjen toimesta, jotka
ovat yksinkertaisesti, noyrasti ja
luovasti rakastaen, palvelleet
koyhimpid veljidén ja siskojaan.

Mita erinomaisin esimerkki on
Franciscus Assisilainen, jota pyhat
miehet ja naiset ovat lapi
vuosikymmenien seuranneet. Han ei
ollut alkuun vakuuttunut spitaalisten
syleilysté ja almujen antamisesta
heille, mutta meni kuitenkin
Gubbioon ja eli heidan kanssaan.
Héan koki tdman tapaamisen
kaadnnospisteend kddntymyksessaan:
”Kun olin synneissani, tuntui
karkealta kohdata spitaalisia. Herra
kuitenkin itse johdatti minut heidan
joukkoonsa ja osoitin heille armoa.
Jattaessani heidat, mika aikaisemmin
oli tuntunut katkeralta, muuttui



mielen ja ruumiin

makeudeksi.” (Text 1-3: FF 110).
Tama todistus osoittaa
hyvantekevaisyyden ja Kkristillisen
elamantavan transformatiivisen
voiman.

Voimme miettid koyhia
yksinkertaisesti, satunnaisen
vapaaehtoistyon edunsaajina tai
aavistamattomina hyvantekemisen
kohteina, jotka puhdistavat
omatuntomme. Joka tapauksessa,
hyvét ja kdytdnnolliset teot voivat
olla omiaan tekem&an meista
herkempid ihmisten tarpeille ja
epaoikeudenmukaisuudelle, jotka
usein ovat aiheuttaneet heidén
tilanteensa. Naiden tekojen pitdisi
johtaa todelliseen kohtaamiseen ja
jakamiseen koyhien kanssa, tavalla,
joka muuttuu eldamdantavaksi. Meidan
rukouksemme ja matkamme
opetuslapsiuudessa tiivistyvat juuri
tallaisessa hyvantekemisessa ja
jakamisessa. Tallainen eldméantapa



luovat kasvua ilolle ja rauhalle
sielussamme, koska kosketamme
omine kdsinemme Jeesuksen
Kristuksen lihaa. Jos me todella
haluamme kohdata Kristuksen,
meidan tulee koskettaa Hanen
ruumistaan, koskettamalla koyhien
ihmisten karsivia ruumiita,
vastineena eukaristiassa meille
lahjoitetulle sakramentaaliselle
ehtoolliselle. Pyhdssa messussa
murrettu Kristuksen ruumis, voidaan
nahda hyvantekevaisyyden ja
jakamisen kautta, kaikkein
haavoittuvaisempien ihmisten
kasvoilta. Pyhdn Johannes
Krysostomonoksen kehotus pysyy
aina ajankohtaisena: ”Jos haluat
kunnioittaa Kristuksen ruumista, ala
halveksi sen alastomuutta. Alika
kunnioita eukaristista Kristuksen
ruumista silkkihansikkain. samalla
kun kirkosta lahtiessasi laiminlyot
Kristuksen ruumiin, sen
kylmyydessa ja



alastomuudessa.” (Hom. in
Matthaeum, 50.3: PG 58).

Meidat on kutsuttu ldhestyméan
koyhid, kohtaamaan heidat,
kohtaamaan heiddn katseensa,
omaksumaan heidéat ja tarjoamaan
heille rakkauden, lJammon tunnetta.
Tunnetta, joka murtaa heidan
yksindisyyteensd. Heidan eteenpdin
ulottuva katensa on myos kehotus
luopua varmuudesta ja
mukavuuksistamme ja
tunnustamaan itse koyhyyden arvon.

4. Alk6dmme ikina unohtako,
Jeesuksen opetuslapsina, etta
koyhyys on ennen kaikkea kutsu
seurata Jeesusta Hdnen omassa
koyhyydessddn. Tama merkitsee
Hénen perédssdan ja rinnallaan
kulkemista, matkalla, joka johtaa
Taivaan valtakunnan siunaukseen
(ks. Matt. 5:3 Luuk. 6:20). Koyhyys
tarkoittaa noyran sydamen
omaamista. Sydamen, joka hyvaksyy



oman rajallisuutemme ja
syntisyytemme ja, joka auttaa meita
nain voittamaan kiusauksen pitaa
itseAmme kaikkivoipina ja
kuolemattomina. Kdyhyys tarkoittaa
sisaista asennoitumista siithen,
ettemmme tavoittelisi varallisuutta,
uraa ja luksusta
elaméntavoitteenamme ja onnemme
tuojana. Koyhyys sen sijaan luo
olosuhteet, joissa voimme olla
vapaina henkilokohtaisista ja
sosiaalisista vastuistamme.
Huolimatta rajallisuudestamme,
voimme luottaa Jumalan
laheisyyteen ja Hanen armonsa
tukeen. Koyhyys, ndin
ymmarrettynd, on mittari, joka
avulla voimme parhaiten ymmartaa
kuinka kayttia materiaalista
omaisuutta ja kuinka rakentaa
ihmissuhteita, jotka eivat olisi
itsekkaita tai omistushaluisia (ks.
Katolisen kirkon katekismus, Nro.
25-45)



Ottakaamme siis jalleen huomioon
esimerkkimme, pyha Francis ja
hénen todistuksensa autenttisesta
koyhyydesta. Koska hén piti
katseensa Kristuksessa, hanen oli
mahdollista kohdata ja palvella
Héanta koyhyydessaan. Jos haluamme
auttaa maailmanhistorian
muutoksessa ja edistaa todellista
kehitystd, meidan tulee kuulla
koyhien avunhuuto ja sitoutua
heidén syrjaytymisensa
lopettamiseen. Samaan aikaan,
pyydan, ettd kaupunkiemme ja
yhteis6jemme koyhat eivat havittaisi
evankelisen koyhyytensa kokemusta,
joka on osa heiddn joka paivaista
elaméansa.

5. Me tieddmme hyvin, kuinka
vaikeaa nykypdaivan maailmassa on
ymmartad mitd koyhyys on. Kdyhyys
kuitenkin haastaa meitd lukuisin
tavoin paivittain: karsivien kasvot,
syrjaytyminen, sorto, vakivalta,
kidutus, vankeus, sota, vapauden ja



ihmisarvon riistiminen, ylimielisyys
ja lukutaidottomuus, terveydelliset
ongelmat ja tyottomyys,
ihmiskauppa, maanpako,
darimmainen koyhyys ja
pakolaisuus. Koyhyydelld on miesten,
naisten ja lasten kasvot, jotka
murretaan rahan ja vallan
koneistoilla. Millaisen
paattymattoman listan
voisimmekaan koota, keratessamme
kokoon esimerkkeja koyhyyden
aiheuttamasta
epaoikeudenmukaisuudesta,
moraalisesta rappiosta, ahneudesta
ja yleisesta valinpitaméattomyydesta!

Traagista kylld, aikanamme,
varallisuus kerdantyy tiettyjen,
etuoikeutettujen joukolle ja usein
linkittyy laittomuuteen seka
ihmisarvon riistdmiseen. Koyhyys on
kasvanut, skandaalin omaisesti,
kaikilla maailman sektoreilla. Emme
voi ohittaa tata, kohtaamaamme
tilannetta ja pyrkid pysymaan



passiivisina sivustaseuraajina. On
koyhyytta, joka tukahduttaa niin
monen nuoren pyrkimykset 1oytaa
toita. On koyhyytta, joka hamartaa
oman vastuumme ja jattaa muut
tekemadan tyotd, kun itse
tavoittelemme suosiota. On
koyhyytta, joka vaikeuttaa
osallisuuttamme, jattden vain vahan
tilaa ammattimaisuudelle,
heikentden talla tavoin tyota
tekevien, tuotteliaiden ihmisten
ansioita. Kaikkiin ndihin kdoyhyyden
muotoihin, meidin tulee vastata
uudella suhtautumistavalla elamaan
ja yhteiskuntaan.

Kaikki koyhat — kuten autuas Paavali
VI rakasti sanoa — kuuluvat Kirkkoon
“evankelisella oikeudella” (Vatikaani
II, toinen Vatikaanin ekumeenisen
neuvoston kokoontuminen,
29.9.1963) ja vaativat meilta
perustavanlaatuista kannanottoa
heiddn puolestaan. Siunattuja ovat
ne avokatiset, jotka tukevat ja



syleilevat koyhia. Heidan katensa
tuovat toivoa. Siunattuja ovat kadet,
jotka ulottuvat kaikkien
kulttuuristen, uskonnollisten ja
kansallisten rajojen ulkopuolelle,
sivellen lohtua ihmisyytemme
haavoihin. Siunattuja ovat kadet,
jotka eivat pyyda mitdan vastineeksi
teoistaan, eivatka jahkaile. Ne ovat
késia, jotka valittdvat Jumalan
siunauksen veljiensé ja sisartensa
ylle.

6. Armon juhlan seurauksena,
halusin tarjota Maailman koyhdain
paivad paivanad, jolloin kristityt
ympari maailman voisivat tulla
paremmiksi esimerkeiksi Kristuksen
rakkaudesta, kaikkein eniten
tarvitsevien keskelld. Haluan lisata
tdman paivan paivien joukkoon, joita
yhteisdissamme jo nyt,
perinteenomaisesti, vietetdan. Tama
pdiva tiivistda hienosti
evankeliumien tayteyden, Jeesuksen



etuoikeutetun rakkauden koyhia
kohtaan.

Kutsun koko Kirkon, hyvat miehet ja
naiset kaikkialla, kdiantamaan
katseensa tdhan paivaan ja
levittdm&an apuaan ja
solidaarisuuttaan tarjoavat katensa.
He ovat veljid ja sisariamme.
Taivaallisen Isémme luomia ja
rakastamia. Tama pdiva on
tarkoitettu, ennen kaikkea,
kannustamaan uskovia
irtisanoutumaan tasta havittdmisen
ja jatteen kulttuurista ja
omaksumaan kohtaamisen
kulttuurin. Samaan aikaan kuitenkin
kaikki ovat kutsutut, piittaamatta
uskonnollisuudesta, avoimuuteen ja
jakamiseen koyhimpien kanssa.
Kutsutut solidaarisuuden ja
veljeyden konkreettisten
esimerkkien avulla. Jumala loi
taivaan ja maan kaikille, vaikka
valitettavasti, jotkut ovat rakentaneet
esteitd, muureja ja aitoja estdakseen



kaikkien osallisuuden, koko
ihmiskunnalle osoitetusta lahjasta.

7. Minun toiveeni on, ettd Maailman
koyhien paivasta alkavana viikkona,
kristityt yhteisot tekevéat kaikki
osansa, luoden mahdollisuuksia
kohtaamiseen ja ystavyyteen,
solidaarisuuteen ja konkreettiseen
apuun. He voivat kutsua seka koyhat,
ettd vapaaehtoiset ottamaan yhdessa
osaa sunnuntain eukaristiaan. Talla
tavoin tekisimme parhaiten oikeutta
Herramme Jeesuksen Kristuksen
universaalin kuninkuuden juhlalle.
Kristuksen kuninkuus on ilmeisinta
Golgatalla, jossa syyton naulittiin
ristille, koyhdnd, alastomana ja
riisuttuna kaikesta, inkarnoitui ja
paljasti Jumalan rakkauden
tayteyden. Jeesuksen totaalinen
hylkddminen ilmensi taydellista
koyhyytta ja rakkautta, joka oli
herattavi Hanet eloon
ylosnousemuksessa.



Tana sunnuntaina, jos
keskuudessamme on koyhid, jotka
etsivat turvaa ja apua,
lahestykdamme heitd. Se on
suosiollinen hetki kohdata
etsimamme Jumala. Seuratessamme
pyhid kirjoituksia (ks. 1. Moos. 18:
3-5; Hepr. 13: 2), kutsukaamme
kunnioitetut vieraat poytddmme. He
voivat olla opettajiamme, jotka
auttavat meitd elamaan uskoamme
johdonmukaisemmin. Heiddn
luottamuksensa ja valmiuden ottaa
vastaan apua valitykselld, he
nayttavat meille hiljaiseen ja iloiseen
tapaan, kuinka tarkeda on elaa
yksinkertaisesti ja luovuttaa itsemme
Jumalan kasiin.

8. Kaikkien tdné paivana tehdyissa,
konkreettisissa aloitteissa on oltava
mukana rukous. Alkédmme
unohtako, etta Isd meiddn on kdyhien
rukous. Pyytdessamme leipaa,
ilmaisemme luottamustamme
Jumalaan arkipaivaisissa



tarpeissamme. Kaikki mité Jeesus
opetti meille tassa rukouksessa,
ilmaisevat ja tuovat yhteen surua
kaikkien karsivien elamasta, heidan
epavarmuudestaan ja puutteistaan.
Kun opetuslapset pyysivat
Jeesukselta, ettd tama opettaisi heita
rukoilemaan, Han vastasi sanoilla,
joilla koyhat puhuvat Isdllemme,
joissa kaikki tunnustavat itsensé
veljiksi ja sisariksemme. Isd meiddn
on rukous, joka lausutaan
monikossa. Pyydamme leipdé
monikossa, ’anna meille
jokapdivainen leipdmme”. TAma
alleviivaa jakamista, osallisuutta ja
jaettua vastuuta. Tassd rukouksessa,
me kaikki tunnemme tarvetta paasta
eroon kaikenlaisesta itsekkyydesta,
kohti yhteistd hyvaksymisen iloa.

9. Pyydan veljiltani, piispoilta ja
kaikilta papeilta seka diakoneilta,
jotka kutsumuksessaan ovat
vastaanottaneet tehtdvan koyhien
auttamiseksi, ettd yhdessa kaikkien



auttavien ja osallistuvien tahojen
kanssa kaikkialla, tekisimme tasta
Maailman koyhien pdivasta
perinteen, joka edistaa
evankelioimista timan pdivan
maailmassa.

Téstd uudesta maailmanpéivasta on
hyva tulla voimakas vetoomus meille
uskoville. Vetoomus, joka antaa
meille mahdollisuuden kasvaa
vakaumuksessamme, ettd koyhien
auttaminen auttaa meita
ymmartamaan evankeliumin
syvimman totuuden. Koyhat eivat ole
ongelma. Koyhéat ovat voimavara,
jonka avulla voimme hyvaksya
evankeliumin sanoman ja harjoittaa
tuota sanomaa eldméassamme.

Vatikaanissa, 13.6.2017

Pyhdin Antonius Padovalaisen
muistopdivand

Francis



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
fi-fi/article/paavin-viesti-maailman-
koyhien-paivana/ (10.2.2026)


https://opusdei.org/fi-fi/article/paavin-viesti-maailman-koyhien-paivana/
https://opusdei.org/fi-fi/article/paavin-viesti-maailman-koyhien-paivana/
https://opusdei.org/fi-fi/article/paavin-viesti-maailman-koyhien-paivana/

	Paavin viesti maailman köyhien päivänä

