
opusdei.org

Fernando Ocaríz:
Evankeliumin
valossa

Julkaisemme Opus Dein
prelaatin Fernando Ocárizin
Evankeliumin valossa -kirjan.
Teos koostuu 120 lyhyestä
tekstistä rukousta varten.

18.6.2025

Lataa kirja:

ePub ► Evankeliumin valossa

PDF ► Evankeliumin valossa

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/evankeliuminvalossalibro20250620131807985141.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/evankeliuminvalossa20250620131835656050.pdf


"Haluan, että nämä sivut edistävät
rukousta ja kutsuvat meidät suoraan
yhteyteen Jeesuksen Kristuksen
kanssa", kirjoitti Opus Dein prelaatti
31. toukokuuta 2020
julkaisutilaisuudessa.

Evankeliumin valossa -kirjan sivuilla
on 120 lyhyttä tekstiä lukijan
seuraksi, jotta hän voi mietiskellä
evankeliumia mietiskelevässä ja
kuuntelevassa asenteessa. Kirja
julkaistiin espanjaksi Ediciones
Palabran kustantamana
marraskuussa 2020. Muutaman
viikon kuluttua se ilmestyi myös
englanniksi (Scepter), ranskaksi (Le
Laurier) ja portugaliksi (Quadrante).
Saksankielinen painos on juuri
ilmestynyt (Fe-Verlag).

Kuten kirjailija selittää johdannossa,
kirja on "muistivihkoon kirjattuja
muistiinpanoja saarnojen ideoiksi
vuodesta 1977 lähtien". Tekstit eivät



ole tyhjentäviä eivätkä eksegeettisiä,
vaan impulsseja rukoukseen.

Fernando Ocáriz kirjoittaa
taivaallista Isää rukoilevan pojan
näkökulmasta. Kristityn jumalallinen
alkuperä (itsensä tunnistaminen ja
ymmärtäminen Jumalan lapsiksi) on
tämän kirjan tulkintojen lähde, ja
niiden on tarkoitus koskettaa ja
sisäistää uskovaa.

Jeesuksen Kristuksen tunteminen ja
yhteyden vahvistaminen häneen
Pyhän Hengen työn kautta pitäisi
auttaa vastaamaan lapsena kutsuun
rakastaa Jumalaa ja muita -
vapaudessa ja ilossa.

Evankeliumin valossa

Lyhyet tekstit meditaatiota varten

Fernando Ocáriz



Suomentanut Anneli Calder

Toimittanut Tuomo Lahdelma.

Evankeliumin valossa 0

Lukijalle 6

1.Mikään ei ole vahvempaa kuin
rakkaus 8

2. Jumala kutsuu meitä lakkaamatta
9

3. Sano aina kyllä 10

4. Toivon Äiti 11

5. Perhe joka säteilee valoa 12

6. Meidän kahden kesken 13

7. Maria, Jumalan ilo 14

8. Hiljaisuus 15

9. Kätkeytynyt Jumala 16

10. Kiitollisuus 17



11. Rauha ihmiskunnalle 18

12. Tehdä itsestämme pieniä 19

13. Evankeliumin hengittäminen 20

14. Rakkaus ei jää koskaan eläkkeelle
21

15. Egyptiin 22

16. Kuunteleminen: Hiljaisuus
toiminnassa 23

17. Jumalan lapset kirkossa 24

18. Nuoret ja kutsumus 25

19. Eteenpäin! 26

20. Maria ystävänä 27

21. "Sulautuminen" Jumalaan 28

22. Taivaan kansalaisia 29

23. Jumala talossani 30

24. Rakastettava velvollisuus 31



25. Hengen vapaus 32

26. Janon merkit 33

27. Aikalaisiamme tapaamassa 34

28. Vanha vene, uusi vene 35

29. Nuori sydämeltään: Eteenpäin! 36

30. Tarkkanäköisyyttä rakkaudessa
37

31. Heidän kotinsa, tehtävänsä ja
kotimaansa 38

32. Ilo 39

33. Jumalan lasten teot 40

34. Nuoruuden salaisuus 41

35. Näköaloja 42

36. Myötätunto: Empatia
kärsimyksessä 43

37. Avoimuus 44



38. Ymmärtäminen 45

39. Erovaisuus 46

40. Hyvä maaperä 47

41. Jumalan asettaminen etusijalle 48

42. Jättäytyminen Jumalan käsiin 49

43. Näkeminen 50

44. Ilo ilman pelkoa 51

45. Ravitseminen 52

46. Saman katon alla 53

47. Oman työn tekeminen 54

48. Kristuksen yhteistyökumppaneita
55

49. Keskus ja juuri 56

50. Normalisoitu pahansuopuus 57

51. Sinun avullasi 58



52. Jeesuksen lupaus 59

53. Nykyisyyden kirkastuminen 60

54. Ilman Herraa emme voi tehdä
mitään 61

55. Usko armoon 62

56. Välinpitämättömyys 63

57. Kaikkien hyvä ystävä 64

58. Elävät kivet 65

59. Jeesuksen vapaus 66

60. Mitä he tarvitsevat? 67

61. Rukoilevia sieluja 68

62. Kurjuus ja suuruus 69

63. Kääntymys 70

64. Ikuinen juhlapäivä 71

65. Suuri juhla 72



66. Adoptoitu ja kasvatettu 73

67. Meidän tapamme rukoilla 74

68. He menivät temppeliin 75

69. Viimeinen sija 76

70. Kysymyksiä nuorille 77

71. Riskien ottaminen 78

72. Jumalan hyvä 79

73. Lähimmäisen hyvä 80

74. Kärsivällisyys ja kärsimättömyys
81

75. Jokaisen veljet ja sisaret 82

76. Rakkauden edistyminen 83

77. Loppuun asti 84

79. Aito huolenpito 86

80. Kristukseen puettuna 87



81. Messusta messuun 88

82. Hän kutsuu köyhiä 89

83. Jumalan kuva 90

84. Elämämme 91

85. Rauha ja epävarmuus 92

86. Rauhan välittäminen 93

87. Yksinkertaisuus 94

88. Ei eroja 95

89. Uudistuva rakkaus 96

90. Mitä pidämme vaikeana 97

91. Jumalan lasten ilo 98

92. Uutuus 99

93. Apostolaatin sielu 100

94. Maailma vihaa teitä 101

95. Läsnäolosi aistiminen 102



96. Uskovien välinen rakkaus 103

97. Yhtenäisyys ja jakautuminen 104

98. Toiveidemme keskus 105

99. Kärsiminen Jeesuksen kanssa 106

100. Väsyneenä rukoilemisesta 107

101. Nähdä Kristuksen silmin 108

102. Moniarvoisuus ja armeliaisuus
109

103. Kuningas 110

104. Ecce Homo: Haavoittuva Jumala
111

105. Maailman täyttäminen
ystävällisyydellä 112

106. Risti ja paratiisi 113

107. Kärsimys ja selkeys 114

108. Lapset Marian ja Joosefin kanssa
115



110. Kristuksen ja hänen äitinsä
lohduttaminen 117

111. Kristus toisissa ihmisissä 118

112. Uusi valo 119

113. Siellä te näette hänet 120

114. Kysymys Herraltamme 121

115 Riistettynä 122

116. Hengen lupaus 123

117. Perimmäinen syy 124

118.Ehtoollinen ja ikuisuus 125

119.Saviastioita 126

Lukijalle

"Kukaan mies ei ole koskaan puhunut
niin kuin tämä mies!" (Joh. 7:46)

Nykyään miljoonat ihmiset eri
puolilla maailmaa pohtivat,



kuuntelevat, lukevat ja rukoilevat
evankeliumia. Jeesuksen elämä ja
saarnaaminen ovat olleet alkuna
keskustelulle naisten ja miesten
kanssa kaikkina aikoina. "Jeesus on
valmis puhumaan kaikille. Ja hänen
sanansa parantavat, lohduttavat ja
valistavat.” [1]

Tämä kirja on kokoelma lyhyitä
tekstejä, jotka lähtevät liikkeelle
jostakin Uuden testamentin jakeesta,
lähes aina evankeliumeista, ja joskus
käyvät vuoropuhelua sen kanssa.

Evankeliumin valossa sai alkunsa
eräistä saarnamerkinnöistä, joita olin
tehnyt vuodesta 1977 lähtien.
Sinänsä tekstit eivät ole tyhjentäviä
eivätkä eksegeettisiä. Nyt olen
kustantajan pyynnöstä saattanut ne
julkaisukelpoiseen muotoon, mutta
niissä on edelleen alkuperäisten
muistiinpanojen kaavamainen tyyli.
Nykyinen laitos sisältää myös
uudempia muistiinpanoja, joita on



käytetty erilaisissa kirjeissä ja
pastoraaliviesteissä.[2]

"Teksteissä on eri päivämäärät ja
aiheet, ja ne noudattavat yleensä
Jeesuksen Kristuksen elämän ja
opetusten järjestystä. Ne alkavat
evankeliumisitaatista, joka on valittu
(joskus jälkikäteen) otsikoksi.
Muutamien tekstien alussa on
lainauksia muista Uuden testamentin
kirjoista, jolloin ne liittyvät
kronologisen järjestyksen sijasta
edeltävän tekstin aiheeseen.

Tämän kirjan tarkoituksena - samoin
kuin niiden muistiinpanojen, joista
se on saanut alkunsa - on auttaa
ihmisiä rukoilemaan ja kutsua heitä
suorempaan yhteyteen Jeesuksen
Kristuksen kanssa. Hän on
elämämme valo ja herättää
jokaisessa ihmisessä eri aikoina
erilaisia pyrkimyksiä.

Evankeliumissa Sana ja Totuus
yhdistyvät ja avaavat ikkunan



taivaaseen. "Sana oli Jumalan
tykönä" (Joh. 1:1), ja kun "ajan
täyteys tuli, Sana tuli ihmiseksi ja
välitti meille totuuden Jumalasta ja
maailmasta". Jumala ilmaisi itsensä
meille rakkautena. Suorassa
kosketuksessa evankeliumin kanssa
löydämme Kristuksen hänen pyhässä
ihmisyydessään, ja jos sallimme, hän
asuu elämämme keskipisteessä.

Jeesukseen tutustuminen on
henkilökohtainen mutta ei
yksinäinen kokemus. Yhdessä
Herramme kanssa tutustumme
ihmisiin, jotka tapasivat hänet hänen
elämänsä aikana täällä maan päällä
ja joita suhde Jeesukseen muutti.
Lähemmäksi Kristusta tullessamme
kohtaamme myös lähimmäisemme,
jotka elävät kanssamme tässä
maailmassa, sisaret ja veljet, joita
Jeesus Kristus etsii rakkaudessaan;
hän puhuttelee kaikkia.



Uudistakoon tämä kirja halumme
pohtia evankeliumia mietiskelevällä,
kuuntelevalla asenteella. Aika ajoin
tunnistamme selkeämmin Opettajan
äänen, joka voi pyytää meiltä
vastausta. Silloin pystymme ehkä
Jumalan avulla sanomaan hänelle
Neitsyt Marian tavoin: "Tapahtukoon
minulle sinun sanasi mukaan" (Lk.
1:38).

Fernando Ocáriz

Rooma, 31. toukokuuta 2020,
Covid-19-sulun aikana.

1.Mikään ei ole vahvempaa
kuin rakkaus

24.maaliskuuta, 1977

”Me olemme oppineet tuntemaan
Jumalan rakkauden kaikkia meitä
kohtaan ja uskomme siihen.” (1. Joh.
4:16).



Usko ja armo auttavat
ymmärtämään, että Jumala rakastaa
meitä. Meidän on helppo luetella
lahjoja, jotka olemme saaneet
häneltä.

Uskomme hänen rakkauteensa
joutuu aika ajoin koetukselle.
Luotammeko silloin, että Jumala
rakastaa meitä kaikkina aikoina?
Myös silloin kun olemme
stressaantuneita, väsyneitä ja
ärtyisiä. Tai joudumme vaikeuksiin
ja koemme oman
osaamattomuutemme. Tai olemme
syntisiä. Jos Jumala rakastaa meitä
kaikesta tästä huolimatta, juuri
sellaisina kuin olemme, miksi
murehdimme? Miksi menetämme
kärsivällisyytemme?

Jos todella uskomme, että Jumala
rakastaa meitä, jos uskomme hänen
rakkauteensa meitä kohtaan, mitä
muuta haluamme? Mitä muuta
meiltä voisi puuttua?



Tarkastelkaamme Jumalan antamia
lahjoja rukouksen hiljaisuudessa,
Jumalan läsnäolossa, hänen
armollisen katseensa alla.
Aloittakaamme siitä, johon kaikki
lahjat perustuvat: hänen
rakkaudestaan ja uskollisuudestaan
meitä kaikkia kohtaan.

Turvautukaamme aina häneen.
Silloin kun joudumme vaikeuksiin ja
kohtaamme
epäoikeudenmukaisuutta. Silloin kun
menetämme sen rauhan ja ilon, joka
seuraa antautumisesta Jeesuksen
Kristuksen haltuun. Kääntykäämme
silloin Jeesuksen Kristuksen puoleen
uskossa, sanoen apostolien tavoin:
Domine, adauge nobis fidem! Herra,
anna meille vahvempi usko …
rakkauteen, joka sinulla on meitä
kohtaan. (Luuk. 17:5)

Näin voimme elää ja kokea todeksi
Paavalin luottavaisen
huudahduksen: ”Jos Jumala on



meidän puolellamme, kuka voi olla
meitä vastaan? (Room. 8:31) Kukaan
tai mikään ei ole vahvempi kuin
Jumalan rakkaus jokaista meitä
kohtaan.

2. Jumala kutsuu meitä
lakkaamatta

12. helmikuuta, 2020

”Mistä voin tietää, että niin käy?
Minähän olen jo vanha, ja vaimonikin
on iäkäs.” (Luuk. 1:18)

Elisabet ja Sakarias eivät olleet
saaneet lapsia ja olivat jo luopuneet
toivosta. Vuosi vuodelta
mahdollisuudet vähenivät ja
näyttivät raukeavan tyhjiin.

Nykyään moni ikäihminen kokee
itsensä hyödyttömäksi maailmassa,
jossa tekeminen on tärkeämpää kuin
oleminen. Sakariaan ja Elisabetin
aikana asenteet eivät olleet yhtään



armollisemmat. Lapsettomuus oli
heille erityisen raskas taakka.

Miten ihmeessä Elisabet ja Sakarias
olisivat voineet odottaa, että iästään
huolimatta, heidät oli valittu
tärkeään rooliin
lunastussuunnitelmassa? Heidän
pojastaan Johanneksesta oli tuleva
Kristuksen edelläkävijä. Jeesuksessa
tulivat todeksi ihmiselämän vaiheet:
lapsuus, nuoruus, aikuisuus. Omalla
tavallaan hänen fyysiset ja
psyykkiset kärsimyksensä auttavat
ymmärtämään myös vanhuutta.

Koko Jeesuksen elämä oli
lunastustyötä. Jeesus täytti
tehtävänsä viimeistä piirtoa myöten
kuoleman porteilla ja oman
kuolemansa kautta. Jeesus teki
meistä Jumalan lapsia. Hän antoi
meille eukaristian ja uuden käskyn.
Jeesus lupasi Pyhän Hengen ja antoi
meille Äitinsä.



Missä iässä tahansa on oikea hetki
vastata paimenen kutsuun. Jumala
kutsuu meitä jatkuvasti
omistautumaan toisten
palvelemiseen. Jumala
voimaannuttaa meidät nuoruuden
tarmolla.

3. Sano aina kyllä

6. maaliskuuta, 1979

Silloin Maria sanoi: ”Minä olen
Herran palvelijatar. Tapahtukoon
minulle niin kuin sanoit.” (Luuk. 1:38)

Kotonaan Nasaretissa Maria vastaa
enkelille myöntävästi. Suostumus
avaa oven Jumalan inkarnaatiolle ja
luomakunnan lunastukselle. Tämä
muuttaa historian kulun.

Herra kutsuu meitä armossaan
jokapäiväisessä elämässämme.
Voimme vastata myöntävästi moniin
arkipäiväisiä asioita koskeviin
kutsuihin. Saattaa kuitenkin käydä



niin, ettemme tunnista
näkemäämme tai kuulemaamme
jumalalliseksi pyynnöksi. Meiltä voi
jäädä huomaamatta avunpyyntö,
suunnitelman muutos tai
anteliaisuuden mahdollisuus.

Joskus emme näe tai kuule näitä
kutsuja, koska emme halua nähdä tai
kuulla niitä. Toisinaan taas aistimme
ovat turtana ulkoisesta tai sisäisestä
melusta. Rukoilkaamme silloin
sokean Bartimaioksen tavoin:
”Herrani, anna minulle
näköni” (Mark. 10:51). Voimme
lisätä: ”Herra, anna minun haluta
nähdä sinut, anna minun kuulla
sinua, anna minun haluta kuulla
sinua” – jotta toistaisimme Marian
voimakkaita suostumuksen sanoja
satoja kertoja päivän aikana:
”Tapahtukoon minulle sanasi
mukaan.”



4. Toivon Äiti

1. syyskuuta, 2018

“Kun Elisabet oli kuudennella
kuukaudella, Jumala lähetti enkeli
Gabrielin Nasaretin kaupunkiin
Galileaan neitsyen luo, jonka nimi oli
Maria. Maria oli kihlattu Daavidin
sukuun kuuluvalle Joosefille.” (Luuk.
1:26-27)

Maria vastasi enkelin ilmoitukseen:
”Minä olen Herran
palvelijatar…” (Luuk. 1:38). Ja Sana
tuli lihaksi.

Jokaiselle äidille pojan tai tyttären
odotus on inhimillisen toivon aikaa.
Marian odotuksessa oli
maailmanlaajuisen pelastuksen
ulottuvuus, koska hän tiesi
kantavansa kohdussaan maailman
Lunastajaa. Hänen tulevaisuuteen
suuntautuneessa katseessaan
jokainen meistä oli jollain tavalla



läsnä. Jo odotusaikana Neitsyt Maria
tunsi varmaankin koko ihmiskunnan
painon: hänestä tulisi ”uusi Eeva”.

Marian armon täyteys ei sulkenut
pois kärsimystä hänen elämästään,
vaan se oli läsnä aina Betlehemistä
Golgatalle. Paavi Franciscus
kirjoittaa, että Maria ”opettaa meille
odottamisen hyvettä silloinkin, kun
kaikki näyttää merkityksettömältä
(…), kun Jumala näyttää jäävän
maailman pahuuden varjoon. ”Maria
tukee meitä askeleissamme ja sanoo
meille: ” Nouskaa, katsokaa
eteenpäin, katsokaa horisonttiin”,
sillä hän on toivon äiti.[3]

Uskon valossa kärsimys saa
merkityksen, siitä tulee
siedettävämpää. Kärsimyksestä voi
tulla selkeyden, rauhan ja rakkauden
tyyssija. Vaikka emme halua
kenenkään kärsivän, tiedämme, että
kärsimys on osa inhimillistä elämää.
Opettelemme kantamaan sitä



yhdessä toisten kanssa todellisella
rakkaudella.

Paavi Benedictus XVI kirjoittaa:
”Emme parannu astumalla sivuun tai
pakenemalla kärsimystä vaan
pikemminkin kyetessämme
hyväksymään sen, kypsymällä
täyteen mittaan ja löytämään
tarkoituksen yhteydestä Kristukseen,
joka kärsi rajattomasti rakastaen.” [4]

Neitsyt Marian, toivon äidin, haltuun
uskomme erityisesti kirkon
nykyhetken ja tulevaisuuden. Marian
vahva luottamus Poikaansa piti
syntymässä olevan kirkon
yhtenäisenä sen hauraina hetkinä;
monet opetuslapset pakenivat, yksi
oli kieltänyt Jeesuksen, toiset
epäilivät, kaikki pelkäsivät. Maria
herätti toivoa (vrt. Apostolien teot
1:14).



5. Perhe joka säteilee valoa

5. maaliskuuta, 2014

”Kun Joosef ajatteli tätä, hänelle
ilmestyi yöllä unessa Herran enkeli,
joka sanoi: ”Joosef, Daavidin poika,
älä pelkää ottaa Mariaa vaimoksesi.
Se, mikä hänessä on siinnyt, on
lähtöisin Pyhästä Hengestä.” (Matt.
1:20)

Enkeli rauhoitteli Pyhää Joosefia
hämmennyksen hetkellä.

Nasaretilaisen perheen elämä oli
haasteellista. Vaikka Pyhä Perhe oli
epäilemättä onnellisin mitä maan
päällä koskaan on ollut tai tulee
olemaan, perheen oli kohdattava
alusta lähtien suuria vastoinkäymisiä
ja vakavia ongelmia.

”Jumala johtaa kaiken niiden
parhaaksi, jotka häntä
rakastavat.” (Room. 8:28) Näin
kirjoittaa Paavali. Monet meistä



muistavat, kuinka Pyhä Josemaría
kiteytti sen kolmeen sanaan: ”Omnia
in bonum, ” kaikki koituu hyväksi.

Kaikki koituu hyväksi: taloudelliset
vaikeudet jotka pakottavat
muuttamaan suunnitelmia,
lastenkasvatuksen haasteet, vaativan
työn ja perhe-elämän
yhteensovittaminen. Asiat kääntyvät
parhain päin, jos annamme kaiken
Jumalan käsiin. Hän antaa meille
voimaa kääntää takaiskut
tilaisuuksiksi kasvaa perheenä.
Pienet ja suuret kriisit yhdistävät
perhettä, kun toimitaan
yhteistuumin ja rakkaudellisesti.

Kun vaikeuksissa kamppaileva perhe
keskittyy keskinäiseen yhteyteen,
anteeksiantoon ja solidaarisuuteen,
se vahvistaa kaikessa
epätäydellisyydessään inhimillisyyttä
lähiympäristössään. Omassa kodissa
ei kaiken tarvitse toimia täydellisesti.
Jokainen perhe voi antaa valoa ja



lämpöä muille perheille, ystäville,
naapureille ja tuttaville.

6. Meidän kahden kesken

31. toukokuuta, 1999

”Katso, neitsyt tulee raskaaksi ja
synnyttää pojan, ja hänelle annetaan
nimeksi Immanuel – se merkitsee:
Jumala on meidän kanssamme.” (Mt
1:23)

Kristus pysyy luonamme.

Silloin tällöin ennen työn
aloittamista pyhä Josémaria sanoi
Herrallemme: ”Jeesus, tehdään tämä
yhdessä.”

Jeesus on kanssamme, ja me olemme
hänen välineitään. Tämä edellyttää,
että teemme parhaamme – muuten
saisimme Herramme ”näyttämään
huonolta”, koska se tarkoittaisi, että
hän käyttää huq1aqaonoja välineitä.



Jeesus ja minä. Tämä suhde on
henkilökohtainen, ainutlaatuinen ja
korvaamaton.

Mutta samanaikaisesti aito liitto
Kristuksen kanssa muuttuu liitoksi
Kristuksen ruumiin kanssa, joka on
kirkko: yhteys Jumalan kanssa,
pyhien yhteys.

Suhteesta ”Jeesus ja minä” tulee liitto
toisia varten, toisten kanssa.

7. Maria, Jumalan ilo

16. joulukuuta, 2019

”Autuas sinä, joka uskoit!” (Luuk.
1:45)

Maria menee tapaamaan Elisabetia –
kuka muu voisi ymmärtää häntä
paremmin? He puhuvat
odottamistaan lapsista, Jeesuksesta ja
Johanneksesta. Vierailu on tulvillaan
Pyhää Henkeä (Luuk. 1:39). Johannes
tuntee jumalallisen läsnäolon ja



riemuitsee ilosta, sillä hän on jo
edelläkävijä: Kristuksen julistaminen
on todellisen ilon saamista ja
antamista.

Elisabet ylistää Marian uskoa, ja
Maria lausuu kiitosvirren
(Magnificat) (Luuk. 1:46-55): ”Minun
sieluni ylistää Herran suuruutta…”.
Kun kreikankielinen ”suurentaa”
ymmärretään niin, että se tarkoittaa
”tehdä suureksi”, me haluamme
kirkastaa, antaa Herralle kunniaa,
”tehdä hänet suureksi” sielussamme
ja teoissamme, antamalla hänelle
koko elämämme. Ja tekemällä
suureksi toiset – rakastamalla ja
palvelemalla heitä.

Tässä virressä Maria muistelee
Jumalan laupeuden lupausta
”sukupolvesta toiseen” ja Jumalan
mieltymystä nöyriä kohtaan. Maria
turvautuu vahvaan uskoonsa, kun
hän ei ymmärrä jotain: ”Poikani,
miksi teit meille tämän? (Luuk. 2:48),



niin erityisesti ristin juurella.
Aiemmin Herodes oli mestauttanut
Johanneksen, ja ristin luona muistot
vierailusta ovat ehkä surun
hämärtämiä, mutta hänen uskonsa ja
toivonsa Kristuksen
ylösnousemukseen säilyvät
kirkkaina.

Maria täytti sen – täydellisemmin ja
ennen ketään muuta – mistä tuli
Paavalin pyrkimys: ”Nyt iloitsen
saadessani kärsiä teidän
hyväksenne. Sen, mitä Kristuksen
ahdistuksista vielä puuttuu, minä
täytän ruumiissani hänen ruumiinsa
hyväksi, joka on seurakunta.” (Kol.
1:24)

Marian ja Elisabetin kirkas usko
heidän pohtiessaan Jumalan
suuruutta on jyrkässä ristiriidassa
nykyajan pessimismin kanssa.
Nykyisin Jumala nähdään usein
esteenä ihmisen täydelle elämälle.
Uskon kautta tiedämme, että Jumala



on tehnyt meidät lapsikseen, ei
orjikseen (vrt. Gal. 4:7). Saamme
heijastaa siitä syntyvää iloa ja
vapautta.

8. Hiljaisuus

16. joulukuuta, 2019

”Ja hän synnytti pojan, esikoisensa.
Hän kapaloi lapsen ja pani hänet
seimeen, koska heille ei ollut tilaa
majapaikassa.” (Luuk. 2:7)

Betlehemin hiljaisuudessa, yhdessä
Marian ja Joosefin kanssa, ilomme,
kaipauksemme ja surumme löytävät
paikkansa uudistuneessa
selkeydessä.

Sinä yönä jona juhlimme Jeesus-
lapsen syntymää, kaikki
ympärillämme vastaa kaikuna
ajatuksiimme. Yön hiljaisuudessa
Jumalan Poika odottaa meitä.



Lähestykäämme Betlehemin
yksinkertaisuutta ja hiljaisuutta!
Sallikaamme itsemme kietoutua
sydämestä kumpuaviin muistoihin.
Sydämemme on “sisäisen elämän
portinvartija”[5].

9. Kätkeytynyt Jumala

21. elokuuta, 1980

”Tämä on merkkinä teille: te löydätte
lapsen, joka makaa kapaloituna
seimessä.” (Luuk. 2:12)

Enkelin oli annettava paimenille
tarkat tuntomerkit vastasyntyneestä:
Jeesus oli kapaloitu ja makasi
seimessä. Ilman näitä yksityiskohtia
he eivät olisi tunnistaneet lasta
Messiaaksi, Vapahtajaksi.

Miksi hän ei näyttäydy avoimesti
koko maailmalle? Miksi hän ei
näyttäydy meille selvemmin
kodeissa, kaupungeissa ja
työpaikoilla? Siihen on vain yksi



vastaus: hänen rakkautensa, ”sillä
Jumala on rakkaus” (1. Joh. 4:8, 16).

Jos Jumala näyttäytyisi nykyistä
selvemmin, synti olisi vieläkin
suurempi niillä, jotka kieltäytyvät
tunnistamasta häntä. Kätkeytyneenä
Jumala tarjoaa armonsa kaikille.
Jumalan näyttäytyminen tässä
hetkessä kaikessa voimassaan ja
majesteettisuudessaan ei johtaisi
useampien sielujen pelastumiseen.
Sen sijaan syntisyytemme ja
kitsautemme tulisivat entistä
suuremmiksi.

Niin tapahtui ylösnousseelle
Kristukselle. Fariseukset eivät
uskoneet häneen, vaikka olivat
nähneet hänen ihmetekonsa. Jopa
niinä hetkinä Jeesus valitsi
jumaluutensa salaamisen. ”Totisesti,
sinä olet salannut itsesi, Jumala” (Jes.
45:15): rakkauden vuoksi
kätkeytynyt. Piilossa mutta ei
näkymätön (vrt. Joh. 1:1-18).



10. Kiitollisuus

8. maaliskuuta, 2001

”Kunnia Jumalalle korkeuksissa”
(Luuk. 2:14)

Kiitos sinulle, Herra, että olemme
olemassa, että olet luonut meidät,
että huolehdit meistä.

Kiitos, Herra, armosta,
anteeksiantamuksesta,
kaitselmuksesta, rakkaudesta: kiitos,
että olemme lapsiasi.

Kiitos kasteen kutsumuksesta. Kiitos
että johdatat meitä, vaikka et saa
meiltä juurikaan vastakaikua.

Kiitos, Herra, luottamuksestasi, jota
emme ole ansainneet emmekä
ansaitse.

Anna meille anteeksi, Herra,
kiittämättömyytemme; niin monta



kertaa olemme jättäneet kiittämättä
sinua!

Älkäämme koskaan unohtako, miksi
meidän tulisi olla aina kiitollisia:
Jumala rakastaa meitä. Jumala on
tullut yhdeksi meistä Kristuksessa ja
johdattaa meitä.

Ajattele kaikkea sitä, mitä Jumala on
tehnyt ja tekee hyväksesi. Älä erehdy
perustamaan turvallisuuttasi siihen,
mitä olet tehnyt ja teet Jumalan
hyväksi, sillä se ei ole paljon – ja
todellisuudessa myös se on Jumalan
lahjaa.

Ut in gratiarum semper actione
maneamus! Pysykäämme aina
kiitollisina.

11. Rauha ihmiskunnalle

19. joulukuuta, 2018

“Maan päällä rauha ihmisille, joita
hän rakastaa.” (Luuk. 2:14)



Enkelten laulun kaiku täyttää koko
maailman ja herättää meissä iloista
toivoa. Rauha on tullut luoksemme,
ja voimme tutkiskella sitä Jeesus-
lapsen kasvoilla: ”Hän on meidän
rauhamme” (Ef 2:14). Näin pyhä
Paavali kirjoitti myöhemmin
pohtiessaan Jeesuksen Kristuksen
salaisuutta.

Maailma tarvitsee kipeästi rauhaa.
Jokainen meistä, perheemme,
työpaikkamme ja kotiseutumme
tarvitsee Jeesus-lasta, jonka enkelit
julistivat Vapahtajaksi (vrt. Luuk.
2:11).

Ilman häntä kaikki ponnistelut tuoda
rauha sydämiin ovat riittämättömiä.
Tämän vuoksi kirkko ei lakkaa
puhumasta Jeesuksesta, kuten
paimenet tekivät nähtyään hänet
seimessä (vrt. Luuk. 2:16-18). Myös
me haluamme julistaa häntä.
Apostolisessa työssä ”meidän on
puhuttava Kristuksesta, ei



itsestämme”[6] Mietiskelkäämme
usein Jumalan rakkauden suurta
salaisuutta meille syntyneessä
Jeesus-lapsessa (vrt. Jes. 9:5).

Kuinka helppoa onkaan löytää yhä
uudelleen rauha ja tyyneys, kun
mietiskelemme Kristuksen syntymää
ja lumoudumme Jeesuksesta
seimessä, Marian ja Joosefin
suojeluksessa. Kun mietiskelemme
tätä rakkauden salaisuutta, Herra
antaa meille uutta intoa välittää sitä
toisille.

12. Tehdä itsestämme pieniä

29. joulukuuta, 2019

”He lähtivät kiireesti ja löysivät
Marian ja Joosefin ja lapsen, joka
makasi seimessä” (Lk 2:16).

Kun katsomme seimessä nukkuvaa
Jeesus-lasta Marian ja Joosefin
suunnattoman rakkauden
suojeluksessa, haluamme kokea



itsemme hänen kaltaisenaan,
pienenä. Katsellessamme Jeesusta
aistimme Jesajan profetian kaikuja:
”Jumalan sana on täyttynyt ja
lyhentynyt” (Jes 10:23), jonka Pyhä
Paavali mainitsee (vrt. Room 9:28).
Jumala on Kristuksessa tehnyt
itsensä pieneksi meitä varten.

Myös me haluamme tehdä
itsestämme pieniä, erityisesti sinun
edessäsi, Herra, jotta meillä olisi
lapsenomainen luottamus ja
yksinkertaisuus. Haluamme myös
tehdä itsestämme pieniä muiden
edessä; pitää itseämme
vähäisempinä, palvella innokkaasti,
omistautua, välittää aidosti muiden
tarpeista olematta liian herkkiä.
Haluamme että muut voivat luottaa
meihin.

Paimenten tavoin meidän on
lähdettävä Vapahtajaa vastaan
kiiruhtaen, täynnä rauhaa ja
kaipausta, ilman että viivyttelemme



matkalla. Mikä estää meitä
menemästä nopeasti Herran luo?
Niin voi käydä, jos kadotamme
tavoitteemme näkyvistä. Jeesus, me
olemme etsimässä sinua. Silti
toisinaan eksymme tieltä ja meidän
on vaikea löytää sinua työstä –
varsinkin kun se käy vaikeammaksi –
levosta, perhe-elämästä ja
ihmissuhteista.

Katsokaamme noina hetkinä lasta,
joka on Jumala ja joka haluaa alistaa
itsensä tavallisuuteen ja
kärsimykseen Betlehemin seimestä.

13. Evankeliumin
hengittäminen

5. huhtikuuta, 2017

”Maria kätki sydämeensä kaiken,
mitä oli tapahtunut, ja tutkisteli sitä”.
(Luuk. 2:19)



Evankeliumin rakastava lukeminen
auttaa meitä kasvamaan
ystävyydessä Jeesuksen kanssa. Kun
mietimme Herran elämää, Jumala
yllättää meidät uudella valolla.

Toisinaan voi tuntua siltä, että
lukeminen ei jätä jälkiä. Mutta
Jeesuksen sanat, reaktiot ja eleet
tulevat huulillemme ja ajatuksiimme
ja valaisevat elämämme tavallisia tai
vähemmän tavallisia tilanteita. Kyse
on evankeliumin, Jumalan sanan
hengittämisestä.

Kun puhumme kristillisestä elämästä
ystäviemme kanssa, voimme välittää
entistä kirkkaammin suuren uutisen
Jumalan rakkaudesta jokaista meitä
kohtaan, kun haluamme uppoutua
evankeliumiin. Pyhä Ambrosius
tapasi sanoa: ”Kerää Kristuksen vesi
(…). Täyttäkää mielenne tällä vedellä,
niin että maaperä kastuu hyvin (…);
ja kun se on täytetty, kastelkaa
muutkin” [7].



Pyhä Maria opettakoon meitä
säilyttämään ja pohtimaan
sydämissämme, kuten hän teki,
kaikkea Jeesukseen viittaavaa, jotta
voimme kulkea ja auttaa muita
kulkemaan, kukin siellä minne
Jumala häntä kutsuu, mietiskelyn
polkuja pitkin.

14. Rakkaus ei jää koskaan
eläkkeelle

12. helmikuuta, 2020

”Siihen aikaan Jerusalemissa oli mies
nimeltä Simeon (…). Niin hän tuli
temppeliin Hengen liikuttamana”.
(Luuk. 2:25 ja 27).

Kaksi ikäihmistä, Anna ja Simeon,
ilmoitti yhdessä enkelien ja
paimenten kanssa Vapahtajan
syntymästä maailmalle.

Eräänä syntymäpäivänään pyhä
Josemaría totesi, että hän oli ”aina



vasta alussa”, koska ”vuodet eivät
anna viisautta tai pyhyyttä”. Vaikka
aika kuluu, Jeesus haluaa meidän
kasvavan edelleen, koska
päämääränä on samaistuminen
häneen.

Ikäihmiset ovat kirkon ja
yhteiskunnan vahvuus ja voimavara.
Heidän todistuksensa, muistonsa ja
pitkä kokemuksensa
henkilökohtaisesta yhteydestä
Jumalaan tekee heistä ”eläviä kiviä”,
perustuksia. Uudet sukupolvet voivat
rakentaa niiden varaan, kun heiltä
puuttuu helposti lähestyttäviä
roolimalleja.

Pyhä Paavali neuvoi Tiitusta: ”Kehota
vanhoja miehiä olemaan raittiita,
arvokkaita ja maltillisia sekä
osoittamaan tervettä uskoa,
rakkautta ja kestävyyttä” (Tiitus 2:2).

Jokapäiväisessä elämässä vanhukset
kommunikoivat mieluummin elein
kuin sanoin, sallivat itseään



hoidettavan nöyrästi rajoituksistaan
ja sairauksistaan huolimatta,
kohdaten kivun hymyillen, välttäen
valituksia, kiittäen palveluista ja
palvelemalla toisia peittelemättä sitä,
että he rukoilevat ja luottavat
Jumalaan. Kun näkee vanhuksen
sormeilevan rukousnauhaa, se on
hetki, joka voi säilyä sydämessä
loppuelämän. Rakkaus ei jää
koskaan eläkkeelle.

15. Egyptiin

29. joulukuuta, 2019

”Nouse, ota lapsi ja hänen äitinsä
mukaasi ja pakene Egyptiin. Pysy
siellä, kunnes käsken sinun palata.
Herodes aikoo etsiä lapsen käsiinsä ja
surmata hänet.” (Mt 2:13)

Se on suuri takaisku: Jumalan on
paettava, koska hänet halutaan
tappaa. Ja Pyhä Joosef järjestää
kaiken niin, että voi lähteä matkaan



nopeasti, yöllä, odottamatta edes
aamunkoittoa ja tietämättä, onko
kyseessä muutama viikko, muutama
kuukausi vai muutama vuosi.

Voimme kuvitella, että Neitsyt Maria
ja Pyhä Joosef lähtivät matkaan
huolestuneina, mutta he tekivät sen
ilman vastalauseita. Jumalan tahdon
täyttäminen antoi heille sisäisen ilon
ja varmuuden siitä, että Hän oli
heidän kanssaan.

Pyytäkäämme Pyhää Joosefia
auttamaan meitä olemaan valmiita
kaikkeen, mitä Herra ehdottaa,
vaikka se tuntuisi
merkityksettömältä tai takaiskulta.

Haluamme seurata Pyhän Perheen
esimerkkiä ja lähteä uuteen
suuntaan: uuteen työhön, uusiin
oloihin, auttamaan uusia ihmisiä.

Usko saa meidät lähtemään kohti
Egyptiä, vaikka emme olisi osanneet
sitä odottaa.



16. Kuunteleminen: Hiljaisuus
toiminnassa

20. helmikuuta, 2020

"Kolmen päivän kuluttua he löysivät
hänet temppelistä. Hän istui
opettajien keskellä, kuunteli heitä ja
teki heille kysymyksiä." (Lk 2:46).

Sana puhuu, mutta Jeesus myös
vaikenee ja kuuntelee
vastasyntyneen lapsen tavoin.

Se mitä tapahtui temppelissä, toistuu
kerta toisensa jälkeen: Jeesus
vaikenee ja kuuntelee. Kun häntä
koettelevat ne, jotka haluavat
kivittää syntisen naisen (Joh. 8:6),
Jeesus kirjoittaa sormella maahan.
Kun hän rukoilee vuorella
hiljaisuudessa Isäänsä (Lk. 6:12), hän
vaikenee ja kuuntelee. Kun hänet
ristiinnaulitaan (Joh. 19:18), hän
vaikenee ja kuuntelee. Myös tänään



Jeesus kuuntelee sanojamme
eukaristiassa.

Rukous on hiljaisuuden,
kuuntelemisen ja toiminnan koulu.
Jeesus kysyy meiltä saman
kysymyksen kuin Pietarilta:
"Rakastatko sinä minua?". (Joh
21:16).

Kaiken vuoropuhelun edellytyksenä,
sanojen tuolla puolen, on rakkaus,
kunnioitus, toisen huomiointi ja
toisen ihmisen asemaan
asettuminen. Vuoropuhelua on
naisen ja miehen välisissä hellissä
katseissa heidän rakkautensa
kasvaessa kasvamistaan vielä heidän
vanhoilla päivillään. Sitä on isän
sairaalle tyttärelleen antamassa
hyväilyssä. Kyyneleissä jotka
kertovat sanojan olevan pahoillaan
ja pyytävän anteeksiantoa.
Kuuntelemisessa kun lähimmäisellä
on tarve puhua. Kuuntelemisessa
kun meitä oikaistaan.



Kuuntelemisessa kun meille
kerrotaan, että voisimme tehdä
jonkin asian paremmin.

Muurit jotka estävät meitä
kuuntelemasta, ovat yleensä ylpeys,
omahyväisyys, huonosti ymmärretty
auktoriteettiasema ja itsekkyys. Ne
tukkivat korvamme
perheenjäsenten, ystävien tai
lähimmäisen tarpeilta. Pinnallisuus
ja kiire: ei huomata, ei olla samalla
aaltopituudella, ei tajuta. Kenestä
tahansa on masentavaa, ettei häntä
kuuntele joku, jonka pitäisi
kuunnella häntä.

Antakoon Jumala meille
kuuntelemisen lahjan. Auttakoon
hän meitä irtautumaan itsekkäästä
yksinpuhelustamme. Opettakoon
Jumala meitä kohtaamaan aidosti
toiset ihmiset. Silloin voimme jakaa
heidän kokemuksensa, heille
tapahtuvat asiat.



17. Jumalan lapset kirkossa

1. maaliskuuta, 1992

"Minä olen kastanut teidät vedellä,
mutta hän kastaa teidät Pyhällä
Hengellä” (Mk 1:8).

Kasteen kautta aloitamme kristityn
elämän kirkosta ja kirkossa.
Yliluonnollinen elämämme kasvaa
aina in Ecclesia - kirkossa.

Siksi syntymämme Jumalan lapsiksi
on ex Deo, Jumalasta, mutta myös ex
Ecclesia, kirkosta. Olemme Jumalan
lapsia sikäli kuin olemme kirkon
lapsia ja päinvastoin; ne edellyttävät
ja sisältävät toinen toisensa.

Kirkon äitiys on tavallaan ilmaus tai
ilmentymä Jumalan isyydestä
ottolapsiaan kohtaan.

Se, että olemme Jumalan lapsia ja
kirkon lapsia, saa Jumalan
suunnitelman mukaan jatkoa siinä,



että kristittyinä olemme välttämättä
paavin lapsia, joka on todella "isä ja
opettaja".

18. Nuoret ja kutsumus

18. syyskuuta, 2018

"Kun opetuslapset kuulivat hänen
sanansa, he lähtivät seuraamaan
Jeesusta. " (Joh 1:37).

Jumalan suunnitelmien
toteuttamiseen omassa elämässä ja
kutsumuksen seuraamiseen
tarvitsemme valoa ja voimaa. Valoa
nähdäksemme tien. Voimaa
halutaksemme seurata häntä.

Kun Jumala pyytää meiltä jotakin,
hän tarjoaa lahjan. Me emme tee
Hänelle palvelusta vaan Jumala itse
valaisee elämämme ja täyttää sen
merkityksellä.

Kunpa niin nuoret kuin aikuisetkin
ymmärtäisivät, ettei pyhyys ole vain



este omille unelmille vaan itse
asiassa niiden huipentuma!
Toiveemme, projektimme ja
rakkautemme voivat kaikki olla osa
Jumalan suunnitelmaa.

Kristillinen elämä ei johdata meitä
samaistumaan asiaan vaan
henkilöön: Jeesukseen Kristukseen.
Jos usko valaisee askeleemme,
kysymme itseltämme "Mitä Jeesus
Kristus on minulle?" ja mietimme
myös "Mitä minä olen Jeesukselle
Kristukselle?".

Silloin löydämme Herramme meille
antamat lahjat, jotka liittyvät omaan
tehtäväämme. Näin meissä kypsyy
vähitellen sisäinen asenne, joka on
avoin muiden ihmisten tarpeille.
Opimme asettumaan kaikkien
palvelukseen, ja näemme entistä
selvemmin sen paikan, jonka Jumala
on meille tässä maailmassa uskonut.

Yhteiskunnassamme ajatellaan usein
liikaa aineellista hyvinvointia. Sen



sijaan usko auttaa meitä nostamaan
katseemme ja löytämään oman
elämämme merkitykselliset
ulottuvuudet.

Jos olemme evankeliumin kantajia,
matkamme tässä maailmassa kantaa
hedelmää. Koko yhteiskunta hyötyy
kiistatta nuorten sukupolvesta, joka
perustuen uskoon Jumalan
rakkauteen meitä kohtaan kysyy
itseltään: "Mikä on tehtäväni tässä
elämässä? Millaisen jäljen jätän
jälkeeni?"

19. Eteenpäin!

14. helmikuuta, 2017

"Filippus tapasi Natanaelin ja sanoi
hänelle: "Me olemme löytäneet sen,
josta Mooseksen laki ja profeettojen
kirjat todistavat! Hän on Jeesus,
Joosefin poika Nasaretista." (Joh
1:45).



Evankeliumin ilosanoman tuominen
monien sielujen ulottuville auttaa
heitä tuntemaan Jeesuksen
Kristuksen vetovoiman.

Tällaisen etenemisen, tämän
muutosvoiman Jumala haluaa
herättää uskovissa. Muutosvoima ei
ole Jumalan strategista suunnittelua
vaan Pyhän Hengen, Luomattoman
Rakkauden voimaa.

"Kristityssä, Jumalan lapsessa,
ystävyys ja lähimmäisenrakkaus ovat
yksi ja sama asia. Ne ovat
jumalallista valoa, joka levittää
lämpöä. "[8]

Jumalan rakkauden ihanne saa
meidät ystävystymään monien
ihmisten kanssa. Me kristityt emme
"tee apostolista työtä", me olemme
apostoleja! Juuri se muodostaa
"eteenpäin menevän kirkon", josta
paavi Franciscus puhuu.10[9]



Henkilökohtaiset kontaktit on
asetettava evankelioinnissa etusijalle
etenkin nykyisessä evankelioinnin
tilanteessa. Vuorovaikutukseen
perustuva näkökulma on apostolisen
työn ytimessä, minkä Pyhä Josemaría
löysi evankeliumin kertomuksista.

”Älkäämme unohtako esimerkkimme
valaisevaa voimaa
henkilökohtaisessa apostolisessa
työssä.” Pyhä Paavali VI:n kuuluisa
kiteytys: "Nykyajan ihminen
kuuntelee mieluummin todistajia
kuin opettajia; ja", hän lisäsi, "jos hän
kuuntelee opettajia, se johtuu siitä,
että he ovat todistajia. "11[10]

Rukoilkaamme, että tämän päivän
maailmassa olisi paljon helposti
lähestyttäviä kasvoja - ystäviä - jotka
välittävät Jeesuksen sanomaa todella
uskottavasti.



20. Maria ystävänä

15. toukokuuta, 2020

"Viini loppui kesken, ja äiti sanoi
Jeesukselle: »Heillä ei ole viiniä.»" (Joh
2:3).

Neitsyt Maria inspiroi meitä
anteliaisuudellaan olemaan läsnä
muita varten, olla lähellä, jotta
kukaan ei tuntisi itseään
yksinäiseksi.

Vastattuaan Jumalalle: "Tapahtukoon
minulle sanasi mukaan" (Luuk. 1:38),
Neitsyt Maria lähtee kiireesti
auttamaan serkkuaan Elisabetia.
Enkeli ei käskenyt häntä tekemään
näin. Enkeli kertoi hänelle hänen
serkkunsa raskauden olevan
merkkinä Jumalan
kaikkivoipaisuudesta. Mutta Maria
ymmärtää, että Elisabet tarvitsee
apua. Ja hän, joka on jo Jumalan äiti,
opettaa meille, miten osoittaa



rakkautta ja todellista ystävyyttä
tekemällä aloitteen itsensä
antamiseen ja pyyteettömään
palvelemiseen.

Vuodet kuluvat, ja näemme Marian
Jeesuksen kanssa Kaanan häissä.
Sielläkin hän näkee ennen muita,
mitä nuori pari tarvitsee, ja tekee
jälleen aloitteen. Ystävyyden rakkaus
valaisee näkökulmaa, jotta näkee
asioita, joita muut eivät ehkä
huomaa.

Myöhemmin katselemme Mariaa,
joka seisoo horjumatta poikansa
ristin vieressä. Me pyydämme häntä
auttamaan meitä jäljittelemään
häntä hänen kyvyssään olla vahva,
kun kohtaamme muiden ihmisten
kärsimyksen, jotta voimme tarjota
heille apua, vilpittömän ystävyyden
balsamia.

Jeesuksen ylösnousemuksen jälkeen
Neitsyt Maria kokoaa yhteen
apostolit, jotka olivat hajallaan



Herramme kärsimyksen jälkeen; hän
pitää heille seuraa ja lohduttaa heitä.

Neitsyt Marian elämä opettaa meille,
että myös meidän elämässämme
inhimillinen ystävyys syntyy uudella,
yliluonnollisella voimalla ystävyyden
pohjalta Jumalan kanssa. Pyhä
Luukas sanoo Neitsyt Mariasta:
"Maria säilytti kaikki nämä
asiat" (Jeesukseen viittaavat asiat)
"miettien niitä sydämessään" (Luuk.
2:19). Maria rukoilee: hänen
keskustelunsa Jumalan kanssa on
mietiskelyä ja rakastavaa
vuoropuhelua. Se on ystävyyttä
Jumalan kanssa, luottamusta
Jumalaan. Se on valtoimenaan
virtaavaa toisten palvelemista.

21. "Sulautuminen" Jumalaan

12. helmikuuta, 1985

"Hänen on tultava suuremmaksi,
minun pienemmäksi." (Joh. 3:30).



Tietynlainen "uskonnollinen"
itsekeskeisyys tarkastelee Jumalaa
aina suhteessa ihmiseen itseensä.

Aidossa mietiskelyssä on epäilemättä
hetkiä, jolloin verrataan Jumalaa
omaan itseensä. Mietiskelyn
tavallisin pyrkimys -- työssä,
vuorovaikutuksessa toisten kanssa ja
hengellisessä elämässä – tulisi
kuitenkin olla "sulautuminen"
Jumalaan: ajatteleminen,
rakastaminen ja lähimmäisten
palveleminen Jumalasta käsin.

22. Taivaan kansalaisia

2. toukokuuta, 1992

"Sillä, joka uskoo Poikaan, on ikuinen
elämä." (Joh. 3:36).

Mikään tässä elämässä ei voi
vähentää Jumalan lasten todellista
onnea; eivät edes vastoinkäymiset,
esteet, kärsimys, väärinkäsitykset tai
epäoikeudenmukaisuus. Jumalan



lapsina olemisella on täsmällinen
eskatologinen ulottuvuus:
ymmärrämme uudessa valossa, että
se, mikä on lopullista ja pysyvää,
tulee kuoleman jälkeen. Tässä ja nyt
on todellista, mutta se ei ole vielä
saavuttanut täyteyttään, Jumalan
lasten kirkkauden täyteyttä.

Kaikki tässä elämässä, myös
kärsimys, kertoo meille: "Kristus
odottaa meitä. Eläkäämme jo nyt
'taivaan kansalaisina' (ks. Fil. 3:20) ja
olkaamme samaan aikaan
täysivaltaisia maailman kansalaisia.
Elämme keskellä vaikeuksia,
epäoikeudenmukaisuutta ja
väärinkäsityksiä, mutta myös
keskellä iloa ja tyyneyttä, koska
tiedämme olevamme rakastettuja
Jumalan lapsia. "[11]

Entä kuolema? Se ei voi pelottaa
kristittyjä eikä himmentää heistä
säteilevää iloa, sillä Jumalan lapsille
kuolema on tie täyteyteen.



23. Jumala talossani

4. helmikuuta, 2020

“Jos tietäisit, minkä lahjan Jumala on
antanut! (Joh. 4:10).

Jumala antaa itsensä niille, jotka
vapaasti rakastavat häntä . Hän
astuu sisään, asettuu asumaan ja
laittaa asiat paikoilleen. Pyhä Henki
aloittaa muutostyönsä: mielessä,
tahdossa, mielikuvituksessa,
muistissa, aisteissa, tunteissa ja
haluissa.... Sielu ja ruumis saattavat
panna vastaan, mutta Jumalan avulla
ne antautuvat työstettäviksi. Vaikka
olemme edelleen tietoisia omista
heikkouksistamme, olemme
useammin kuin kerran kokeneet
uskon Jumalaan erityisen vahvasti,
emmekä siksi halua menettää häntä
uudelleen.

Matkalla voittamaan vapauden
rakastaa huomaamme, että nyt niillä



alueilla, joilla taipuksemme
itsekeskeiseen
omistamistasenhaluun ennen vallitsi,
halu olla antelias onkin
voimakkaampi. Missä ennen
etsimme omaa etuamme,
näemmekin ihmisiä, joita rakastaa.
Mikä on pysyvää nousee
muuttuvaisen yläpuolelle voittaen
sen.

Siveys -Jumalan lahja ja sen
vastakaiku ihmisessä- aikaansaa
itsehillintää, ohjailee mielikuvitusta
ja haluja, sekä kasvattaa
vapauttamme ja kykyämme arvostaa
sitä kauneutta, jota on muissa
ihmisissä, meissä itsessämme ja
kaikissa asioissa. Ollessamme
itsemme hallussa olemme asemassa,
josta käsin on mahdollista antaa
itsensä toiselle kokonaan, joko
naimattomana tai naimisissa, mihin
Jumala meitä sitten kutsuukaan.



Tässä tilassa syntyy todellinen,
sitoutunut rakkaus, joka on koko
elämän lahjoittamisen arvoinen.

Jumala on rakkaus ja haluaa
meidänkin olevan, niin luomiensa
ruumiinemme ja aisteinemmekin,
kaikessa aineellisuudessaan.

"Autuaita ovat puhdassydämiset, sillä
he saavat nähdä Jumalan" (Matt. 5:8).
Meidän ei tarvitse odottaa taivaaseen
saakka nähdäksemme Jumalan:
nytkin hän elää asumuksessamme,
meissä, jotka olemme hänen
temppeleitään. (ks. 1. Kor. 3:16).

24. Rakastettava velvollisuus

17. huhtikuuta, 1977

"Minun ruokani on se, että täytän
lähettäjäni tahdon ja vien hänen
työnsä päätökseen” (Joh. 4:34).

Mikä on oikein; mikä on hyvyyttä;
mikä on hyvää? Se on sitä, mitä



Jumala tahtoo. Yleisesti ottaen
hyvyyttä sinänsä ja sitä erityistä
hyvyyttä minua kohtaan, mitä
Herramme tahtoo jokaiselle
ihmiselle.

Rukous ei ole hyvää ainoastaan siksi,
että se on keskustelua Jumalan
kanssa. Rukous on hyvää myös sen
vuoksi, että siinä toteutuu milloin,
missä ja miten Jumala haluaa
meidän puhuvan hänelle.
Kuolettumiset ovat Jumalalle
mieluisampia, kun ne ovat sen
mukaista, mitä hän tahtoo, sillä
"totteleminen on parempi kuin
uhri" (1. Sam. 15:22).

Sama pätee työhön. Toiminta on
hyvää ja tehokasta siinä määrin kuin
Jumala sitä tänään ja nyt tahtoo.
Herra, mitä sinä tahdot minun
tekevän? Tätä kysymystä kypsät
kristityt kysyvät jatkuvasti. Työn tai
toiminnan
tarkoituksenmukaisuuden,



sopivuuden ja tehokkuuden
tarkistaminen ja pohtiminen
merkitsevät sen tarkistamista ja
pohtimista, mitä Jumala tahtoo.

"Sitä on kuuliaisuuden kristillinen
hyve: rakastaa sitä, mitä Jumala
tahtoo ja odottaa meiltä. Hänen
tahtonsa ilmoitetaan meille myös
velvollisuuksiemme ja tilanteemme
kautta kirkossa, omassa tai
hengellisessä perheessämme,
työssämme ja ihmissuhteissamme.

On selvää, ettemme useinkaan tiedä
tarkkaan ja konkreettisesti, mitä
Jumala haluaa meiltä tietyssä
tilanteessa. Mutta silloinkin voimme
totella häntä. Aina ja kaikessa
voimme vastata rakkauden käskyyn;
voimme aina pyrkiä ohjautumaan
rakkaudesta häntä ja muita kohtaan.
Näin eläminen, rakkaudesta
totteleminen, ei ole hedelmätöntä
ankaruutta vaan vapautta.



Voisiko tämä halu, tämä tahto totella,
tuntua meistä liialliselta? Jos näin
olisi, se tarkoittaisi, että meidän
mielestämme olisi liiallista samaistua
Jeesukseen Kristukseen, jonka ruoka
on tehdä Isänsä tahto (ks. Joh. 4:34).

25. Hengen vapaus

9. tammikuuta, 2018

”Teidät on kutsuttu vapauteen, veljet.
Mutta älkää tämän vapauden varjolla
päästäkö itsekästä luontoanne
valloilleen, vaan rakastakaa ja
palvelkaa toisianne.” (Gal. 5:13).

Vapaudesta toimiminen, ilman
mitään pakkoa, on osa inhimillistä
arvokkuutta, ja se kuuluu ennen
kaikkea Jumalan tyttärien ja poikien
arvokkuuteen.

Voimme toimia vapaasti kaikessa
mitä teemme, jos teemme sen
rakkaudesta. Tämä on Pyhän
Augustinuksen aforismin merkitys:



”Rakasta ja tee mitä tahdot”[12].
Hengen vapautta on kyvykkyys ja
tavaksi tullut asenne toimia
rakkaudesta käsin. Vapauden
pyrkimyksenä on seurata erityisesti
sitä, mitä Jumala meiltä pyytää
kaikissa olosuhteissa, pelkäämättä
virheitä, epäonnistumista tai
vihamielisyyttä. Meidän on
sitouduttava hengen vapauteen
yliluonnollisella asenteella, viisaasti
ja päättäväisesti omassa sosiaalisessa
ja ammatillisessa ympäristössämme.

Hengen vapaus ei anna tilaisuutta
itsekkäälle luonnollemme eikä se
tarkoita (Gal. 5:13) oikkujemme
seuraamista tai kaikenlaisten
sääntöjen vastustamista. Kaikkien
ihmisten vapautta rajoittavat arkiset
velvollisuudet ja sitoumukset –
perheessä, ammatissa,
yhteiskunnassa ja muualla. Sen
sijaan meidän on vahvistettava
vapauden rakkauttamme niin, ettei
se ole sattumanvaraista vaan syvästi



inhimillistä. Tämä tapahtuu
tunnustamalla sitä korostava hyvä[13]

– vapaus, joka on sovitettu Jumalan
kanssa.

Rakkaudessa kasvaminen merkitsee
kasvua hengen vapaudessa,
vapaammaksi tulemista. Pyhän
Tuomas Akvinolaisen sanoin: ”Mitä
voimakkaampaa rakkautemme on,
sen vapaampia olemme.”[14]

26. Janon merkit

26. kesäkuuta ,2019

"Kun Jeesus eräänä päivänä seisoi
Gennesaretinjärven rannalla,
väkijoukko tungeksi hänen
ympärillään kuulemassa Jumalan
sanaa.” (Luuk. 5:1).

Ihmiset kerääntyvät Jeesuksen
ympärille, koska he etsivät jatkuvasti
hyviä ja kauniita asioita, joilla täyttää
sydämensä. Meillä kaikilla on



sielumme syvyyksissä kaipuuta,
jonka vain hän pystyy tyydyttämään.

Usein ihmiset, jotka havaitsevat
kristittyjen elämän syvän
onnellisuuden, huudahtavat: "Mutta
enhän minä koskaan tajunnut!
Kukaan ei kertonut minulle siitä!
Luulin sen olevan ihan muuta!".

Herra, auta meitä tunnistamaan
ihmisissä heidän kaipuunsa
kasvojesi eteen. Auta meitä
tunnistamaan merkit janosta sinun
luoksesi. Opeta meitä välittämään
todellisen kuvasi lähellämme oleville
ihmisille.

Kunpa välittäisimme kuvaa
Kristuksesta, joka opettaa kansaa
veneessä istuen vähän ulompana
rannasta, jotta kaikki, myös
kauimpana seisovat, voivat nähdä
hänet ja kuulla häntä.



27. Aikalaisiamme
tapaamassa

7. heinäkuuta, 2017

"[Jeesus] sanoi Simonille: "Souda vene
syvään veteen, laskekaa sinne
verkkonne.” (Luuk. 5:4)

Mitä Herramme odottaa meiltä
kristityiltä tänä päivänä, jolloin
maailman haasteet ovat sekä
monimutkaisia että kiehtovia? Hän
haluaa, että menemme ihmisten luo
kohtaamaan heidän huolensa ja
tarpeensa. Silloin voimme tuoda
evankeliumin alkuperäisessä
puhtaudessaan ja säteilevässä
uutuudessaan kaikkien ulottuville.

Tätä tehtävää hahmotellaan
Tiberiaan järven
kalastuskohtauksissa. Ne tarjoavat
välähdyksen siitä, miten kristityt
kulkevat läpi historian. Toinen on
Mestarin vaikuttava kutsu



uskaltautua -- "Souda vene syvään
veteen, laskekaa sinne
verkkonne” (Luuk. 5:4). Toinen on
rakastetun apostolin huudahdus "Se
on Herra!" (Joh. 21:7). Tämä
huudahdus heijastaa sitä
tarkkaavaista, tietoista uskollisuutta,
joka mahdollistaa Jeesuksen
tunnistamisen.

Uskaltautuminen syviin vesiin ei
tarkoita sanoman tai hengen
mukauttamista ajankohtaisiin
tapahtumiin, sillä evankeliumilla on
kyky loistaa valoaan kaikkiin
tilanteisiin omalla tavallaan.

Sen sijaan se kutsuu jokaista meistä
omilla hengellisillä ja älyllisillä
voimavaroillamme, ammatillisilla
taidoillamme,
elämänkokemuksillamme ja jopa
rajoituksillamme ja vioillamme
tekemään yhä enemmän yhteistyötä
siinä valtavassa tehtävässä, jossa



Kristus asetetaan kaiken inhimillisen
toiminnan huipulle.

Tätä varten tarvitsemme syvällistä
tietoa ajasta, jossa elämme, sen
dynamiikasta ja mahdollisuuksista
sekä myös rajoituksista ja
epäoikeudenmukaisuuksista, joskus
vakavistakin, jotka sitä vaivaavat.
Ennen kaikkea tarvitsemme
henkilökohtaista yhteyttä Jeesukseen
rukouksessa ja sakramenteissa. Näin
pysymme avoimina Pyhän Hengen
toiminnalle ja voimme rakkaudella
käydä aikalaistemme sydänten
ovella.

28. Vanha vene, uusi vene

26. kesäkuuta, 2017

"Laskekaa sinne [syvään veteen]
verkkonne" (Luuk. 5:4).

Jeesus tulee tapaamaan meitä kuten
hän lähti etsimään ensimmäisiä
opetuslapsiaan Galileanjärven



rannalla. Hän astuu elämäämme
kuten Pietarin veneeseen.

Tämä vene todisti ammattikalastajan
epäonnistumista pyyntimatkalla –
mereltä palattiin tyhjin käsin. Nyt
siitä tulee Opettajan työtuoli, paikka,
jossa hän paljastaa Jumalan
valtakunnan salaisuudet. Vieläkin
enemmän: samasta veneestä alkaa
yliluonnollinen seikkailu, jota
ihmeellinen kalansaalis enteilee.

Kristuksen läsnäolo muuttaa vanhan
veneemme, työmme, Jumalan
toiminnan paikaksi. Herramme
pyytää meitä olemaan hänen
työvälineitään ja tuomaan iloa ja
onnea tähän maailmaan, joka
tarvitsee häntä niin kipeästi. Se
voidaan tehdä pienillä teoilla, jotka
ovat hyvin yksinkertaisia mutta
täynnä rakkautta.

Hän kutsuu meitä, kuten hän kutsui
Pietarin: "Laskekaa verkot syvään
veteen" (Luuk. 5:4). Tällä kertaa



verkot lasketaan työhömme, joka on
nyt kyllästetty Jumalan armolla. Näin
se muuttuu kristillisen todistuksen
paikaksi, vilpittömäksi avuksi
työtovereillemme ja kaikille, joiden
kanssa olemme tekemisissä.

Samalla voimme muistella paavi
Franciscuksen kutsua: "Kun
ponnistelunne ystävienne uskon
herättämiseksi näyttävät olevan
turhia, kuten kalastajien yölliset
ponnistelut, muistakaa, että
Jeesuksen myötä kaikki muuttuu.
Herran sana täytti verkot, ja Herran
sana tekee hänen opetuslastensa
lähetystyön tehokkaaksi".[15]

29. Nuori sydämeltään:
Eteenpäin!

6. lokakuuta, 2017

Simon vastasi: ”Opettaja, me olemme
jo tehneet työtä koko yön emmekä ole
saaneet mitään. Mutta lasken vielä



verkot, kun sinä niin käsket. (Luuk.
5:5)

Voimme sanoa Jeesukselle
rukouksessa: "Olen taistellut jo
vuosia tullakseni paremmaksi, ja
sinä näet, Herra, millainen olen.
Mutta nyt, luottaen sinun sanaasi,
aion lähteä syvyyksiin, kohti
pyhyyttä, joka ei ole virheettömyyttä
vaan täydellisyyttä rakkaudessa,
samaistumisessa sinuun. Kun sinä
käsket", voimme sanoa pyhän
Pietarin kanssa, "minä lasken
verkot".

Pyhä Josemaría sanoi usein, että
vuonna 1928 hänellä ei ollut muuta
kuin 26 vuotta ikää, Jumalan armoa
ja iloista mieltä. Nuoruuden henki
piti elinvoimaisena hänen halunsa
oppia ja kasvaa. Samoin meidän
henkemme tulisi innostaa meidät
aloittamaan alusta yhä uudelleen ja
uudelleen. Meidän ei tule koskaan
sallia lannistumisen tunkeutua



sieluumme vaan vaalia halua jatkaa
eteenpäin. Anna meille, Herra, tämä
nuoruuden henki.

Jumalan armo! Osallisuutemme
Pyhän Kolminaisuuden jumalalliseen
elämään Isän Jumalan poikina ja
tyttärinä Kristuksessa Pyhän Hengen
kautta. Herramme tarjoaa meille
tällaista elämää jatkuvasti, ennen
kaikkea eukaristiassa, katumuksen
sakramentissa ja rukouksessa.
Kuinka paljon me opimmekaan tästä
tarjouksesta! Kuinka usein pyhä
Josemaría kehottikaan meitä
sanoillaan ja esimerkillään olemaan
eukaristisia sieluja, rukouksen
sieluja!

Iloinen mieli! Se auttaa meitä
näkemään asioiden myönteisen, jopa
hauskan puolen. Meillä on oltava
huumorintajua myös silloin, kun
kohtaamme omat rajoituksemme -
tämä on seurausta siitä ilosta, että
olemme Jumalan lapsia. Olemme



onnellisia, tapahtui mitä tapahtui,
siinä määrin kuin uskomme Jumalan
rakkauteen meitä kohtaan.

30. Tarkkanäköisyyttä
rakkaudessa

18. syyskuuta, 2018

Jeesus sanoi Simonille: ”Älä pelkää.
Tästä lähtien sinä olet ihmisten
kalastaja.” (Lk 5:10)

Näillä sanoilla Kristus muuttaa
Simonin koko elämän. Tästä lähtien
galilealainen kalastaja tietää, mitä
varten hän elää. Hänen laillaan
jokainen ihminen kohtaa ennemmin
tai myöhemmin kysymyksen: "Mikä
on elämäntehtäväni?" Meillä kaikilla
on jumalallinen kutsumus, Jumala on
kutsunut meidät kaikki liittoon
kanssaan.

Usko on voimakas valo, joka voi
valaista tulevaisuutemme ja herättää



toiveet täyttymyksestä.
Elämänvaiheessa, jossa ehkä
lapsuudestamme asti varmana
pitämämme asiat horjuvat ja uskon
valo saattaa myös heikentyä, meidän
on muistettava syvin totuus
itsestämme: että olemme Jumalan
lapsia ja että meidät on luotu
rakkaudesta.

Jumala esittää mitä mullistavimman
kutsun: hän kutsuu jokaista meistä
olemaan täysin onnellinen hänen
kanssaan. Luoja ei vain viskaa meitä
elämään unohtaakseen meidät; Hän
joka luo, myös rakastaa ja kutsuu.
Sen vuoksi oman erityisen polun
täytyy olla valaistu Jumalan meitä
kohtaan tuntemalla rakkaudella.

"Älä pelkää", Jeesus sanoo Pietarille.
Henkilökohtainen etsintämme
saattaa synnyttää sisäistä
myllerrystä, kun vapauden näkymä
huimaa meitä. Tuleeko minusta
onnellinen? Onko minulla voimia



tehdä se? Kannattaako minun
sitoutua? Tässäkään Jumala ei jätä
meitä yksin. Hän innostaa meitä, jos
opimme kuuntelemaan häntä.
Pyydämme sitä häneltä joka kerta,
kun rukoilemme: "Tapahtukoon
sinun tahtosi maan päällä niin kuin
taivaassa - tapahtukoon sinun tahtosi
minussa, jokaisessa, jokaisessa
meistä".

31. Heidän kotinsa,
tehtävänsä ja kotimaansa

26. kesäkuuta, 2019

"He vetivät veneet maihin ja jättäen
kaiken lähtivät seuraamaan Jeesusta."
(Lk 5:11).

Jeesus kutsui Pietarin, Jaakobin ja
Johanneksen opetuslapsikseen.
Vastaus oli päättäväinen "kyllä".

On vaikuttavaa havaita, kuinka
heidän apostolinen intonsa tulisi jo



muutamassa vuodessa viemään
ilosanomaa moniin tuon ajan
tärkeimpiin paikkoihin, myös
Roomaan.

Vainosta ja väärinkäsityksistä
huolimatta varhaiskristityt tiesivät,
että maailma kuului heille, että se oli
heidän kotinsa, tehtävänsä ja
kotimaansa.

Olemme Jumalan lapsia, hänen
kutsumiaan. Emme voi koskaan
tuntea itseämme muukalaisiksi
omassa kodissamme. Emme voi
kulkea tässä elämässä kuin vierailijat
oudossa paikassa. Emme voi vaeltaa
kaduilla pelokkaina kuin
tuntemattomalla maaperällä.

Maailma on meidän, koska se kuuluu
Isä Jumalalle.

Meidät on kutsuttu rakastamaan tätä
maailmaa, ei toista maailmaa, johon
ajattelemme ehkä sopivamme
paremmin. Meidän on rakastettava



ihmisiä ympärillämme, niissä
erityisissä haasteissa, joita
kohtaamme.

32. Ilo

29. helmikuuta, 2020

"Iloitkaa ja riemuitkaa, palkka, jonka
te taivaissa saatte, on suuri." (Mt
5:12).

Jeesus Kristus antaa meille
autuaaksijulistuksissa (Mt 5:1-12; Lk
6:20-26) taivaan porttien avaimet. Ne
avaavat porttikäytävän
onnellisuuteen myös täällä maan
päällä.

"Hengessä köyhät" tietävät, että he
ovat tarvitsevia. He eivät turvaudu
omiin hyveisiinsä tai omaisuuteensa
vaan heittäytyvät Jumalan lahjojen
varaan. Nöyryyden tiellä he kokevat
Jumalan isällisen syleilyn ilon.



"Surevien" kyyneleet ovat
ensisijaisesti surua loukkauksista
Jumalaa kohtaan:
rakkaudettomuudesta,
uskottomuudesta, vääryyksistä.
Surevat saavat ilon Jumalan
lohdutuksesta.

"Nöyrät" ovat onnellisia maan päällä:
heitä eivät lannista mitkään
vastoinkäymiset tai inhimilliset
takaiskut. Kristusta jäljitellen he
säilyttävät mielenrauhansa ja
tyyneytensä.

"Vanhurskautta janoavat ja
kaipaavat” pyrkivät toteuttamaan
Jumalan tahdon. He saavuttavat
kypsyyden, joka tyydyttää heitä
täydellisesti, koska se tulee
Jumalalta.

"Laupiaat" näkevät lähimmäisten
murheet ja puutteet Kristuksen
silmin. ”Laupiaat” tekevät heille tilaa
sydämessään. He myös ymmärtävät
ja antavat anteeksi.



Armollisuudellaan he saavat
itselleen armon ilon.

"Puhdassydämiset" löytävät
odottamattomia näköaloja Jumalan
läheisyydestä ja ihmissuhteittensa
laadusta. Ja he iloitsevat tästä näystä.

"Rauhantekijöitä" siunataan rauhalla
- Kristuksen rauhalla (ks. Ef. 2:14) - ja
he kylvävät ympärilleen Jumalan
lasten iloa. He pyrkivät välttämään
turhaa riitelyä, voittamaan
ärtymyksen ja hätäilyn, olemaan
myönteisiä ja levittämään
optimismia ja toivoa.

"Ne joita vainotaan" Jumalan
rakkauden tähden ja jotka täyttävät
hänen tahtonsa, saavat palkkansa
taivaassa. Heitä siunataan myös
ilolla maan päällä.

"Autuaat" johdattavat toisia aina
iloon. He ovat iloon johdattavia
polkuja."[16]



33. Jumalan lasten teot

20. huhtikuuta, 1992

"Rukoilkaa te siis näin: ”Isä meidän,
joka olet taivaissa." (Mt 6:9).

Yliluonnollisesta armosta olemme
Jumalan lapsia Jeesuksessa
Kristuksessa. ”Ne, jotka hän edeltä
käsin on valinnut, hän on myös edeltä
määrännyt oman poikansa kaltaisiksi,
niin että hänen poikansa olisi
esikoinen suuressa veljesjoukossa.”
(Room. 8:29).

Se että Jumala on Isämme, on
mullistava piirre
vuoropuhelussamme Jumalan kanssa
-rukouksessamme - ja tavassamme
harjoittaa kaikkia kristillisiä hyveitä.
Jumalan armosta meitä
luonnehditaan myös taivaan
kansalaisiksi.

Varmemmaksi vakuudeksi:
uskomme on Jumalan lasten uskoa;



rukouksemme on Jumalan lasten
rukousta; ilomme on Jumalan lasten
iloa; lujuutemme on Jumalan lasten
lujuutta ...

Voimme tiivistää Jumalan tahdon
näin: "Mitä Herra pyytää teiltä, on se,
että toimisitte joka hetki hänen
lapsinaan ja palvelijoinaan. "[17]

34. Nuoruuden salaisuus

1. lokakuuta, 2018

"Missä on aarteesi, siellä on myös
sydämesi." (Mt 6:21).

Nuori ja rakastunut sydän pystyy
uudistumaan ja elämään kristillistä
kutsumusta ja apostolista tehtävää
iloisesti myös vastoinkäymisten ja
kärsimysten keskellä.

Pyhä Josemaría selitti elinvoimansa
salaisuuden seuraavasti:



"Minä tahdon tulla sinun
alttarisieteen,sinun eteesi, Jumala,
minun iloni! “(ks. Ps. 43:4), tunnen
itseni nuoreksi ja tiedän, etten tule
koskaan pitämään itseäni vanhana.
Jos pysyn uskollisena Jumalalleni,
Rakkaus elävöittää minua jatkuvasti.
Nuoruuteni uudistuu kuin kotkan
nuoruus (ks. Ps. 103:5).[18]

Jos olemme jatkuvasti yhteydessä
Herraamme, olemme alati nuoria.
Työskentelemme yhdessä hänen
kanssaan rakentaaksemme kirkkoa,
joka on aina vanha ja aina uusi,
monina eri aikoina ja monissa eri
paikoissa ja kulttuureissa.

35. Näköaloja

1. marraskuuta, 2019

“Hyvä ihminen tuo sydämensä
hyvyyden varastosta esiin hyvää,
paha ihminen tuo pahuutensa



varastosta esiin pahaa. Mitä sydän on
täynnä, sitä suu puhuu.” (Lk 6:45)

Pyhä Josemaría opetti meille
erityisen tavan, jolla Jumala kutsuu
meitä julistamaan evankeliumia
maailmassa. "Sielut on tuotava
Jumalan lähelle sopivilla sanoilla,
jotka herättävät apostoleille
ominaisen katsantokannan:
hienovaraisilla neuvoilla, jotka
auttavat tarkastelemaan ongelmaa
kristillisellä tavalla ja ystävällisellä
keskustelulla, joka osoittaa, miten
harjoittaa rakkautta. Apostolaatin
kautta, jota olen joskus kutsunut
ystävyyden ja luottamuksen
apostolaatiksi. "[19]

"Todellinen ystävyys - kuten
lähimmäisenrakkaus, joka nostaa
ystävyyden inhimillisen
ulottuvuuden yliluonnolliselle tasolle
- on arvo sinänsä. Ystävyys ei ole
keino tai väline minkään sosiaalisen
edun tavoitteluun, vaikka se voi



tuoda tällaisia etuja (kuten myös
haittoja). Ystävyys on itseisarvo,
koska se merkitsee vilpitöntä
huolenpitoa toisesta ihmisestä. Se on
vuoropuhelua, jossa annamme ja
saamme valoa. Ystävyydessä syntyy
suunnitelmia, kun avaamme
vastavuoroisesti uusia näköaloja.
Ystävyydessä iloitsemme siitä, mikä
on hyvää, ja tuemme toisiamme
siinä, mikä on vaikeaa. Meillä on
hauskaa yhdessä, sillä Jumala haluaa
meidän olevan onnellisia.

Kun ystävyys on uskollista ja
vilpitöntä, sitä ei voi mitenkään
välineellistää. Kumpikin ystävä
haluaa vain välittää toiselle sen
hyvän, jota kokee omassa
elämässään. Tavallisesti teemme sen
huomaamattamme tuhansin pienin
tavoin esimerkin, ilon ja
palvelemisen kautta. Siitä huolimatta
"tämän todistamisen tärkeys ei
tarkoita sitä, että meidän pitäisi
vaieta sanasta. Miksi emme puhuisi



Jeesuksesta? Miksi emme kertoisi
muille, että Jeesus antaa meille
voimaa elämään? Miksi emme
kertoisi, että nautimme
keskusteluista Jeesuksen kanssa?
Miksi emme ilmaisisi, että
hyödymme hänen sanojensa
mietiskelystä?". [20]

Näin ystävyys johtaa luontevasti
molemminpuoliseen luottamukseen.
Luottamus on täynnä herkkää
vapauden kunnioittamista, mikä on
aidon ystävyyden välttämätön
seuraus.

36. Myötätunto: Empatia
kärsimyksessä

4. helmikuuta, 2020

"Naisen nähdessään Herran kävi
häntä sääliksi, ja hän sanoi: ”Älä
itke." (Lk 7:13).



Ystävyys merkitsee onnea mutta
myös kärsimystä: sairauksia,
kuolemaa, pettymyksiä,
elämänkriisejä, perheriitoja... Kuten
paavi Paavali VI sanoi:
"Rakastamisen taito muuttuu usein
kärsimisen taidoksi"[21] Kärsimys on
ystävyyden kolikon kääntöpuoli.
Läsnäolo ystävän kärsimyksessä
todistaa, että ystävyys on aitoa.

Myötätunto lisääntyy sitä mukaa
kuin rakkautemme Jumalaa kohtaan
kasvaa. Jumala pukee meidät
tunteisiinsa ja kirkastaa
näkemyksemme. On
hämmästyttävää nähdä, miten
syvästi Kristus liikuttuu
kohdatessaan lesken pojan
hautajaiskulkueen Nainissa. "Naisen
nähdessään Herran kävi häntä
sääliksi, ja hän sanoi: ”Älä itke." (Lk
7:13)

Rakkauden tavoin myötätunto on
luovaa. Myötätunto ilmaisee halua



tehdä ystävän kärsimys omaksi, jotta
sitä voi keventää sanoilla,
hiljaisuudella, kuuntelemisella,
teoilla, läsnäololla, muistamisella,
rukouksella, palvelemalla... Samalla
se ulottuu kaikkiin. Ristiltä käsin
Jeesusarmahti koko ihmiskunnan ja
uhrasi itsensä sen puolesta ylittäen
ajan ja paikan.

Pääsemme vaiheeseen, jossa
haluamme lohduttaa maailman
jokaista ihmistä heidän
kärsimyksissään. Koemme
itsessämme sen paradoksin, että
vapaasti annettu Rakkaus on
avannut silmämme muiden ihmisten
tarpeille ja omalle
kyvyttömyydellemme tarjota
ratkaisua kaikkeen. Silloin
ymmärrämme, että ainoastaan
Jeesus on ”tie, totuus ja elämä” (Joh
14:6), me emme ole.



37. Avoimuus

1. marraskuuta, 2019

”Tämän nähdessään fariseukset
sanoivat Jeesuksen opetuslapsille:
"Kuinka teidän opettajanne syö
yhdessä publikaanien ja muiden
syntisten kanssa!” (Mt 9:11).

Fariseukset arvostelevat Jeesusta,
ikään kuin veronkantajien ja
syntisten ystävyydessä (Mt 11:19)
olisi jotain pahaa. Kristuksen
ystävyys ei sulje ketään ulkopuolelle.

Pyrkiessämme jäljittelemään
Herraamme, omassa
vähäisyydessämme, meidänkään ei
tule sulkea ketään ulkopuolelle.
Meidän on rakastettava Jeesuksessa
Kristuksessa kaikkia vilpittömällä
ystävyydellä, olipa heidän
henkilökohtainen tilanteensa mikä
tahansa.



Pohditaanpa Jeesuksen esimerkkiä.
Herramme ei pitäydy vain pieneen
ryhmään. Hän viettää aikaansa
kaikkien kanssa. Heihin kuuluu
”pyhiä naisia ja suuria
kansanjoukkoja, Israelin
korkeimpien yhteiskuntaluokkien
edustajia, kuten Nikodeemus, ja
publikaani Sakkeus sekä hurskaina
pidettyjä ja syntisiä, kuten
samarialainen nainen. Heihin
kuuluu sairaita ja terveitä sekä
köyhiä, joita Jeesus rakasti koko
sydämestään. Heihin kuuluu
vanhuksia ja lapsia. Heihin kuuluu
lainoppineita ja pakanoita, joiden
uskoa hän ylistää Israelin uskoa
suuremmaksi.” Jeesus on valmis
puhumaan kaikille. Ja hänen
sanansa parantavat, lohduttavat ja
valistavat. "Kuinka usein olenkaan
pohtinut ja antanut muidenkin
pohtia Kristuksen apostolista tapaa,
joka on sekä inhimillinen että
jumalallinen ja rakentuu
ystävyydelle ja luottamukselle!"[22].



38. Ymmärtäminen

1. marraskuuta ,2019

"Mikä syömäri ja juomari,
publikaanien ja muiden syntisten
ystävä!" (Mt 11:19).

Ystävyyden tekee erityisen
arvokkaaksi siihen välttämättä
sisältyvä lähimmäisenrakkaus, jonka
avulla voimme osoittaa toista ihmistä
kohtaan ymmärtämystä. "Todellinen
ystävyys merkitsee myös sitä, että
pyrimme sydämestämme
ymmärtämään ystäviemme
vakaumuksia, vaikka emme ehkä
koskaan tule jakamaan tai
hyväksymään niitä "[23]

Näin ystävämme auttavat meitä
ymmärtämään omastamme
poikkeavia tapoja tarkastella elämää.
Ne rikastuttavat sisäistä
maailmaamme. Kun ystävyys on
syvää, se antaa meille myös



mahdollisuuden kokea maailmaa eri
tavalla. Tämä on viime kädessä
toisten tunteiden todellista
jakamista. Näin olemme osallisia
heidän elämästään ja
kokemuksistaan.

Voidaksemme rakentaa todellista
ystävyyttä, meidän on kehitettävä
kykyämme katsoa toisia ihmisiä
hellästi, niin että näemme heidät
Kristuksen silmin.

39. Erovaisuus

25. helmikuuta, 1997

Ja hän sanoi naiselle: ”Kaikki sinun
syntisi on annettu anteeksi." (Lk 7:48).

Kuinka valtava ero onkaan
syntiemme ja synninpäästön välillä.
Syntejämme voi olla paljon ja ne
voivat vakavia. Mutta lyhyt
tunnustus ja muutaman sanan
synninpäästö – ja syntimme
lakkaavat olemasta.



Ristiriita on kuitenkin näennäinen,
koska tuon niin yksinkertaisen asian
(muutamien välttämättömien
syntien tunnustamisen ja
synninpäästön sanojen) taustalla on
niille vapauttavan voiman antava
itsensä Herramme Jeesuksen
Kristuksen inkarnaatio, elämä,
kärsimys, kuolema ja ylösnousemus.
Kuinka suuri sinä oletkaan, Herra, ja
kuinka suunnaton on viisautesi ja
armosi meitä kohtaan!

40. Hyvä maaperä

5. tammikuuta, 2020

Mutta osa jyvistä putosi hyvään
maahan ja antoi sadon, mikä sata,
mikä kuusikymmentä, mikä
kolmekymmentä jyvää. (Mt 13:8).

Uuden vuoden alussa pyhällä
Josemaríalla oli tapana sanoa: "Uusi
vuosi, uusi taistelu!" Tämä
kamppailu vaatii epäilemättä



ponnistelua, mutta ennen kaikkea
siinä tarvitaan Jumalan armoa.
Tutkikaamme vertausta kylväjästä.
Toivokaamme, että olemme "hyvää
maaperää". Toivokaamme, että
vastaanotamme Jumalan lahjan,
siemenen, joka kantaa runsasta
hedelmää. Jeesus tarjoaa meille tuon
lahjan joka päivä pyhässä
eukaristiassa.

Kapernaumin synagogassa Jeesus
sanoi: "Totisesti, totisesti: ellette te
syö Ihmisen Pojan lihaa ja juo hänen
vertaan, teillä ei ole elämää." (Joh.
6:53). Elävöittäkäämme syvemmin ja
kiitollisemmin uskoamme Jumalan
rakkauteen meitä kohtaan (ks. 1. Joh.
4:16). Tämä rakkaus tulee meille
sakramentaalisesti näkyväksi
pyhässä eukaristiassa. Näin voimme
oikein ohjata kamppailuamme
ollaksemme siemenen
vastaanottajina "hyvää maaperää".



Kiinnittäkäämme katseemme
Jeesukseen Kristukseen. Vaikka
olemme kovin arvottomia,
Herramme haluaa täyttää meidät
uudella taisteluvalmiudella ja ilolla.

41. Jumalan asettaminen
etusijalle

1. lokakuuta, 2018

Jeesus sanoi: ”Tällainen on Jumalan
valtakunta. Mies kylvää siemenen
maahan. Hän nukkuu yönsä ja herää
aina uuteen päivään, ja siemen
orastaa ja kasvaa, eikä hän tiedä,
miten. Maa tuottaa sadon aivan
itsestään, ensin korren, sitten tähkän,
sitten täydet jyvät tähkään." (Mk
4:26-28).

Evankeliumin sanat johdattavat
meidät pohtimaan Jumalan
ensisijaista roolia kaikessa
evankelioinnissa. Pyhä Josemaría
teki sen meille selväksi puhuessaan



Opus Deistä. Hän teki oman osansa
sen eteenpäin viemisessä. Hän oli
vakuuttunut siitä, että into, joka
ohjasi häntä palvelemaan sieluja, tuli
Jumalalta. "Herra, kiitän sinua siitä,
että olet saanut minut ymmärtämään
ilman epäilyksen häivääkään, että
kaikki on sinun: kukat, hedelmät,
puu, lehdet ja ikuiseen elämään
virtaava kirkas vesi. Gratias tibi,
Deus! - Kiitos, Jumala!" [24]Jumalan
armon ensisijaisuus on yhtä lailla
totta meidän jokaisen elämässä.

Kiittäkäämme yhä uudelleen Herraa
siitä, että hän on halunnut uskoa
meille tehtävän ja tehnyt meistä
työtovereitaan (ks. 2. Kor 6.1) - sen
ohella, että mietiskelemme Jumalan
lahjaa.

Toisinaan voi tuntua siltä, että
roolimme Jumalan suunnitelmien
toteuttamisessa on merkityksetön.
Siitä huolimatta hän ottaa
vapautemme vakavasti ja todella



luottaa meihin. Muistakaamme
nuorta poikaa, joka antoi Jeesukselle
sen vähän, mitä hänellä oli - viisi
leipää ja kaksi kalaa. Tämän pienen
anteliaisuuden teon ansiosta Kristus
ruokki kansanjoukon (ks. Joh.
6:1-13).

Jumala myös laskee meidän
jokapäiväisen vastauksemme
varaan. Pienistä asioista tulee suuria
hänen armonsa voiman kautta.

42. Jättäytyminen Jumalan
käsiin

20. huhtikuuta ,1991

”Teidän jokainen hiuskarvannekin on
laskettu.” (Mt 10:30).

Jättäytyminen Jumalan käsiin ei ole
mahdollista, mikäli Jumala itse ei tee
sitä mahdolliseksi. Hän haluaa tehdä
sen mahdolliseksi mutta kohtaa
egomme rakentaman esteen. Kun



kohtaamme kiusallisen tilanteen,
jättäytykäämme Jumalan käsiin
samaan tapaan kuin tässä Pyhän
Josemarían rukouksessa: "Herrani ja
Jumalani: sinun käsiisi jätän
menneisyyden, nykyisyyden ja
tulevaisuuden: vähäpätöisen ja
merkittävän, pienen ja suuren,
ajallisen ja ikuisen."

Älkäämme yllättykö, jos kärsimme,
kun Jumala repii vääränlaisen
itsevarmuutemme sielustamme
juurineen irti. Sanokaamme: "Kiitos,
Herra!"

Ajatelkaamme muita ja
siirtäkäämme huomio pois
itsestämme ja omista huolistamme.

Herra, minä haluan nähdä sinun
kasvosi (ks. Ps. 27.8).

43. Näkeminen

12. joulukuuta, 1994



”Astuessaan maihin hän näki paljon
kansaa, ja hänen kävi heitä sääliksi”
(Mk 6:34)

Kristuksen katse on läpitunkeva,
syvä ja myötätuntoinen. Pyhä
Josemaría saattaisi anoa
Herraltamme tunteikkaasti: "Saanko
nähdä sinun silmilläsi, oma
Kristukseni, rakkain Jeesukseni!".

"Herra", voimme rukoilla, minun on
nähtävä sinun silmilläsi; nähtävä
koko maailma, jokainen ihminen,
kaikki tilanteet, oma elämäni...
Kaikki tämä minun on nähtävä, niin
kuin sinä sen näet.

Saanko nähdä sinun silmilläsi,
Jeesus, havaitakseni, mitä minussa
on pois kitkettävää, lisättävää tai
parannettavaa sen tosiasian valossa,
että Jumala on Isäni!

Saanko nähdä sinun silmilläsi toiset
ihmiset oivaltaakseni, kuinka voin
auttaa niitä, jotka olet tuonut



lähelleni, kuinka pitää huolta
toisista, kuinka tukea kutakin
veljeäni ja sisartani.

"Saanko nähdä sinun silmilläsi,
miten voin parantaa työtäni? Miten
voin suorittaa paremmin ne tehtävät,
joihin minun on tartuttava."

"Opetelkaamme toistamaan uudesta
näkökulmasta sokean miehen,
Bartimeuksen, huutoa: "Mestari,
anna minulle näköni!" Domine, ut
videam! (Mk 10:51). Ja ulottakaamme
se koskemaan muitakin: "Herra,
anna meidän nähdä! Antakaa heidän
nähdä!" Domine, ut videamus! Ut
videant!".

44. Ilo ilman pelkoa

26. tammikuuta, 1988

"Pysykää rauhallisina, minä tässä
olen. Älkää pelätkö. " (Mt 14:27)



" Vain kaikkivaltias rakkaus voi
pohjustaa ilon, joka on vapaa
ahdistuksesta."[25]

Liian "inhimillistä" iloa varjostaa
pelko. Ilon lakkaaminen voi pelottaa.

Voi käydä niin, ja joskus käykin, että
jopa Kristuksen kohtaamisen
yliluonnollisessa ilossa on pelkoa.
Pelkoa omasta vähäisyydestämme.
Tai pelkoa siitä, että unohdamme
ilon perustan, nimittäin Jumalan
rakkauden meitä kohtaan

Päätelmä: "Yliluonnollistakaamme”
ilomme ja erityisesti ilon tapa
karkottaa pelko. Silloin saamme
takaisin Jumalan lasten ilon, joka on
täydellistä luottamusta häneen ilman
pelkoa.

45. Ravitseminen

11. maaliskuuta, 2004



"Älkää tavoitelko katoavaa ruokaa,
vaan katoamatonta, sitä, joka antaa
ikuisen elämän.” (Joh. 6:27)

Jeesus on kätkettynä pyhään
eukaristiaan. "Oi kätketty Jumaluus,
Hartaasti minä palvon sinua,
kätketty jumaluus, joka todella olet
edessäni leivän ja viinin muodossa",
lauletaan virressä Adoro Te Devote.

Mutta todellisuudessa eukaristia -
"vaatteet", joissa Kristus näyttäytyy
meille, sakramenttilajit - näyttää
hänet meille sellaisena kuin hän
haluaa olla jokaiselle ihmiselle:
ruokana, ravintona.

Tässä ruoassa on "tiivistettynä”
historia. Muinaisessa rukouksessa,
jota kirkko käyttää Corpus Christi -
juhlan vesperissä, sanotaan
eukaristiasta: recolitur memoria
Passionis eius, "se palauttaa mieleen
Kristuksen kärsimyksen
muiston" (menneisyys), mens
impletur gratia, "sielu täyttyy



armosta" (nykyisyys), et futurae
gloriae nobis pignus datur, "ja
tulevan kirkkauden pantti annetaan
meille" (eskatologinen tulevaisuus).

Menkäämme eukaristiaan halusta
samaistua Jeesukseen (itse
Kristukseen) ja "tiivistää" siihen
jokaisen päivän hetket. Silloin
meistäkin tulee ravintoa, apua ja
tukea muille."

46. Saman katon alla

19. maaliskuuta, 2018

"Eikö tämä ole Jeesus, Joosefin poika?
Me tiedämme hänen isänsä ja äitinsä.
" (Joh 6:42)

Pyhän Joosefin, joka on monien
muiden tavoin käsityöläinen,
yksinkertaisuudessa ja suuruudessa,
voimme panna merkille niiden
ihmisten piirteitä, jotka ymmärtävät
että Jumala on kutsunut heidät
elämään lähellään jokapäiväisessä



elämässä. He käsittävät kaikki sen
seuraukset, kuten odottamattomat
tapahtumat ja huolet.

Pyhä Joosef eli saman katon alla
Jumalan kanssa. Voimme ajatella,
että tässä suhteessa hän ei näytä
olevankaan samanlainen kuin muut
käsityöläiset. Mutta emmekö me itse
rukoile: Herra, en ole sen arvoinen,
että sinä tulisit minun kattoni alle?
Mutta jos sallimme hänen tulla, hän
astuu sisään. Yksikin hänen sanansa
riittää parantamaan meidät (ks. Mt
8:8).

Erityisesti tänään me mietiskelemme
yhdessä koko kirkon kanssa pyhää
Joosefia, tuota vanhurskasta ja
uskollista miestä. Uskokaamme
itsemme hänen esirukouksiensa
varaan, jotta hän auttaisi meitä
vastaamaan Kristuksen
suunnattomaan rakkauteen joka
päivä, aukaisemalla talomme ja
sydämemme ovet hänelle. Ja



pyydämme, että tämä vastaus
kannustaisi meitä palvelemaan yhä
enemmän lähellämme olevia ihmisiä
ja levittämään evankeliumin iloa."

47. Oman työn tekeminen

13. toukokuuta, 1989

"Se kaikki on teidän, mutta te olette
Kristuksen, ja Kristus on Jumalan." (1.
Kor. 3:22-23)

Jos katsomme elämäämme uskon
silmin, huomaamme, että mikään ei
jää Jumalan tahdon ulkopuolelle.
Työmme on myös tärkeä pyhityksen
alue, paikka, jossa voimme etsiä
Kristusta ja löytää Kristuksen. Opus
Dein perustaja puhui työn
pyhittämisestä, itsemme
pyhittämisestä työssämme ja muiden
pyhittämisestä työmme kautta.[26]

Jos pyrimme samastumaan
Kristukseen, kun keskitymme mihin
tahansa tekemiseen, teemme omaa



työtämme. Kyseinen aktiviteetti on
työtä, joka, joka kuuluu Jumalalle, ja
me olemme Jumalan lapsia.

Hyvin tehty työ ei tarkoita
pelkästään sitä, että asiat yritetään
tehdä laadukkaasti. Myös kaikkien
työn ulottuvuuksien toimivuus on
varmistettava. Millainen on
lopputulos? Miten suhtaudumme
toisiin ihmisiin työskennellessämme?
Hymyilemmekö, kun olemme
väsyneitä? Tuemmeko apua
tarvitsevaa työtoveria? Autammeko
ruuhkan kanssa kamppailevaa? Ja
millainen on suhteemme Jumalaan
työn tekemisen mittaan? Hyvin tehty
työ ei synny siitä, että teemme vain
sen, mikä on tehtävä. Sen sijaan
meidän on oltava aloitteellisia.
Aloitamme siitä, mikä on tärkeää
muille ihmisille. Tartumme tärkeisiin
kysymyksiin ja niin edelleen.

Kuinka paljon meitä voikaan auttaa
yliluonnollisella tasolla se, että



yhdistämme työmme pyhään
eukaristiaan! Alttarin mysteerissä
vehnä ja viinirypäleet symboloivat
maailmaa, tätä maapalloa. Myös me
uhraamme työmme, jotta voisimme
yhdistää sen Kristuksen uhriin. Työn
kautta teemme yhteistyötä
pyhittääksemme toiset työmme
avulla.

48. Kristuksen
yhteistyökumppaneita

9. maaliskuuta 2006

"Olkaa siis vahvoja ja
järkähtämättömiä, rakkaat veljeni, ja
tehkää aina innokkaasti Herran
työtä.” (1. Kor. 15:58).

Kaikki rehelliset inhimilliset
tilanteet, kaikki työt, voivat olla tai
niiden tulisi olla teitä ja tapoja päästä
pyhyyteen, Jeesuksen Kristuksen
kohtaamiseen. "Työ syntyy
rakkaudesta, ilmentää rakkautta ja



onja on säädettyrakkaudeksi."[27]

Pyhittävä työ, mikä tahansa
rehellinen työ, on sen tekemistä
Jumalan ja muiden ihmisten hyväksi,
olipa työ itsessään mitä tahansa.

Kun ryhdymme suorittamaan mitä
tahansa tehtävää, joka laskeutuu
päällemme, olipa se sitten
miellyttävä tai vaikea, tuloksellinen
tai näennäisen turha -,
ymmärtäkäämme, että kaikki työ on
syntynyt Jumalan rakkaudesta meitä
kohtaan.

Kiittäkäämme Herraa, että tässä
toiminnassa, tässä ja nyt, hän haluaa
meidän olevan hänen
yhteistyökumppaneitaan. Näin
ainakin siksi, että voimme sen kautta
osoittaa hieman hänen rakkauttaan
muita ihmisiä kohtaan. Vakuutumme
siitä, että Herrassa mikään työ ei ole
turhaa.



49. Keskus ja juuri

7. toukokuuta, 1985

"Joka syö minun lihani ja juo minun
vereni, pysyy minussa, ja minä pysyn
hänessä." (Joh. 6:56)

Halumme pysyä Kristuksessa näkyy
erityisesti rakkaudessa messuun,
joka on "kristityn hengellisen elämän
keskus ja juuri". [28]

Messu on juuri; se on välttämätön.
Eukaristian uhrissa lunastustyö
muuttuu läsnä olevaksi. Olemme
armon, rauhan, laupeuden ja
vaikuttavuuden lähteellä.
Eukaristiassa on hengellisen tien
juuri, kaikkein arvokkain. Se edistää
samastumista Jeesuksen Kristuksen
kanssa.

Messu on keskus, ja sen tulisi olla
keskus paitsi objektiivisesti myös
subjektiivisesti. Messun tulisi olla
totunnainen, usein uudistettu



tietoisuus kaikkein tärkeimmästä
jokaisena hetkenä. Olen viettänyt tai
olen menossa viettämään messua;
olen ollut tai olen menossa messuun.

Messun jatkuva mainitseminen on
pikemminkin Jumalan lahja kuin
inhimillisen ponnistelun tulos.
Tämän lahjan saavutamme autuaan
Neitsyt Marian äidillisen sovittelun
kautta.

50. Normalisoitu
pahansuopuus

20. maaliskuuta, 2015

"Mutta se, mikä tulee suusta ulos, on
lähtöisin sydämestä." (Mt 15:18)

Toisten ihmisten hyvä nimi, heidän
hyvä maineensa, on kallisarvoista
omaisuutta, jota on suojeltava
rakkaudella ja
oikeudenmukaisuudella.



Ilkeiden juorujen "normalisoiminen"
ja levittäminen yksityisesti ja
julkisesti luo epäluulon ja
epävarmuuden ilmapiirin, joka
vahingoittaa suuresti
henkilökohtaisia, perheen sisäisiä
kuin myös sosiaalisia suhteita.

Joskus juoruilijat ovat tietoisia siitä,
että he aiheuttavat vahinkoa.
Monesti taas heitä kannustaa
turhamaisuus ja muka "hyvää
tarkoittava" tekosyy. Hillitöntä
puhumista ruokkii se, että panettelu
hyväksytään, sisäistetään ja
normalisoidaan.

Myös puheemme kaipaa muutosta ja
puhdistusta. Puheemme antaa äänen
sydämessämme soivalle musiikille.

Sen sijaan, että pysähtyisimme
miettimään, miten puhumme,
voisimme kysyä itseltämme: Mitä
sydämessäni on? Tuomitsenko
ihmisiä sisäisesti?Mitä haluan ja
odotan lähimmäisiltäni? Mitä he



odottavat minulta? Yritänkö katsoa
muita ihmisiä niin kuin haluaisin
heidän katsovan minua? Näenkö
heidät Jumalan luomina ja Jumalan
lapsina?.

51. Sinun avullasi

30. tammikuuta, 1986

"Nainen tuli lähemmäs, heittäytyi
maahan Jeesuksen eteen ja sanoi:
'Herra, auta minua!'" (Mt 15:25)

Voimme ohittaa pienen tilaisuuden
osoittaa epäitsekkyyttä, tunnustaa
syntimme tai palvella. Kun
kieltäydymme välittämästä, meidän
on ymmärrettävä, että Herramme
välittää. Sillä on merkitystä meille ja
muille ihmisille.

Samanaikaisesti olemme oppineet
oman kokemuksemme pohjalta, että
hyvät aikeemme, oivalliset
päätöksemme ja suurenmoiset
ajatuksemme romuttaa meidän oma



heikkoutemme, ja se estää meitä
haluamasta tarpeeksi vakavasti.

Pyytäkäämme Herraltamme armoa,
ettemme koskaan lakkaisi
välittämästä niistä asioista, joita hän
pyytää meiltä. Ettemme koskaan
lakkaisi välittämästä muiden
ihmisten tarpeista.

Ja samaan aikaan, kun näemme
kirkkaan valon, kun teemme lujan
päätöksen suostua Herran tahtoon,
lisätkäämme aina: "Herra, sinun
armostasi! Äiti, sinun avullasi!"

Silloin nuo loputtomasti toistetut
päätökset ovat uusia, koska olemme
vakuuttuneita siitä, että tarvitsemme
taivaan apua: emmekä toistamiseen
vaan uudistumiseen. Uusi jälleen:
nunc coepi!— nyt minä aloitan!
Herra, olkoon uudistuminen
rakkautta.



52. Jeesuksen lupaus

1. syyskuuta ,2018

"Ja minä sanon sinulle: Sinä olet
Pietari, ja tälle kalliolle minä
rakennan kirkkoni. Sitä eivät
kuoleman portit voita." (Mt 16:18)

Tämä on Jeesuksen lupaus, jonka
kuulemme joka vuosi Pietarin ja
Paavalin juhlapäivän messun
evankeliumissa. Nämä sanat
muistuttavat minua hengellisestä
polusta, jonka pyhä Josemaría esitti
jo hyvin varhain: Omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam - kaikki
yhdessä Pietarin kanssa Jeesuksen
luo Marian kautta.

Rakastakaamme kirkkoa ja paavia
yhä enemmän. Meidän tulee
muistaa, että kirkko ei ole vain
naisten ja miesten yhteisö, johon
mekin olemme liittyneet. Ennen
kaikkea kirkko on "Kristus, joka on



läsnä keskuudessamme, Jumala, joka
lähestyy ihmisiä pelastaakseen
meidät, joka kutsuu meitä
ilmestymisellään ja pyhittää meidät
armollaan ja joka antaa meille
voimia jatkuvalla avullaan
jokapäiväisen elämän suurissa ja
pienissä taisteluissa".[29]

Apostolien ajoista lähtien kirkko on
kärsinyt ja kärsii edelleen vainoista
ja myös sisäisistä hyökkäyksistä sen
ykseyttä vastaan. Apostolien ajoista
lähtien kirkko on kärsinyt ja kärsii
edelleen vainoista ja myös
hyökkäyksistä sen ykseyttä vastaan
sisältäpäin. Tämän tosiasian, joka ei
suinkaan lannista meitä, pitäisi
johtaa meidät jatkuvasti uudistuviin
uskon näkymiin, jotka ovat Jumalan
lahja ja jotka ilmenevät rukouksessa
kirkon, paavin ja erityisesti kaikkien
niiden puolesta, jotka kärsivät
vainoa evankeliumin tähden.



53. Nykyisyyden
kirkastuminen

6. elokuuta, 1987

"Ja hänen rukoillessaan hänen
kasvonsa muuttuivat ja hänen
vaatteensa sädehtivät kirkkaan
valkoisina." (Lk 9:29)

Kirkastumisessa Jeesus paljasti
Pietarille, Jaakobille ja Johannekselle
esimakua tulevasta kirkkaudesta.
Pietari halusi jäädä tulevaan
kirkkauteen pysyvästi – ”Opettaja, on
hyvä, että me olemme täällä. Me
teemme kolme majaa: sinulle ja
Moosekselle ja Elialle." (Lk 9:33)

Vaikka haluamme olla täysin
onnellisia, täydellinen onnellisuus on
saavutettavissa vain kirkkaudessa,
Jumalan näyn avulla. Voimme
ymmärtää, miksi psalmin kirjoittaja -
ja me hänen kanssaan - osoitti
Herralle toiveen, joka on samalla



päätös: Herra, minä tahdon etsiä
sinua, älä kätke minulta kasvojasi (Ps
27:8). Me etsimme Jumalan kasvoja
rukouksessa. Emme kuitenkaan
pakene nykyisyyttä, vaikka emme
aina voi hallita sitä sen enempää
kuin menneisyyttä tai
tulevaisuuttakaan.

Rukous: mietiskellä Jumalaa,
keskustella hänen kanssaan ja
kuunnella häntä. Tämä ei vie meitä
pois maailmasta, vaan kiinnittää
meidät tiukasti todellisuuteen tässä
hetkessä. Se koskettaa meitä.
Rakastamme tavalla, joka muuttaa ja
käännyttää meitä.

Itse nykyisyys kirkastuu.

Ihmisen vapauden
myötävaikutuksella Jumalan armo
kirkastaa meitä ja muuttaa meidät
Jumalan lapsiksi, Kristuksen
kaltaisiksi, kuten pyhä Paavali
kirjoittaa: Me ... muutumme saman
kirkkauden kaltaisiksi, kirkkaudesta



kirkkauteen. Tämän saa aikaan
Herra, joka on Henki. (2 Kor 3:18)

Kirkastumisen aikana Jeesus puhui
Mooseksen ja Elian kanssa tulevasta
kärsimyksestään Jerusalemissa.
Kunnia ja risti. Opimme
rakastamaan ristiä joka päivä ja
saamme takaisin rauhan ja ilon
säteilyn. Silloin voimme tiivistää
kristillisen elämän ja sen jokaisen
hetken Pyhän Josemarían sanoihin:
"ristiltä Kristuksen kanssa Isän
kuolemattomaan kirkkauteen". [30]

54. Ilman Herraa emme voi
tehdä mitään

8. maaliskuuta, 1979

"Apostolit sanoivat Herralle: 'Anna
meille vahvempi usko!” (Lk 17:5)

Myös me pyydämme Jeesukselta:
Lisää uskoamme, toivoamme ja
rakkauttamme.



Ei riitä, että tiedämme teoriassa, että
kaikki mitä meille tapahtuu, on
meidän parhaaksemme. Että Jumala
on meidän Isämme - minun Isäni.
Että Herramme ja Maria ovat meitä
varten. Että kestän kaiken hänen
avullaan, joka antaa minulle voiman.
(Fil 4:13).

Ei riitä, että tiedämme teoriassa, että
mitä tahansa tapahtuukin - ja
huolimatta ilmeisistä ja
kiistattomista epäonnistumisista - me
tulemme voittamaan yhdessä
Kristuksen kanssa.

Ei riitä, että tiedämme teoriassa, että
on meidän parhaaksemme rakastaa
Jumalaa ja hänessä kaikkia muita.

Tietämyksemme on oltava
yliluonnollista. Me tarvitsemme
sinua, Herra, antamaan meille
pysyvästi tuon yliluonnollisen
tietämyksen. Olemme vakuuttuneita
siitä, mitä olet sanonut meille: Ilman



minua te ette saa aikaan mitään (Joh.
15:5).

Ilman sinua, Herra, emme voi todella
uskoa. Haluamme uskoa sinun
sanasi, kaiken sen mitä olet meille
ilmoittanut ja mitä kirkko opettaa
meille ja sen seurauksena elää
lainkuuliaisesti: Uskosta vanhurskas
saa elää. (Room. 1:17).

Ilman sinua, Herra, meillä ei ole
todellista toivoa. Haluamme luottaa
lupauksiisi Pyhän Hengen armon ja
voiman avulla. Ja voiman avulla ja
elää maan päälläkiinnittyneenä
onnellisuuteen, jonka lopulta ja
pysyvästi löydämme taivaasta.

Ilman sinua, Herra, emme voi
myöskään aidosti rakastaa.
Haluamme asettaa etusijalle kaiken,
mikä koskee sinua, ja rakastaa
jokaista ihmistä rakkaudesta sinuun.
Haluamme kulkea läpi elämän
pyrkien rakastamaan toisiamme niin



kuin sinä olet meitä rakastanut (ks.
Joh. 15:12).

55. Usko armoon

8. huhtikuuta, 2018

"Ja Herra sanoi: 'Jos teillä olisi uskoa
edes sinapinsiemenen verran, voisitte
sanoa tälle silkkiäispuulle: ’Nouse
juurinesi maasta ja istuta itsesi
mereen’, ja se tottelisi teitä.” (Lk 17:6)

Jumalan laupeuden sunnuntaina,
pääsiäisen ilossa, liturgia muistuttaa
meitä Pyhän Johanneksen sanoista:
Tämä on se voitto, tämä on
maailman voittanut: meidän
uskomme (1. Joh. 5:4).

Henkeäsalpaava tehtävämme on
viedä evankeliumia jokaiselle
kansalle, jokaiselle seudulle ja
jokaiselle ihmiselle. Me kaikki
kohtaamme kirkossa monia iloja
mutta myös ongelmia



Pysymme onnellisina ja toivon
täyttäminä, jos elämme uskossa
Jumalan laupeuteen. Emme voi
saavuttaa tätä uskoa omin
ponnistuksin. Mutta erityisesti
silloin, kun tunnemme itsemme
heikoksi, voimme pyytää Jeesukselta,
kuten apostolit tekivät: Anna meille
vahvempi usko! (Lk 17:5).

56. Välinpitämättömyys

Maaliskuu 12, 2003

"Mutta sinä olet haalea, et kuuma
etkä kylmä, ja siksi minä oksennan
sinut suustani." (Ilm. 3:16)

Välinpitämättömyys on rakkauden
puutetta. Välinpitämättömyys on
rakkauden haalentumista.
Laiminlyönnit ja laiskuus
sumentavat rakkauden.

Rakkauden puutteen aiheuttaa uskon
puute, sillä usko toimii rakkauden
kautta. Uskommeko, että meidän



todella kannattaa antaa itsemme
kokonaan, mitään pidättelemättä.

Välinpitämättömyys on myös toivon
puutetta –toivon ihmeellisestä
päämäärästämme, joka on autuus.

57. Kaikkien hyvä ystävä

Helmikuu 14, 2017

"Opettaja, me näimme erään miehen
ajavan pahoja henkiä ulos sinun
nimessäsi. Me yritimme estää häntä,
koska hän ei kuulu meihin." (Mk 9:38).

Maailman muuttaminen
rakastamalla tarkoittaa sitä, että
kuljemme käsi kädessä kaikkien
kanssa. Tämän vuoksi meidän
jokaisen on hankittava syvällinen
inhimillinen, ammatillinen ja
opillinen koulutus
mahdollisuuksiemme mukaan. Tämä
edellyttää vahvaa läsnäoloa
foorumeilla, joilla ajatuksista
keskustellaan. Avoin mielenlaatu



mahdollistaa vuoropuhelun kaikkien
kanssa.

Tarvitsemme tietyn määrän
vaikutusvaltaa, jonka saamme, jos
otamme toiset vakavasti.
Tarvitsemme myös kielillä
puhumisen lahjaa. Tämä edistää
sellaista empatiaa, joka tekee
kristillisyydestä vakuuttavan. Se
tekee meidät tietoisiksi
lähimmäisemme eksistentiaalisista
kysymyksistä. Se estää meitä myös
muuttumasta kärkeviksi tai
sortumasta monologiin.

Kristillisten arvojen kauneutta ja
vetovoimaa ilmentävät kunnioitus ja
vastuullisuus. Kunnioitamme
jokaisen ihmisarvoa kaikista
virheistä huolimatta. Kunnioitamme
yhteiskunnan yhteistä hyvää.
Työskentelemme rauhallisesti ja
vastuullisesti yhteistyössä muiden
kansalaisten kanssa, ja teemme



ilmeiseksi kristillisten arvojen
kauneuden ja attraktiivisuuden.

"Osa tehtäväämme Jumalan poikien
ja tyttärien suuressa perheessä, joka
on kirkko, on lisätä keskinäistä
arvostusta perinteellisten kristittyjen
ja kaikkien niiden mitä erilaisimpien
ryhmien, joita kirkossa voi olla.
Tärkein apostolinen tehtävä, jota
meidän kristittyjen on toteutettava
maailmassa, on edistää aidon
rakkauden ilmapiirin syntymistä
kirkossa. Se on paras todistus, jonka
voimme antaa uskostamme. "[31]

58. Elävät kivet

26. maaliskuuta 1979

"Sillä missä kaksi tai kolme on koolla
minun nimessäni, siellä minä olen
heidän keskellään." (Mt 18:20)

Kun Herramme kutsuu meitä
toteuttamaan tiettyä
evankeliointitehtävää, apostolista



työtä, keskeistä ei ole luoda asioita
eikä kirjoittaa suunnitelmia,
ohjelmia tai tavoitteita. Tärkeintä on
auttaa sieluja – "eläviä kiviä" –
kehittymään.

Kirkon lähetystehtävä on ennen
kaikkea ja aina sielujen apostolaattia.
Rakastamme kaikkia vilpittömästi.
Yritämme varmistaa, että oma
esimerkkimme, sanamme,
rukouksemme ja uhrauksemme
auttavat muita sieluja – näitä
ihmisiä, jotka tunnemme etu- ja
sukunimillä– saavuttamaan Jumalan
onnen kohtaamalla Jeesuksen
Kristuksen.

Ainoastaan tässä valossa kaikki muu
saa arvoa ja merkitystä; apostolisten
hankkeiden edistäminen,
evankeliointisuunnitelmat ja niin
edelleen. Henkilökohtainen
apostolaatti ja henkilökohtainen
lähetyskäsky ja lähimmäisten
hengellinen ohjaaminen näyttäytyvät



todellisissa mittasuhteissaan. Jos
unohdamme, että kysymys on
sielullisesta rakennustyöstä, niin
kaikki rakentamamme, kaikki
hankkeemme ja kaikki työmme
valuvat hukkaan.

Kristuksen esimerkin ja tehtävän
seuraaminen tarkoittaa sitä, että
kehitämme hänen perustamaansa
kirkkoa ensin ja ennen kaikkea
sieluissa: Pietarissa, Johanneksessa,
Jaakobissa ... ja kaikissa muissa.

59. Jeesuksen vapaus

9. tammikuuta, 2018

"Totuus tekee teistä vapaita." (Joh
8:32)

Vuosisatojen kuluessa ovat lupaukset
vapautuksesta seuranneet toinen
toistaan. Ne ovat totta siinä määrin
kuin ne saavat ravintonsa Jumalan ja
ihmisen suhdetta koskevasta
totuudesta. Ja tämä totuus on



persoona: Jeesus, Tie, Totuus ja
Elämä (ks. Joh. 14:6).

Pyhä Johannes Paavali II muistuttaa
meitä siitä, että "myös tänään, jopa
kahden tuhannen vuoden jälkeen,
näemme Kristuksen olevan sen, joka
tuo ihmiselle totuuteen perustuvan
vapauden. Hän vapauttaa ihmisen
siitä, mikä rajoittaa, vähentää ja
ikään kuin katkaisee tämän
vapauden juuren ihmisen sielusta,
sydämestä ja omastatunnosta."[32]

Löytääksemme vapauden syvimmän
merkityksen meidän on tarkasteltava
Jeesusta Kristusta, joka "antaa
itsensä kuolemaan täydellä
rakkauden vapaudella." [33] Hänen
vapautensa ilmenee jatkuvasti koko
hänen maanpäällisen elämänsä ajan
aina ristin uhriin saakka. Minä
annan elämäni, että voisin ottaa sen
takaisin. Kukaan ei sitä minulta
riistä, itse minä annan sen pois. (Joh
10:17-18).



Herra kruunasi vapautensa ristillä
rakkauden huipentumana. Kun
hänelle huudettiin Golgatalla: "Jos
olet Jumalan Poika, tule alas ristiltä!",
hän osoitti vapauttaan Poikana
nimenomaan jäämällä ristille
täyttämään Isän armollisen tahdon
loppuun asti."[34]

Uhraamalla itsensä vapaasti,
rakkaudesta, Jeesus Kristus on
hankkinut meille Jumalan lasten
vapauden ikuisesti. Se ei ole
väliaikainen lahja, jota voimme
käyttää vain täällä maan päällä
elämämme aikana. Vapaus, kuten
rakkaus, ei koskaan lopu (1 Kor 13:8).
Taivaassa vapautemme ei ainoastaan
katoa vaan saavuttaa
täydellisyytensä Jumalan rakkauden
syleilyssä.

Polkumme sinne on tie kohti
"Jumalan lasten vapautta ja
kirkkautta." (Room 8:21).



60. Mitä he tarvitsevat?

13. maaliskuuta, 2003

"Hän nosti miehen juhtansa selkään,
vei hänet majataloon ja piti hänestä
huolta." (Lk 10:34).

Voimme olla itsekkäitä myös
palvellessamme muita. Näin
tapahtuu erityisesti silloin, kun
näemme apua tarvitsevan ja
lähestymistapamme on: Mitä minun
pitää tehdä? Mikä on velvollisuuteni
täällä?

Jumala suokoon, että tässä
tilanteessa ensimmäiseksi
ajattelisimme, mitä toinen ihminen
tarvitsee, mikä on hänelle parasta,
mikä tekee hänet onnelliseksi.

Jos esimerkiksi ihmisiä loukkaantuu
liikenneonnettomuudessa,
ajatelkaamme: Mitä he tarvitsevat?.
Kuten laupias samarialainen, joka ei
ajatellut, mitä hänen oli pakko tehdä,



vaan mitä loukkaantunut mies
tarvitsi. Hän voiteli hänen haavansa
öljyllä ja viinillä, vei hänet
majataloon ja maksoi majatalon
pitäjälle etukäteen.

Toisten ihmisten rakastaminen
ehdoitta tarkoittaa, että näen heidät
Jumalan minulle antamina lahjoina.
Heidät Jumala antaa minulle - ei
minun palveluksekseni tai
hyödykseni - vaan heidän itsensä
vuoksi. Voin rakastaa itsensä vuoksi -
rakastaen heitä niin kuin Jumala
rakastaa.

61. Rukoilevia sieluja

15. lokakuuta, 1996

"Herra, opeta meidät rukoilemaan,
niin kuin Johanneskin opetti
opetuslapsiaan." Jeesus sanoi heille:
”Kun rukoilette, sanokaa: "Isä,
pyhitetty olkoon sinun nimesi…”” (Lk
11:1-2).



Jumalallinen syntyperämme - se, että
Jumala on Isämme - johdattaa meidät
rukoilemaan monista syistä.
Perustavanlaatuista kuitenkin on,
että Jumalan lapsina meidät
samaistetaan Kristukseen, Poikaan,
iankaikkiseen Sanaan,
kolmiyhteisyyden sisäiseen dialogiin

Herra, älä anna meidän tottua
rukouksen vaikeuteen. Auta meitä
sanomaan nunc coepi!- nyt minä
aloitan, ja pyytämään sinulta todella
apua taistelussa ja luottamaan
Neitsyt Mariaan, Pyhään Joosefiin,
Suojelusenkeliin ...

Tämä keskustelu Herramme kanssa
antaa meille voimaa muuttaa
rukoukseksi kaikki tekomme,
erityisesti työmme.

Lapsi rukoilee luottavaisesti: Herrani
ja Jumalani: sinun käsiisi jätän
kaiken, menneen, nykyisen ja
tulevan: pienen ja suuren, vähäisen
ja valtavan, ajallisen ja ikuisen.



Rukoilevat sielut ja jumalallinen
syntyperä kuuluvat yhteen.
Kristillisen rukouksen tulisi aina olla
Jumalan lasten rukousta.

62. Kurjuus ja suuruus

16. heinäkuuta, 1984

"Niin hän [tuhlaajapoika] lähti isänsä
luo." (Lk 15:20)

Nöyryys "auttaa meitä tunnistamaan
samanaikaisesti sekä kurjuutemme
että suuruutemme".[35] Molemmat
ovat selvästi nähtävissä
Tuhlaajapojassa.

Tavallaan on itsekeskeistä tarkastella
vain vikojamme. Silloin emme
tunnista tai jätämme huomiotta
olemuksemme syvimmän totuuden,
inhimillisen tilamme.

Omat heikkoutemme, virheemme ja
rajoituksemme voivat tulla erityisen
ilmeisiksi. Silloin nöyryys edellyttää,



että tarkastelemme myös
suuruuttamme: jumalallista
syntyperäämme, sitä pysyvää
tosiasiaa, että olemme Jumalan
lapsia. Se ei jätä tilaa pessimismille
tai surullisuudelle.

Silloin tietoisuus omasta
mitättömyydestämme yhdistyy
rohkeuteen, suurpiirteisyyteen,
optimismiin ja varmuuteen Isä
Jumalalta tulevasta voitosta. Hän
odottaa meitä aina, kuten vertauksen
isä, tullakseen meitä vastaan ja
kietoakseen meidät rakkauden
merkkeihin.

63. Kääntymys

20. kesäkuuta, 1992

”Kun poika oli vielä kaukana, isä näki
hänet ja heltyi. Hän juoksi poikaa
vastaan, sulki hänet syliinsä ja suuteli
häntä.” (Lk 15:20.



Heikkoutemme on tavanomainen
tilanne matkallamme kohti Isää,
matkallamme kohti Jumalan lasten
kirkkauden täyteyttä.

Tämän voi ymmärtää vain Jumalan
armon valossa. Elämäntilanteemme,
henkilökohtainen heikkous ja synti,
on itse asiassa kehys Isä Jumalan
armolle, joka havahduttaa meidät ja
vetää meitä jatkuvasti puoleensa. Se
on se kehys, jossa lähdemme ja
palaamme isän luo:
mielenmuutoksemme kehys.

Kääntyminen, parannus, eivät ole
asioita, jotka tulevat kristityn
elämässä esiin vain silloin tällöin.
Kristillinen elämä on jatkuvaa
kääntymystä. Sitä valaisee ja
luonnehtii pohjimmiltaan se, että
Jumala on Isämme, se lohduttava
totuus, että "Herramme on niin hyvä
Isä, että hän ennakoi halumme saada
anteeksi ja tulee luoksemme avaten
armollisen sylinsä" [36]



Vain me itse voimme ylpeydellämme
estää iloisen kääntymyksemme
jumalallisen ja inhimillisen ihmeen.
Ylpeys estää katumuksen
ensimmäisen edellytyksen: oman
syntisyytemme tunnustamisen.

Tästä syystä Jumalan pojat ja tyttäret,
jos he ovat Isänsä hyviä lapsia,
taistelevat nöyrtyäkseen. He
taistelevat nöyryyden puolesta, joka
on kaukana luonteen heikkoudesta.
Tällainen nöyryys on juurtunut
syvälle jumalalliseen
syntyperäämme – tiedämme, että
olemme sellaisen Isän lapsia, joka
odottaa meitä aina avosylin.

64. Ikuinen juhlapäivä

14. joulukuuta, 1994

"Mutta isä sanoi palvelijoilleen:
'Hakekaa joutuin parhaat vaatteet ja
pukekaa hänet niihin, pankaa sormus



sormeen ja kengät jalkaan. " (Lk
15:22).

"Mikä mahtava aatto maailma
onkaan!"[37].

Millainen onkaan taivas, ikuinen
juhlapäivä rakkaudessa, jos sen
aatossa - tässä maailmassa - on niin
paljon ihmeellisyyttä ja suuruutta?
Niin paljon hyviä ihmisiä, kuten
vertauksen isä.

Millainen onkaan helvetti, jos se on
vastakohta juhlapäivälle, jonka aatto
on näin merkittävä?

Kuinka arvokas onkaan tämä
maailma, joka on tuon valtavan,
ikuisen juhlapäivän valmistelua!
Tämä kannustaa meitä saamaan
jokaisen sekunnin sykkimään
yhdessä ikuisuuden kanssa.

Emme voi tehdä sitä yksin, ja sen
vuoksi toistamme yhä uudelleen:
Herra, armollasi, Äitini, sinun



avullasi!. Kunnes psalmin 27
pyrkimys "Sinun kasvojasi, Herra,
minä etsin" toteutuu kirkkauden
ikuisessa "nyt"-hetkessä.

65. Suuri juhla

14. kesäkuuta, 2019

"Tuokaa syöttövasikka ja teurastakaa
se. Nyt syödään ja vietetään
ilojuhlaa!" (Lk 15:23).

Vaikka ilomme ei ilmene samalla
tavalla eri aikoina ja eri tilanteissa,
meidän tulisi aina olla iloisia. Yhtä
hyvin silloin, kun koemme jotakin
inhimillisesti miellyttävää, kuin
myös silloin, kun kohtaamme
kärsimystä.

Kun pysymme Jeesuksen kanssa, hän
sanoo meille kaikille, kuten hän
sanoi apostoleilleen: ... että teillä olisi
minun iloni sydämessänne (Joh
15:11). Ja pyhä Paavali kehottaa



meitä: Iloitkaa aina Herrassa! Sanon
vielä kerran: iloitkaa (Fil 4:4).

Kokemuksemme omasta
heikkoudestamme ja synneistämme
ei pidä antaa meidän vaipua
surullisuuteen. Kuten
Tuhlaajapojalle kävi (ks. Lk
15:22-24), aito ilo syntyy siitä
varmuudesta, että Jumala rakastaa
meitä aina äärettömästi. Jumala
valmistaa meille suuren juhla-
aterian joka kerta, kun teemme
parannuksen.

Näin voimme aina olla Jeesuksen
kanssa rauhan ja ilon kylväjiä.

66. Adoptoitu ja kasvatettu

12. tammikuuta, 1992

"Katsokaa, kuinka suurta rakkautta
Isä on meille osoittanut: me olemme
saaneet Jumalan lapsen nimen, ja
hänen lapsiaan me olemme!" (1. Joh.
3:1).



Ylitsevuotavassa hyvyydessään
Jumala ei halua ainoastaan, että
kohtelemme häntä isänämme.
Vertaansa vailla olevan rakkautensa
vuodatuksessa hän tekee meistä
lapsiaan - tietyssä rajatussa ja
osittaisessa merkityksessä.
Pääsemme osallisiksi pyhän
Kolmiyhteisyyden Toisen Persoonan
ainutlaatuisesta jumalallisesta
lapseudesta sen täydessä
merkityksessä. Jumalan perheeseen
kuulumisessa ei ole kyse pelkästään
moraalista, siitä miten
käyttäydymme. Se perustuu
todelliseen muutokseen, jossa meidät
on ylennetty korkeammalle tasolle,
otettu lapsiksi. Kun tiedämme ja
jollain tavalla myös koemme
korottamisemme jumalallisen
todellisuuden, meille käy ilmeiseksi,
että kyseessä on vapaa lahja, joka on
rakennettu meidän heikkoutemme
varaan.



Jumalan perheen jäsenyyttä emme
hanki omilla ansioillamme, eikä se
ole lisäaskel inhimillisen edistyksen
tiellä. Se on lahja.

67. Meidän tapamme rukoilla

10. elokuuta, 2019

"Jeesus esitti opetuslapsille
vertauksen opettaakseen, että aina
tulee rukoilla, koskaan
lannistumatta." (Lk 18:1)

Kuinka usein olemmekaan pohtineet
tätä välttämättömyyttä!

Kerran, kun Jeesus oli rukoilemassa,
eräs hänen opetuslapsistaan pyysi:
Herra, opeta meitä rukoilemaan, niin
kuin Johanneskin opetti
opetuslapsiaan. Jeesus sanoi heille:
Kun rukoilette, sanokaa näin: Isä, ...
(Lk 11:1-2). Jeesus aloitti oman
rukouksensa kääntymällä Isänsä
puoleen: ylistämällä ja kiittäen (ks.
Mt 11:25-26, Joh 11:41); viimeisellä



ehtoollisella (ks. Joh 17:5);
Getsemanessa (ks. Lk 22:42); ja
ristillä (ks. Lk 23:34).

Yhdessä Jeesuksen Kristuksen kanssa
- hänen kauttaan ja hänessä -
tavoitamme Isä Jumalan (ks. Joh.
14:6) yksinkertaisuudella ja
vilpittömyydellä sekä luottamuksella
hänen kaikkivoipaan rakkauteensa.

Päivittäisen rukouselämän
aloittaminen merkitsee sitä, että
sallimme Henkilön, joka tuntee
meidät parhaiten ja rakastaa meitä,
olla kanssamme niin hyvinä kuin
huonoina hetkinä. Vuoropuhelumme
Jeesuksen Kristuksen kanssa avaa
meille uusia näkökulmia, uusia
tapoja nähdä asiat, jotka ovat aina
täynnä toivoa.

"Pyytäkäämme Pyhää Henkeä
jatkuvasti uudistamaan tapamme
rukoilla. Aloite on Pyhän Hengen::
"elävä ja totinen Jumala kutsuu
väsymättä jokaista ihmistä siihen



salaperäiseen kohtaamiseen, joka
tunnetaan nimellä rukous. " [38]

68. He menivät temppeliin

30. maaliskuuta, 2019

"Kaksi miestä meni temppeliin
rukoilemaan." (Lk 18:10)

Fariseus kiitti Jumalaa ... luultavasti.

Sen tunnustaminen, että omat hyvät
ominaisuutemme ja tekomme eivät
olisi mahdollisia ilman taivaan apua,
on erittäin hyvää ja välttämätöntä.
Mutta todellisuudessa fariseus ylisti
itseään ja ennen kaikkea halveksi
muita. Fariseukselta puuttui jotain
olennaista: sen tunnistaminen, että
hän itsekin tarvitsi armoa ja
anteeksiantoa.

Sitä vastoin publikaani sai anteeksi
tunnustamalla yksinkertaisesti, että
hän oli syntinen ja tarvitsi Jumalan
armoa.



Kun Herramme päätti vertauksen,
hän totesi: "Jokainen, joka itsensä
korottaa, alennetaan, mutta joka
itsensä alentaa, se korotetaan".

Jumala ei nauti nöyryytyksestä. Hän
haluaa nöyryytemme voidakseen
korottaa meidät. Tyhjentymällä
sairaalloisesta itserakkaudesta
teemme tilaa hänen armolleen,
hänen rakkaudelleen toimia. Rukous
on nöyrä.

69. Viimeinen sija

22. kesäkuuta, 1977

"Jokainen, joka itsensä korottaa,
alennetaan, mutta joka itsensä
alentaa, se korotetaan." (Lk 18:14)

Yleensä ei ole vaikeaa asettaa itseään
viimeiselle sijalle. Muutoin, kun
meidät asetetaan meidät viimeiselle
sijalle - tai luulemme niin, vaikka se
voi olla pelkkää mielikuvitusta -
saattaa ylpeytemme kapinoida.



Tällaisina hetkinä ymmärrämme
selvemmin, miksi Pyhä Josemaría on
sanonut: "Et ole nöyrä, kun nöyryytät
itseäsi, vaan kun muut nöyryyttävät
sinua ja kestät sen Kristuksen
tähden. "[39]

Jos olisimme todella nöyriä, meistä
olisi luonnollista, että toiset eivät
juurikaan arvosta meitä . Mutta tie
nöyryyteen on pitkä ja kestää koko
elämän ajan. Ainakin silloin, kun
haavoitettu ylpeytemme kapinoi
voimme uhrata Herralle halumme
kestää sen valittamatta edes
mielessämme. Kohdatkaamme
tällainen tilanne hymyillen, kristityn
sielun perimmäisellä ilolla. Meillä on
hyvä tilaisuus rukoilla Neitsyt
Marian, Herran palvelijattaren,
kautta: "Jeesus, tee minut nöyräksi,
sillä olen ylpeä".

Toinen askel nöyryyden portailla on
piiloutuminen ja katoaminen, kun
Herramme sallii meidän saavuttaa



mielestämme hyvän tuloksen työssä,
apostolaatissa tai muulla elämän osa-
alueella. Sallikaamme silloin yksin
Jeesuksen loistaa, antakaamme
Jumalan yksin ottaa kunnian, joka
hänelle kuuluu.

Tällaisen piiloutumisen oppimiseen
ei riitä pelkkä passiivinen odottelu.
Ellemme harjoittele, emme onnistu
tilaisuuden tullen toteuttamaan sitä -
emme salli itsemme olla piilossa.
Joskus meidän on piilouduttava
vapaaehtoisesti pyrkimällä olemaan
viimeinen. Muutoin kun meidät
asetetaan viimeiselle sijalle, emme
kykene pysymään taustalla, ikään
kuin kuuluisimme sinne.

Piiloutuminen tarkoittaa
pidättäytymistä omien
tuomioittemme kuuluttamisesta ja
kiinnostuksen osoittamista toisia
kohtaan. Kun saamme valita,
suokaamme toisten saada kaikesta
paras osa. Voimme välttää itseämme



koskevaa ylistystä ja haluta sen
sijaan ylistystä vaille jäämistä. Emme
vaadi "oikeuksia", jotka eivät
oikeastaan ole oikeuksia. Ja
piiloutuminen tarkoittaa myös
niiden monien valitustaan
karttamista, jotka nousevat
huulillemme päivän mittaan, niin
että vain Jumala tietää, millaisen
uhrauksen tietty teko meiltä vaatii.
Emme tee toisille selväksi, kuinka
kovasti työskentelemme. Emme
myöskään puhu henkilökohtaisesta
ponnistuksesta, joka on jonkin
merkittävän saavutuksen takana.

70. Kysymyksiä nuorille

26. tammikuuta, 2019

"Hyvä opettaja, mitä minun pitää
tehdä, jotta perisin iankaikkisen
elämän?" (Mk 10:17).

"Kun minä katselen taivasta, sinun
kättesi työtä, kuuta ja tähtiä, jotka



olet asettanut paikoilleen – mikä on
ihminen! Kuitenkin sinä häntä
muistat." (Ps 8:3-4). Nämä psalmin
sanat kuvastavat ihmetystä, joka
sielussamme herää katsoessamme
maailmankaikkeuden
mittaamattomuutta. Samalla
huomaamme, että omasta
vähäisyydestämme huolimatta
Jumala rakastaa meitä ehdoitta,
sellaisina kuin olemme, meidän
itsemme vuoksi.

Meistä voi joskus tuntua, että
kokemus täyttymyksestä on ihailtava
ja kaunis mutta saavuttamaton.
Olemme uppoutuneet elämän
pyörteisiin, kuormitettuina
tehtävillä, projekteilla ja
hoidettavilla asioilla. Silloin meissä
saattaa herätä epäilyksiä: "Miksi
tämä kaikki? Minkä ihmeen takia
teen tätä tai tuota? Minne yritän
päästä? Mitä minä todella haluan?"
Nämä kysymykset heräävät
sielussamme, koska tavoittelemme



jotakin korkeampaa. Pyhän Hengen
avulla ne avaavat meille laajemmat
näköalat.

Nuoruus on erityisen otollista aikaa
asettaa itsellemme tällaisia
kysymyksiä. Nuoruus on täynnä
mahdollisuuksia sekä suuria
haasteita ja päätöksiä, jotka
viitoittavat elämämme suuntaa.
Meillä on oltava tilaa ja aikaa
pohdinnalle, jotta ajatuksemme
kypsyisivät ja kantaisivat. Voimme
pohtia, mitä olemme tähän
mennessä kokeneet elämässämme.
Voimme löytää uudelleen
nykyhetken – mitä itse kukin meistä
on - ja suunnitella tulevaisuutta.

Näiden suurten kysymysten taustalla
Jumala haluaa avata meille
suuruuden ja kauneuden
panoraaman, joka saattaa olla
katseemme ulottumattomissa.
Meidän on luotettava häneen ja



otettava askel hänen
kohtaamisekseen.

Jumalan suunnitelmissa ei ole tuhota
unelmiamme vaan herättää toiveita,
tehdä elämästämme hedelmällistä.
Näin voimme tuoda hymyn toisten
kasvoille ja saada monien sydämet
tanssimaan. Paavi Franciscus sanoi
tämän Maailman Nuorisopäivän
videoviestissään. Paavi Franciscus
ajatteli Neitsyt Mariaa, joka
vastatessaan Jumalalle auliisti
"Kyllä!" muutti historian kulun
ikuisiksi ajoiksi.[40]

71. Riskien ottaminen

1. marraskuuta, 2019

"Mies synkistyi näistä sanoista. Hän
lähti surullisena pois, sillä hänellä oli
paljon omaisuutta." (Mk 10:22)

Herra haluaa antaa rikkaalle
nuorukaiselle ystävyytensä täydestä
sydämestään ja tarjoaa hänelle



näkymän onnesta. Mutta nuori mies
valitsee mieluummin toisen tien.

Ystävyyden tarjoaminen aidosti
edellyttää valmiutta ottaa riskejä,
sillä on olemassa vastakaikua vaille
jäämisen mahdollisuus.

Jeesus kokee tämän omakohtaisesti
nuoren miehen kanssa. Myös
laskeutuessaan alas Öljymäeltä
Jeesus suree Jerusalemia niiden
vuoksi, jotka ovat paaduttaneet
sydämensä (vrt. Lk 19:41).

Tällaisten kokemusten jälkeen -
kohtaamme niitä ennemmin tai
myöhemmin - voittakaamme
riskinoton pelko samalla tavoin, kuin
Jeesus Kristus tekee meidän jokaisen
kohdalla. Meidän on hyväksyttävä
haavoittuvuutemme. Meidän on
otettava kerta toisensa jälkeen
ensimmäinen askel odottamatta
mitään vastakaikua. Meidän on
kiinnitettävä katseemme siihen



suurenmoiseen hyvään, jota voi
syntyä: aitoon ystävyyteen.

72. Jumalan hyvä

22. maaliskuuta, 1984

"Rakasta Herraa, Jumalaasi..." (Mt
22:37).

Rakastamisessa on monia puolia ...
mutta mitä tarkoittaa, että rakastaa
Jumalaa? Jumalan rakastaminen
merkitsee, että haluaa omistaa hänet,
nähdä hänet, iloita hänen
äärettömästä. hyvyydestään.
Jumalaa rakastava etsii yhteyttä
häneen.

Mutta tässä ei ole kaikki; tämä ei ole
rakkauden täyteyttä.

Rakkauden, nimittäin
hyväntahtoisen rakkauden täyteys
merkitsee hyvän haluamista ja
jakamista rakkaille.



Voinko antaa Jumalalle mitään
sellaista hyvää, mitä Jumalalla ei
olisi, mikäli hän ei saisi sitä minulta?
Kyllä: minun ja muiden onnellisuus
(pyhyys).

Tämä on osa Jumalan mysteeriä
hänen ilmaistessaan itsensä
maailmalle ja ennen kaikkea vapaille
luoduille: Jumala valitsi vapaiden
olentojen luomisen. Jumala halusi,
inhimillisesti sanottuna, vapaiden
ihmisten rakastavan häntä sanan
varsinaisessa merkityksessä. Hän
halusi vapaiden ihmisten jakavan
Jumalan hyvää - toisin sanoen
Jumalan kunniaa. Ja tämä Jumalan
kunnia tai hyvä, jonka voimme antaa
hänelle tai kieltää häneltä, on oma
onnellisuutemme (ja muiden
onnellisuus), mikä merkitsee omaa
liittoamme hänen kanssaan.

Näin ollen, suhteessa Jumalaan
"mielihyvän rakkautemme" muuttuu
"hyväntahtoisuuden rakkaudeksi".



Jumala on vapaasti valinnut, että
Hän tarvitsee meitä.

Näemme entistä selkeämmin, että
synti on loukkaus Jumalaa vastaan.
Ymmärrämme myös syvällisemmin
sovituksen todellisuuden: voimme
lohduttaa Jumalaa.

73. Lähimmäisen hyvä

22. maaliskuuta, 1984

"Rakasta lähimmäistäsi niin kuin
itseäsi." (Mt 22:39)

Toisten ihmisten rakastaminen
Jumalan tähden on Jumalan
rakastamista heissä. Totisesti: kaiken,
minkä te olette tehneet yhdelle näistä
vähäisimmistä veljistäni, sen te olette
tehneet minulle. (Mt 25:40).

Sillä laupeus -rakkautemme Jumalaa
kohtaan ja rakkaus toisiin ihmisiin -
on yksi ja sama hyve, ei kaksi
erillistä.



Rakkautemme ja Jumalan
palvelemisen mitta on toisten
rakastaminen ja palveleminen. Ei
sen vuoksi, että toiset ihmiset ovat
Jumala, vaan siksi, että Jumala
rakastaa heitä, haluaa heidän
hyväänsä, "tarvitsee" heidän
hyväänsä.

74. Kärsivällisyys ja kärsimättömyys

26. helmikuuta , 1999

"Rakkaus on kärsivällinen." (1. Kor.
13:4)

Kärsimättömyys voi ajoittain nousta
meissä äkisti pintaan: yllättäviä
keskeytyksiä työssä, odottelua, pieniä
tai suuria päivittäisiä takaiskuja.

Ajatelkaamme heti Jeesusta ja
puhukaamme hänelle: "Jeesus, sinä
olet kärsivällisempi minua kohtaan!"

Kärsimättömyys on paitsi
vaistomainen reaktio myös



kilvoittelun ja lähimmäisen
rakkauden puutetta.
Kärsimättömyyden vastakohdat -
ymmärtäväisyys, anteeksipyyntö,
rauhallisuus - ovat seurausta
kiintymyksestä Jumalaan ja toisiin
ihmisiin. Yrittäkäämme
kärsimättömyyden hämmennyksessä
hymyillä ja rukoilla niiden puolesta,
jotka häiritsevät meitä, odotuttavat
itseään tai hetkellisesti väsyttävät
meitä. Tarjotkaamme heidät kaikki
ilolla Herralle.

Asioiden sujuessa huonosti hymyily
on myös uskon, toivon ja rakkauden
teko.

Uskoa Jumalan rakastavaan ja
jatkuvaan kaitselmukseen.

Toivoa ristin pelastuksesta.

Rakkautta koska se merkitsee ilon
antamista toisille.



Jeesus, sinun armosi avulla; Äiti,
sinun avullasi.

Pysykää lujina, niin voitatte
omaksenne elämän. (Lk 21:19)

75. Jokaisen veljet ja sisaret

4. huhtikuuta 1992

"Yhdentekevää, oletko juutalainen vai
kreikkalainen, orja tai vapaa, mies vai
nainen, sillä Kristuksessa Jeesuksessa
te kaikki olette yksi." (Gal. 3:28)

Jos meillä on sama isä, olemme
toinen toisemme veljiä ja sisaria.

Jos olemme Jumalan lapsia, olemme
veljiä ja sisaria keskenämme; ja tämä
syntyperämme ilmenee myös
veljeytenä. Se, että olemme Jumalan
lapsia Kristuksessa, antaa
kristilliselle veljeydelle tiettyjä
yliluonnollisia piirteitä.



Tämä veljeys on ykseyttä: olemme
kaikki yhtä Kristuksessa. Jos
ajattelemme pyhien yhteisön
mysteeriä, joka on Kristuksen
Mystinen Ruumis, voimme sanoa,
että kristittyjen välinen veljeys ei ole
yhdenvertaisten välistä keskinäistä
veljeyttä vaan alisteista veljeyttä,
veljeyttä Kristuksessa.

Kaikkien kristittyjen keskinäinen
veljeys on jotakin paljon syvempää.
Se on paljon vahvempi sidos kuin
tavanomainen veljeys, joka juontuu
inhimillisen luonnon jakamisesta. Se
on vielä suurempiarvoista kuin
ihmisten universaali veljeys - niin
tärkeää kuin sekin on.Salaperäisesti
mutta todellisesti - me kristityt
olemme yhtä Kristuksessa
Jeesuksessa, sen sijaan että olisimme
monia veljiä ja sisaria.

76. Rakkauden edistyminen

4. huhtikuuta, 1977



”Hartaasti olen halunnut syödä
tämän pääsiäisaterian teidän
kanssanne ennen kärsimystäni." (Lk
22:15)

"Ennen kärsimystäni". Herramme
aikaistaa uhrinsa meitä kohtaan
tuntemansa rakkauden tähden.
Messu, eukaristia, on ristin uhrin
sakramentaalinen toteutus, jossa
Jeesus ojennetuin käsivarsin antaa
elämänsä ihmiskunnan puolesta.

Inhimillisesti katsoen olisi ollut
johdonmukaisempaa asettaa
eukaristia kärsimyksen, kuoleman ja
ylösnousemuksen jälkeen. Mutta
rakkaus voittaa järkeilymme; se ei
odota meidän parempana tai
sopivampana pitämää tilaisuutta.
Joka tapauksessa Jumalan rakkaus
on sellaista, että Jeesuksen
ihmissydämessä se ennakoi asioita ja
toteuttaa ne, sen sijaan että odottaisi
aikaa, jota me pitäisimme kaikkein
järkevimpänä.



Millaista on meidän rakkautemme?
Emme voi koskaan ehättää Herran
edelle, koska meidän rakkautemme
on aina, tänään ja nyt, vastausta
hänen rakkauteensa. Mutta Jeesus
kehottaa meitä uudessa käskyssään:
"Minun käskyni on tämä: rakastakaa
toisianne, niin kuin minä olen
rakastanut teitä." (Joh. 15:12)

Kristuksen sanat niin kuin minä olen
rakastanut teitä kutsuu myös meitä
rakastamaan toisia ihmisiä. Jotta
voisimme rakastaa niin kuin Kristus,
meidän tulee antaa ja palvella
aloitteellisesti eikä jäädä
odottelemaan, mikä olisi
hyväksyttävää tai järkevää: kun voin,
kun minulle sanotaan, jos minulta
pyydetään.

Kun pidämme katseemme
Kristuksessa, löydämme tapoja
toimia nopeammin, ilman että meitä
pyydetään tekemään tietty
rakkauden teko, palvelu tai uhraus.



Kannamme toistemme taakkoja
ennakoimalla heidän tarpeitaan.
Näin tekevät monet äidit ja isät, jotka
lapsiaan epäitsekkäästi palvellessaan
luovat runsaasti tilaa ystävyydelle,
joka ulottuu oman perheen
ulkopuolelle.

Ja niin te toteutatte Kristuksen lain
(Gal 6:2): emme pidä itseämme
sankareina, koska olemme vain
täyttäneet velvollisuutemme,
Kristuksen lain, joka käskee meitä
rakastamaan, täydellisen vapauden
lain (Jaak 1:25).

77. Loppuun asti

13. huhtikuuta, 2017

"Pääsiäisjuhla oli jo tulossa, ja Jeesus
tiesi, että oli tullut se hetki, jolloin
hänen oli määrä siirtyä tästä
maailmasta Isän luo. Hän oli
rakastanut omiaan, jotka olivat tässä
maailmassa, ja hän osoitti heille



täydellistä rakkautta loppuun asti."
(Joh. 13:1)

Kuvitelkaamme menevämme
Jerusalemiin siihen yläkerran
huoneeseen, jossa pyhä eukaristia
asetettiin pohtiaksemme sitä
valtavaa rakkauden todistusta, jonka
Herra antaa meille sen
asettamisessa.

Jumalamme on aina meidän
lähellämme. Mutta eukaristiassa hän
on erityisen lähellä sydäntämme:
ruumiillaan, verellään, sielullaan,
jumaluudellaan.

Jeesus rakasti meitä loppuun asti.
Ketään ei suljeta tämän rakkauden
ulkopuolelle. Jokaisen vuoksi
Jumalan poika tuli ihmiseksi meidän
kaikkien tähden; kaikessa meidän
kaltaiseksemme mutta kuitenkin
niin, että hän ei langennut syntiin.
(Hepr 4:15). Eikä tässä kaikki: hän
halusi kantaa koko ihmiskunnan



synnit, hyvittää ne ja palauttaa
ystävyytemme Isä Jumalan kanssa.

Voimme vastata Jumalan rakkauteen
monin tavoin. Yksi niistä on se, että
kiitämme häntä näin suuresta
rakkaudesta valmistautumalla hyvin
ripin sakramenttiin, osallistumalla
Pyhään Messuun ja vastaanottamalla
Pyhän Ehtoollisen.

Eukaristian uhriin osallistuminen ei
ole vain sen muistamista, että Herra
antoi itsensä meidän puolestamme.
Messu on paljon enemmän: se on
Viimeisellä Ehtoollisella ennakoidun
Golgatan uhrin sakramentaalinen
toteutuminen.

Pyhä Johannes Paavali II on
kirjoittanut, että ristin uhri "on niin
ratkaiseva ihmissuvun pelastuksen
kannalta, että Jeesus Kristus toteutti
sen ja palasi Isän luo vasta, kun hän
oli jättänyt meille keinot osallistua
siihen, ikään kuin olisimme olleet
läsnä". [41]



Kiitos, Herra, eukaristiasta. Ja kiitos
uskosta, meidän uskostamme
eukaristiaan. Kiitos pappeudesta,
joka on ikuistanut tämän rakkautesi
ajassa. “Jumalan rakkaus luotujaan
kohtaan on niin rajaton", huudahti
pyhä Josemaría, "ja meidän
vastauksemme tulisi olla niin
suurenmoinen, että aika pysähtyisi,
kun Pyhä Messu mainitaan”.[42]

78. Jumalan rakastamana
oleminen

13. marraskuuta, 1979

"Minä annan teille uuden käskyn:
rakastakaa toisianne! Niin kuin minä
olen rakastanut teitä, rakastakaa
tekin toinen toistanne." (Joh. 13:34)

Kuinka valaisevaa onkaan pohtia
näitä Vatikaanin toisen
kirkolliskokouksen sanoja: "Ihminen
on ainoa olento maan päällä, jonka
Jumala halusi itselleen!”.[43]



Vieläkin enemmän: Jumala rakastaa
jokaista ihmistä hänen itsensä vuoksi
- tänään, nyt ja aina.

Jumala haluaa hänen parastaan.
Jumala haluaa jokaisen täyttä
onnellisuutta, jonka löytää vain
Jumalassa.

Ihminen ei ole keino saavuttaa
mitään päämäärää. Ihmisiä ei voi
välineellistää, koska Jumala rakastaa
heitä omana itsenään. Tämä on
ehdoton periaate, joka osoittaa
ihmisen henkilökohtaisen
arvokkuuden. Emme voi käyttää
ketään välineenä itsekkään
päämäärän saavuttamisessa. Emme
voi myöskään välineellistää ketään
hyvien tai pyhien päämäärien
saavuttamiseksi.

Jos jotakuta kohdellaan kuin
välinettä, häneltä riistetään
persoonallisuus (häntä ei rakasteta
enää omana itsenään) ja hänet
esineellistetään (rakastetaan hänestä



saatavan hyödyn vuoksi; tämä ei ole
rakkautta).

Rakkaus Jumalaan johdattaa meitä
rakastamaan toisia ihmisiä Jumalan
tähden niin kuin Jumala rakastaa
heitä; toisin sanoen heidän itsensä
vuoksi, ei omaksi hyödyksemme.

Uusi käsky on aina yhtä uusi, koska
emme täytä sitä täydellisesti. Emme
koskaan pysty rakastamaan niin kuin
minä olen sinua rakastanut, kun
puhujana on ääretön Armeliaisuus,
itse Rakkaus.

79. Aito huolenpito

12. joulukuuta 1989

"Kaikki tuntevat teidät minun
opetuslapsikseni, jos te rakastatte
toisianne." (Joh. 13:35).

Toisten ihmisten, kaiken, mikä liittyy
toisiin ihmisiin, tulee päästä osalle
kiinnostuksestani ja ajastani ja



koskettaa minua aivan yhtä lailla
kuin minun omien asioitteni. Toisten
ihmisten asiat ovat minun omia
asioita, koska ne ovat Kristuksen
asioita.

Meidän on huolehdittava toisista
ihmisistä.

Ei riitä, että tartumme asioihin vain
sitä mukaa, kun ne tulevat
kohdallemme.

Meidän on ennakoitava toisten
tarpeita, pidettävä heidät
ajatuksissamme, rukoiltava heidän
puolestaan ja keksittävä pieniä
tapoja tehdä heidän elämästään
miellyttävämpää.

Niin kuin minä olen rakastanut teitä,
niin rakastakaa tekin toinen
toistanne. (Joh. 13:34). Rakkaus
menee vielä pidemmälle: annamme
henkemme toisten puolesta.
Rakastamalla heitä teoilla loppuun
asti.



80. Kristukseen puettuna

28. maaliskuuta, 1977

“Sitten hän otti leivän, siunasi, mursi
ja antoi sen opetuslapsilleen sanoen:
“Tämä on minun ruumiini, joka
annetaan teidän puolestanne. Tehkää
tämä minun muistokseni.” (Lk 22:19)

Aina siitä lähtien papit ovat
jatkuvasti toistaneet kirkossa
Jeesuksen Kristuksen ylevää tekoa,
joka tapahtui ensimmäisen kerran
Jerusalemin Ylähuoneessa.
Siunauksen hetkellä jokainen pappi
muuttuu messussa omalla erityisellä
tavallaan Ipse Christus, itse
Kristukseksi.

Jokainen pappi saa lainaksi
Herramme äänen, kädet, koko
ruumiin, tahdon, koko olemuksen.
Messuun osallistujat on myös puettu
Kristukseen, vaikkakin erilaisella
mutta yhdenmukaisella tavalla.



Kuinka meidän tulisi käyttää
ääntämme, käsiämme, näköämme,
tahtoamme loppupäivän, jos Kristus
on tehnyt ne omikseen näin
todellisella tavalla?

Olemmepa pappeja tai maallikkoja,
Kristukseen puettuina annamme
itsemme käytettäväksi Herramme
tavoin. Ja asetamme itsemme toisten
palvelijoiksi rakkauden tähden
unohtaen oikeutemme. Hymymme,
ystävällinen tapa jolla kohtelemme
ihmisiä, on Kristuksen rakkautta
ihmiskuntaa kohtaan. Toisten
palvelimessa tulee näkyväksi
Jeesuksen Kristuksen rakastava
ystävällisyys jokaista ihmistä
kohtaan.

Meidän tulisi pitää pienintäkin
uskottomuutta, vähäisintäkin
rakkauden puutetta, täysin
sopimattomana. Mutta koska
olemme heikkoja, tulemme lasten
kaltaisiksi. Käännymme



luottavaisesti Marian puoleen
Josemarían tavoin ja turvaudumme
siihen Hebrealaiskirjeen lauseeseen
(Heb 4:16), jossa Mariaa kutsutaan
”armon valtaistuimeksi”.
Astukaamme sen tähden rohkeasti
armon valtaistuimen eteen, jotta
saisimme armoa ja laupeutta,
löytäisimme avun silloin, kun sitä
tarvitsemme.

81. Messusta messuun

5. maaliskuuta, 1998

"Sitten hän otti maljan, kiitti Jumalaa,
antoi sen heille ja sanoi: Juokaa tästä,
te kaikki. Tämä on minun vereni,
liiton veri, joka kaikkien puolesta
vuodatetaan syntien
anteeksiantamiseksi." (Mt 26:27-28).

Mietiskely, jatkuva lepääminen
Jumalassa, saa ravintoa ennen
kaikkea Pyhästä Messusta ja Pyhästä
Ehtoollisesta, joka on esimakua



taivaasta ja iankaikkisen elämän
lupaus: Mutta sillä, joka syö minun
lihani ja juo minun vereni, on
ikuinen elämä, ja viimeisenä päivänä
minä herätän hänet (Joh 6:54).

Olisi loistavaa, jos meidän kaikkien
kohdalla muistomme
menneisyydestä keskittyisi
viimeisimpään messuun ja
tulevaisuuden mielikuva seuraavaan
messuun.

Emme ainoastaan välttäisi turhaa
omien, vähäpätöisten huoliemme
pohtimista, vaan omantunnon
tutkiskelumme ja päätöksemme
olisivat realistisempia ja
konkreettisempia. Ne
suuntautuisivat toisten
palvelemiseen ja pohtisimme
Jeesuksen Kristuksen uhrautumista
eukaristiassa.



82. Hän kutsuu köyhiä

14. helmikuuta, 2017

"Kun sinä järjestät pidot, kutsu köyhiä
ja raajarikkoja, rampoja ja sokeita."
(Lk 14:13)

Tarvitsemme Herraamme
avartamaan sydämiämme ja
antamaan meille hänen käyttöönsä
soveltuvat sydämet. Sydämen, johon
mahtuvat kaikki tarpeet, tuska ja
kärsimykset, joita kokevat oman
aikamme miehet ja naiset, erityisesti
heikoimmassa asemassa olevat.

Nykymaailmassa köyhyydellä on
monet kasvot: välinpitämättömästi
kohdellut sairaat ja vanhukset,
monien hylättyjen ihmisten
yksinäisyys, pakolaisten traumat.
Köyhyyden kasvot näkyvät
kurjuudessa, jossa suuri osa
ihmiskuntaa elää, usein taivaaseen
huutavien vääryyksien seurauksena.



Mikään näistä ei voi jättää meitä
välinpitämättömiksi. Jokaisen
kristityn tulisi toteuttaa rakkauden
luovuutta, josta Pyhä Johannes
Paavali II puhui, tuodakseen Jumalan
hellyyden balsamia kaikille apua
tarvitseville veljillemme ja
sisarillemme. Eräs ystävämme tapasi
sanoa: Köyhät ovat paras hengellinen
kirjani ja rukousteni tärkein motiivi.
Minulle tuottaa tuskaa nähdä heidät
ja jokaisessa heistä Kristus. Ja koska
se sattuu, tajuan rakastavani häntä ja
rakastavani heitä."[44]

83. Jumalan kuva

23. joulukuuta, 1992

"Minä olen Isässäni, ja te minussa, ja
minä teissä." (Joh. 14:20)

Katsoessamme millaista tahansa
kuvaa Herrastamme - olipa se sitten
kirkossa, kodissa, työpaikalla,
kadulla tai museossa - sielumme



vastaa helposti ja luontevasti sanoin
tai ilman sanoja: "Jeesus, minä
rakastan sinua".

Meidän tulisi kuitenkin ajatella, että
jokainen ihminen on Jumalan kuva.
Rukoilkaamme sen vuoksi armoa,
että oppisimme löytämään Jeesuksen
toisissa ihmisissä, jokaisessa
ihmisessä, yhdessä kerrallaan.

Kun näemme jokaisen ihmisen,
voimme sanoa: Jumalani, minä
rakastan sinua, sillä tässä
yhdistyyerottamattomasti rakkaus
Jumalaan ja rakkaus kyseiseen
veljeen tai sisareen.

Herramme näkemisestä toisessa
ihmisessä voi tulla myös rukous ja
pyyntö, että hän lähestyisi vähitellen
Jumalaa ja tulisi onnellisemmaksi.

84. Elämämme

13. helmikuuta, 1992



"Jeesus vastasi: 'Jos joku rakastaa
minua, hän noudattaa minun sanaani.
Minun Isäni rakastaa häntä, ja me
tulemme hänen luokseen ja jäämme
asumaan hänen luokseen.'" (Joh.
14:23)

Kristuksen seuraaminen on tie, joka
antaa meille pääsyn Isän, Pojan ja
Pyhän Hengen läheisyyteen. Mutta ei
vain jäljittelemällä häntä vaan
samaistumalla häneen.

Emme ole Isän lapsia - niin
sanoakseni - omia aikojamme.
Olemme Isän lapsia, koska olemme
Kristus - kuitenkin siten, että
säilytämme oman itseytemme.

Armosta ja siitä, että olemme
Jumalan lapsia, Kristuksen elämä on
meidän elämäämme. "Kristityn tulee
elää näin ollen Kristuksen tavoin,
omaksuen Kristuksen tunteet, niin
että hän voi huudahtaa pyhän
Paavalin sanoin: "Enää en elä minä,
vaan Kristus elää minussa. "[45]



Tämä kielii pyrkimyksestämme
samastua Kristuksen kanssa - mutta
ei suinkaan pelkästään ulkoisen
samankaltaisuuden vuoksi, vaan sen
seurauksena, että hän elää meissä,
ykseydessään Isän kanssa,
ainoasyntyisenä Poikana. Ja tässä
hengellisessä yhteydessä olemme
osallisia Kristuksen
jumalallisuudesta, olemme hänessä
Isän lapsia.

Kaiken tämän Jumala antaa meille
ilmaisena lahjana. Se edellyttää
meiltä vastausta - rakkauttamme,
joka saa meidät täyttämään hänen
tahtonsa, sanansa ja käskynsä.

85. Rauha ja epävarmuus

20. maaliskuuta, 2014

"Minä jätän teille rauhan. Oman
rauhani minä annan teille, en sellaista
jonka maailma antaa" (Joh. 14:27)



Rauha merkitsee meille yleensä
vakautta henkilökohtaisessa,
ammatillisessa ja sosiaalisessa
elämässä. Perheissä lasten
toiveikasta tulevaisuutta, hyvää
terveyttä, elämää ilman taloudellisia
huolia. Rauhaa antaa tietoisuus siitä,
että meistä huolehditaan
rakastavasti vanhetessamme.
Rauhaa tuo omien ja rakastamiemme
ihmisten unelmien toteutuminen.
Kaiken kaikkiaan rakastaminen ja
rakastettuna oleminen tuovat
rauhaa.

Jumala haluaa meille kaikkea tätä;
hän haluaa meidän olevan
onnellisia.

Elämään näyttää kuitenkin
kuuluvan, toivomme jotain, mitä
emme koskaan täysin saavuta.
Elämämme on täynnä suunnitelmia,
joista kuitenkin vain osa toteutuu.
Elämässämme on onnea ja
kärsimystä, terveyttä ja sairautta.



Kokemus väittämättömistä
rajoituksista osoittaa, että
ihmiskunta on alusta alkaen kärsinyt
perustavanlaatuisesta haavasta.
Jeesus, Jumalan Poika, ruumiillistuu.
Hän astuu tämän haavan sisälle.
Jeesus syntyy kaukana kodistaan,
hän kärsii omien sukulaistensa
herjauksesta, viranomaisten
epäluuloista, surusta ja lopulta
väkivaltaisen kuoleman...

Voimme kysyä Jeesukselta: "Ovatko
unelmasi, sydämesi toiveet,
toteutuneet?" Hänen unelmansa oli
ja on edelleen - koska hän elää meitä
varten - pelastaa meidät rakkaudella,
tekemällä meistä kykeneviä
rakastamaan niin kuin hän rakastaa.
"Kristus on meidän rauhamme (Ef.
2:14).

Rakastaessamme ristiä huomaamme,
että ilojen ja surujen punoutuessa
yhteen voimme aina avautua
Jumalalle ja toisille ihmisille.



Kohdatessamme vaikeuksia ja
ongelmia voimme palata rauhaan,
jos lakkaamme olemasta oman
kiintymyksemme ja huomiomme
keskipisteenä.

Ristin kärsimysten keskellä Jeesus
jatkaa rakastamista. Hän pyytää
Isältään anteeksiantoa teloittajilleen,
hän ei unohda Äitiään eikä Pyhää
Johannesta, hän vastaa Hyvälle
Ryövärille... Rakkaus on tuonut
hänet ristille, rakkaus meitä kaikkia
kohtaan.

"Minä en anna teille niin kuin
maailma antaa..."

86. Rauhan välittäminen

20. maaliskuuta, 2014

"Minä jätän teille rauhan." (Joh 14:27)

Jumala haluaa, että jokaisella meistä
on sisäinen rauha ja että välitämme
sitä muille. " Olet kirjoittanut



minulle, ja siteeraan kirjoittamaasi:
'Minun iloni ja minun rauhani.
Minulla ei voi koskaan olla todellista
onnea, jos minulla ei ole rauhaa. Ja
mitä rauha on? Rauha on jotakin,
mikä liittyy läheisesti sotaan. Rauha
on seurausta voitosta. Rauha
edellyttää minulta jatkuvaa taistelua.
Ilman taistelua en voi saavuttaa
rauhaa. "[46]

Sisäisessä kamppailussamme Jumala
pyytää meiltä vastauksia, ja hänen
avullaan me aktivoimme
oikeutemme rakastaa.Mitä enemmän
ja mitä pakottomammin me
rakastamme , sitä enemmän meillä
on sisällämme rauhaa riippumatta
elinoloistamme ja tilanteesta
ympärillämme. Näin ollen
kamppailumme ei ole levotonta tai
vailla tyyneyttä

Kun meillä on rauha, välitämme sitä
muille läsnäolollamme, tavallamme
reagoida ihmisiin ja tapahtumiin.



Kristus, rauhan ruhtinas (Jes 9:6),
antaa meille mahdollisuuden nähdä
hänen silmillään. Se että olemme
"rauhan ja ilon kylväjiä sanoillamme
ja teoillamme "[47] , kuten pyhä
Josemaría kirjoitti, on kristittyjen
merkki, heidän sisäinen asenteensa
suhtautumisessa muihin ja
evankeliumin välittämiseen.

87. Yksinkertaisuus

17. helmikuuta, 2016

"Olkaa rohkeat, älkää vaipuko
epätoivoon." (Joh. 14:27)

Sisäinen kuolettuminen on
välttämätöntä. Se saa joskus
suuremman arvon kuin muunlaiset
katumukset, jotka saattavat näyttää
vaikeammilta. On olemassa
monenlaista sisäistä kuolettumista.
Erityisen tärkeää on, että emme
ajattelisi alinomaa omia vikojamme,
henkilökohtaisia vaikeuksiamme tai



syntejämme, vaan tekisimme sen
otollisella hetkellä: katumuksen
sakramentin ja omantunnon
tutkiskelun yhteydessä....

Toisessa ääripäässä meidän olisi
pyydettävä Herraa auttamaan meitä
niin, että emme pitäisi omia
vikojamme parantumattomina.
Tällaista voi tapahtua, kun
huomaamme toistavamme entisiä
virheitämme, vaikkapa jossain
vähäpätöisessä asiassa, kuten
ajatusten harhaileminen
rukoiltaessa.

Teoriassa emme ehkä pidä niitä
väistämättöminä mutta käytännössä
kyllä. Kamppailumme siitä, ettemme
häiriinny, on aina sama. Silloin
emme etsi keinoja taistella niitä
vastaan tehokkaammin, ennen
kaikkea pyytämällä apua taivaasta,
kun aloitamme rukoilemisen.

Jeesuksen rauha estää kaiken
sisäisen monimutkaisuuden. Samalla



se kannustaa meitä ryhtymään
seesteiseen taisteluun rakkauden
puolesta. Rakkautta voimme aina
uudistaa.

88. Ei eroja

8. huhtikuuta, 1992

"Niin kuin Isä on rakastanut minua,
niin olen minä rakastanut teitä." (Joh.
15:9)

Arkielämässä meidän tulisi
harjoittaa veljeyttä lukemattomin eri
tavoin. Mutta ne kaikki kumpuavat
samasta juuresta, nimittäin siitä, että
olemme Jumalan lapsia.

"Meidän on käyttäydyttävä Jumalan
lasten tavoin kaikkia Jumalan poikia
ja tyttäriä kohtaan"[48].Näin pyhä
Josemaría kiteyttää jumalalliseen
sukulaisuuteen perustuvan
veljellisen rakkauden vaatimukset,
jotka perustuvat jumalalliseen
sukulaisuuteen. Tämä



yliluonnollinen perusta tarkoittaa
sitä, että kristittyjen väliseen
veljeyteen täytyy sisältyä
kunnioitusta, joka ei ilmene
kylmäkiskoisuutena tai
tungettelevuutena vaan,
inhimillisellä tasolla, hyvien tapojen
noudattamisena. Toisten
rakastaminen ja kunnioittaminen
merkitsevät heissä olevan Kristuksen
kuvan rakastamista ja
kunnioittamista, itseään Kristusta
heissä.

Vastaavasti kuin yliluonnollinen
veljeys perustuu Jumalan armoon,
meidän tulisi ulottaa kaikkiin
lähimmäisiimme se veljeys, joka
perustuu siihen, että olemme
Jumalan luomia ja kutsuttuja Isän
kodin lämpöön.

"Meidän kristittyjen tulisi pitää aina
mielessä - kaikista erimielisyyksistä
huolimatta - että Herramme on tullut
tuomaan rauhan, ilosanoman,



elämän kaikille ihmisille". Ei vain
rikkaille eikä vain köyhille. Ei vain
viisaille eikä vain yksinkertaisille.
Kaikille. Veljille, sillä olemme veljiä,
koska olemme saman Isän, Jumalan,
lapsia. Niinpä on ainoastaan yksi
rotu: Jumalan lasten rotu. On vain
yksi väri: Jumalan lasten väri. Ja on
vain yksi kieli: se joka puhuu
tunteille ja ymmärrykselle, ilman
sanojen meteliä, mutta antaa meille
tietoa Jumalasta ja saa meidät
rakastamaan toinen toistamme. "[49]

89. Uudistuva rakkaus

16. maaliskuuta, 2000

"Pysykää minun rakkaudessani." (Joh.
15:9)

"Laulakaa Herralle uusi laulu!"
kehottaa psalmi 98.

Rakkautemme uudistumisen vuoksi
jokaisen alkavan päivän olisi oltava
uuden laulun alku.



Kamppailumme uutuus, aivan kuten
eilen, rakkauden uutuudessa, tänään
ja nyt.

Herra, emme voi laulaa tuota uutta
laulua, ellet anna sävelkorkeutta,
ellet ohjaa sävelkulkua, ellet kuiskaa
sanoja korviimme.

Meidän ei tarvitse keksiä ratkaisuja
vaan löytää rakkautta arkisissa,
jokapäiväisissä asioissa.

90. Mitä pidämme vaikeana

9. tammikuuta, 2018

"Olen puhunut teille tämän, jotta teillä
olisi minun iloni sydämessänne ja
teidän ilonne tulisi täydelliseksi." (Joh
15:11)

Puhuessaan apostoleilleen Jeesus
puhuu myös meille. Hän haluaa ilon
ja onnellisuuden täyttävän meidät
kaikki ja täyttävän kaiken meidän
elämässämme. Hän haluaa, että



olemme onnellisia myös
kärsimyksen aikoina, joita tulee
väistämättä.

Sen tähden meidän on kysyttävä
itseltämme, miten voimme iloisin
mielin suorittaa sellaisiakin tehtäviä,
jotka saattavat tuntua
epämiellyttäviltä.

Mietitäänpä tätä: "Meidän ei pidä
ajatella, että ainoa työ, jonka voimme
tehdä ilolla, on sellainen joka
miellyttää meitä."[50] Voimme tehdä
iloisesti - ei vastentahtoisesti - myös
sen, mikä on mielestämme raskasta,
mikä ei miellytä meitä, jos teemme
sen rakkaudesta ja rakkaudella. Näin
voimme tehdään työtä vapaina.

"Rukoillessaan ääneen 28.
huhtikuuta 1963 pyhä Josemaría
puhui kaikesta siitä valosta, jota
Jumala oli antanut hänelle vuosia
aiemmin, nimittäin vuonna 1931:
"Sinä olet johdattanut minut
ymmärtämään, Herra, että ristin



omistaminen merkitsee
onnellisuuden, ilon löytämistä. Ja syy
jonka nyt näen selvemmin kuin
koskaan, on tämä: ristin
omistaminen merkitsee
samaistumista Kristukseen,
Kristuksena olemista ja siten
Jumalan lapsena olemista.”[51]

Ristiinnaulitun Jeesuksen
katsominen on paradoksaalisella
tavalla suora tie onnellisuuteen -
siihen onnellisuuteen, jonka Jeesus
haluaa olevan meidän osanamme ja
jonka hän haluaa olevan täydellinen.

91. Jumalan lasten ilo

1. toukokuuta, 1992

"Olen puhunut teille tämän, jotta teillä
olisi minun iloni sydämessänne ja
teidän ilonne tulisi täydelliseksi. "
(Joh. 15:11)



Hyvän omistaminen ja toivo sen
omistamisesta tuottaa sen
sieluntilan, jota kutsumme iloksi.

Ilomme voi johtua katoavan,
ohimenevän hyvän tai ikuisen hyvän
omistamisesta; ja se voi olla vain
pinnallisesti sielussa tai ulottua sen
syvyyksiin saakka.

Monet satunnaiset ilot ovat
väistämättä; on myös naurua, joka
peittää alleen surun, ja on ilon
kyyneleitä ...

Tässä elämässä ei voi olla
täydellisempää iloa kuin Jumalan
lasten ilo. Mikään hyvä ei ole
verrattavissa siihen äärettömään
rikkauteen, joka on Jumalan perheen
jäsenillä, Jumalan lapsilla. Tässä
maailmassa ei ole mitään, mikä voisi
riistää meiltä ilomme.

Tämä ilo on varmaa toivoa,
tyyneyttä, hilpeyttä, joka ei ole
"terveen eläimen tuntemaa iloa".



”Tiedämme, että Isämme Jumala
rakastaa meitä etuoikeutetulla
rakkaudella. Hän toivottaa meidät
tervetulleiksi, auttaa meitä ja antaa
meille anteeksi."[52]

Tämä ilo ei perustu hyveisiimme, se
ei ole turhaa itsetyytyväisyyttä vaan
rakentuu inhimillisestä
heikkoudestamme ja
hauraudestamme.

Ymmärrys omasta
heikkoudestamme, kokemus
ristiriidasta itsessämme, voi ja sen
tulisi antaa tilaa ilolle.

92. Uutuus

13. huhtikuuta, 2017

"Minun käskyni on tämä: rakastakaa
toisianne, niin kuin minä olen
rakastanut teitä." (Joh 15:12).

Jeesus antoi meille tämän erityisen
käskyn viimeisellä ehtoollisella. Ja



kaivertaakseen sen opetuslastensa ja
meidän muistiimme hän pesi
opetuslapsiensa jalat.

Pyhä Johannes kirjoitti
ensimmäisessä kirjeessään: "Siitä me
olemme oppineet tuntemaan
rakkauden, että Jeesus antoi
henkensä meidän puolestamme.
Samoin olemme me velvolliset
panemaan henkemme alttiiksi
veljiemme puolesta." (1. Joh. 3:16).

Miten sen teemme? Käytännössä on
monia tapoja toteuttaa Herramme
uusi käsky. Anteeksianto,
anteeksipyyntö, ymmärtäminen,
vilpitön kiinnostus toisia ihmisiä
kohtaan,

arkielämän pienet palvelukset
perheessä, työssä, vapaa-ajalla ja niin
edelleen. Kaikki nämä ovat
mahdollisuuksia toteuttaa
Herramme käskyä ja tehdä siitä osa
omaa elämäämme.



Viimeisellä ehtoollisella Jeesus
rukoili Isää myös niiden ykseyden
puolesta, joita hän kutsuisi tulevien
vuosisatojen mittaan. ... että he
kaikki olisivat yhtä, niin kuin sinä,
Isä, olet minussa ja minä sinussa.
Niin tulee heidänkin olla yhtä
meidän kanssamme, jotta maailma
uskoisi sinun lähettäneen minut (Joh.
17:21). Yrittäkäämme olla ykseyden
välineitä siellä, missä ikinä
olemmekin.

Niin kuin sinä, Isä, olet minussa ja
minä sinussa. Meidän on oltava
osalla pyhän Kolminaisuuden
Kolmen Persoonan yhteydestä:
Pyhässä Hengessä, äärettömässä
Rakkaudessa. Todellinen ykseys
kaikkien kesken on rakkauden
hedelmä.

Auttakoon Neitsyt Maria,
oikeudenmukaisen rakkauden Äiti,
äidillisellä välityksellään meitä
saamaan armon, jotta uskoisimme



yhä väkevämmin Jumalan
rakkauteen meitä kohtaan ja
olisimme yhä armeliaampia
lähimmäisiämme kohtaan.

93. Apostolaatin sielu

1. marraskuuta, 2019

"En sano teitä enää palvelijoiksi, sillä
palvelija ei tiedä isäntänsä aikeita.
Minä sanon teitä ystävikseni, olenhan
saattanut teidän tietoonne kaiken,
minkä olen Isältäni kuullut." (Joh
15:15).

Uuden vuosituhannen alussa pyhä
Johannes Paavali II sanoi
tulevaisuudessa syntyvistä
apostolisista aloitteista: Kaikista
niistä tulee "mekanismeja ilman
sielua", elleivät ne perustu
vilpittömään rakkauteen jokaista
ihmistä kohtaan. Ellei niiden avulla
"pystytä jakamaan ihmisten iloja ja
kärsimyksiä, aistimaan heidän



toiveitaan ja huolehtimaan heidän
tarpeistaan. Ellei pystytä tarjoamaan
heille syvää ja aitoa ystävyyttä."[53]

Ystävyys moninkertaistaa ilot ja
tarjoaa lohtua suruissa. Kristityn
ystävyys toivoo läheisilleen suurinta
onnea - yhteyttä Jeesukseen
Kristukseen.

Kuinka ihanan rukouksen Pyhä
Josemaría on jättänytkään meille:
Anna meille, Jeesus, sinun mittasi
mukaiset sydämet!. Tämä on se tie,
joka antaa sielun apostolaatille. Se
tuo täyteläisen onnen kotiimme,
työhömme ja kaikkialle, minne
menemme.

94. Maailma vihaa teitä

7. maaliskuuta 2018

"Jos maailma vihaa teitä, muistakaa,
että ennen teitä se on vihannut
minua." (Joh 15:18)



Me rakastamme Jumalan luomaa
maailmaa, jonka Kristus on
uudistanut. Mutta maailmassa on
myös asioita, jotka ovat vastoin
Jeesusta Kristusta. Pyhä Johannes
sanoo: Älkää rakastako maailmaa,
älkää sitä, mikä maailmassa on (1.
Joh. 2:15). Tämä kolminkertainen
mielihyvä (lihan himo, silmäin
pyyntö ja elämän korskeus) ei ole
peräisin Jumalasta (ks. 1. Joh. 2:16).

Monet kristityt elävät ympäristössä,
joka suhtautuu Jumalaan
välinpitämättömästi. Toisaalla
kristittyjä vastaan hyökätään ja heitä
vainotaan. Jumalan ja hänen
seuraajiensa hylkääminen tunnetaan
kautta historian, sillä opetuslapsi ei
ole opettajaansa ylempi eikä
palvelija isäntäänsä (Mt 10:24).

Apostolien teot on väkivallan
läpitunkema kirja pyhän
Stefanuksen kivittämisestä pyhän
Paavalin marttyyrikuolemaan. Mutta



sen päähenkilöiden ylenpalttinen
rakkaus Jumalaa kohtaan voittaa
väkivallan, joten se ei ole
kertomuksen merkittävin piirre. Sen
sijaan keskiössä ovat Pyhä Henki,
ääretön rakkaus ja uskon
levittäminen.

Meidänkin on ymmärrettävä ja
jaettava aikamme kaipuu. Meidän on
löydettävä se, mikä on myönteistä.
Meidän on arvioitava aineellista
edistystä ja tehtävä oma osamme.
Meidän on jaettava ihmisten kanssa
toiveet oikeudenmukaisuudesta ja
vapaudesta. Tänään, kuten silloinkin,
"koittaa aika – sanoo Herra Jumala -
jolloin minä lähetän maahan nälän.
En leivän nälkää, en veden janoa,
vaan Herran sanan kuulemisen
(Aamoksen kirja 8:11).

95. Läsnäolosi aistiminen

10. maaliskuuta, 2004



"Kaikki, mikä on minun, on sinun, ja
mikä on sinun, on minun …” (Joh.
17:10)

Jumalan läsnäolo ylläpitää kaikkea:
luomista, olemassaolon säilymistä,
minussa, toisissamme, kaikessa ...

Mutta pyhä Tuomas Akvinolainen
selittää: "Jumaluuden läsnäolo
ihmisessä saa aikaan armon kuin
auringon läsnäolo valon ilmassa."[54]

Jumalan rakkaus muuttaa ihmistä.
Vaikka hän on edelleen sama
ihminen, hän on Jumalan täyttämä.
Sen vuoksi kristillinen elämä ei ole
pelkästään moraalista tai eettistä
parantumista vaan äärettömän
rakkauden ympäröimää
samastumista Kristukseen.

Herra, ole aina aurinko ja valo
minulle ja kaikille!



96. Uskovien välinen rakkaus

14. maaliskuuta, 2019

"Minä rukoilen, että he kaikki olisivat
yhtä, niin kuin sinä, Isä, olet minussa
ja minä sinussa. Niin tulee heidänkin
olla yhtä meidän kanssamme, jotta
maailma uskoisi sinun lähettäneen
minut." (Joh 17:21).

Tämä on Herramme rukous tulevien
opetuslastensa ykseyden puolesta.

Olkaamme kaikki yhtä. Tämä ei ole
pelkästään inhimillisesti hyvin
järjestetyn organisaation ykseyttä
vaan Rakkauden antamaa ykseyttä,
niin kuin sinä, Isä, olet minussa, ja
minä sinussa. Ensimmäiset kristityt
olivat tästä selkeä esimerkki: Koko
uskovien joukolla oli yksi sydän ja
yksi sielu. (Ap. t. 4:32).

Koska tämä ykseys on rakkauden
seurausta, se ei ole
yhdenmukaisuutta vaan yhteyttä. Se



on ykseyttä moninaisuudessa.
Olemme iloisia voidessamme elää
yhdessä kaikkine
eroavaisuuksinemme. Opimme
rikastuttamaan toinen toistamme. Ja
vaalimme ympärillämme
kiintymyksen ilmapiiriä.

Jeesus sanoo, että evankeliumin
tehokas välittäminen edellyttää tätä
ykseyttä: jotta maailma uskoisi.
Yhtenäisyys ei luo suljettua ryhmää.
Sen sijaan se avaa meidät
tarjoamaan ystävyyttämme kaikille
suurenmoisessa
evankeliointitehtävässämme.

97. Yhtenäisyys ja
jakautuminen

17. maaliskuuta, 1990

"... he ovat täydellisesti yhtä, ja silloin
maailma ymmärtää, että sinä olet
lähettänyt minut" (Joh 17:23).



Kahta lastaan mielettömästi
rakastava isä tai äiti iloitsee
sisarusten keskinäisestä
kiintymyksestä. Mutta kärsii, jos
näkee, ettei näiden kahden välillä ole
kiintymystä.

Mistä te keskustelitte matkalla?
Jeesus kysyi heiltä. He olivat vaiti,
sillä he olivat väitelleet siitä, kuka
heistä oli suurin. (Mk 9:33-34).

Miten pettynyt Jeesuksen on
täytynytkään olla! Mutta siitä
huolimatta hän uskoi heille kirkon,
niin kuin hän nyt uskoo sen meille,
jotka myös lankeamme riitoihin ja
eripuraan.

Vanhemmilla on kallisarvoinen
perintö annettavana lapsilleen.
Heidän keskinäisen rakkautensa
esimerkki, joka on riittävän vahva
voittaakseen myös lasten
itsekkyyden. Lasten
rakkaudettomuus ja



anteeksiantamattomuus on avoin
haava vanhempien sydämissä.

Hyvien ihmisten väliset
erimielisyydet osoittavat, että emme
olekaan niin hyviä. Yhtenäisyyteen
tarvitaan pysyvää apua ja suojelusta
Jumalalta; sitä ei voi pitää
itsestäänselvyytenä. Ilman
yksimielisyyttä armeliaisuutemme ei
ole uskottavaa.

Kun rakastamme toisia, olemme ilon
lähde Jumalalle ja Neitsyt Marialle.
Tämä ajatus sisältää hyvin tärkeän
totuuden. Se kannustaa meitä
hyvittämään kaikki rakkaudettomat
teot toisia ihmisiä kohtaan.

98. Toiveidemme keskus

19. marraskuuta, 1982

"Odottakaa tässä ja valvokaa minun
kanssani." (Mt 26:38).



Ennen kärsimystään Jeesus pyytää
Pietaria ja muita opetuslapsia
valvomaan yhdessä hänen kanssaan.
Kristuksen kuoleman jälkeen
voimme seurustella läheisesti hänen
kanssaan. Kristus on meidän
kanssamme joka kerta, kun käymme
hänen luonaan tabernaakkelissa.
Pyhä Josemaría sanoi meille kerran,
että tabernaakkelin tulisi olla
"toiveidemme keskus".

Mikä on toiveemme päivän mittaan?
Joskus se on ehkä televisioitu
jalkapallo-ottelu tai elokuva, jonka
aiomme katsoa, tai ateria
ystäviemme seurassa, tai liikunnan
harrastaminen seuraavana päivänä.
Usein on myös muita, syvällisempiä
toiveita, jotka liittyvät
perheeseemme, työhömme,
maamme tilanteeseen,
maailmanrauhaan ja niin edelleen.

Toiveemme kohdata Jeesus päivittäin
tabernaakkelissa on merkki



todellisesta rakkaudesta. Tuota
toivetta vaalimme kaikessa
toiminnassamme. Siihen keskittyvät
muut tarpeelliset toiveet jopa ne
arkiset toiveet, jotka ovat osa
jokaisen tavallisen ihmisen elämää.
Tabernaakkelin vaaliminen
keskuksena, johon kaikki toiveemme
keskittyvät, on varma tapa kasvaa
rakkaudessa Kristusta kohtaan.

Se, mitä rakastunut sydän toivoo
ennen kaikkea, on yhdistyminen
rakastettuun.

99. Kärsiminen Jeesuksen
kanssa

17. maaliskuuta, 1977

"Suuressa tuskassaan Jeesus rukoili
yhä kiihkeämmin, niin että hänen
hikensä vuoti maahan veripisaroiden
tavoin." (Lk 22:44)



Herramme otti vapaaehtoisesti
itselleen kaikkien aikojen ihmisten
synnit. Isä Jumalan läsnä ollessa
pyhä ihmisyys Kristuksessa tunsi
niiden painon. Sen alla hän hikoili
verta Getsemanessa muutama tunti
ennen kärsimystään ja kuolemaansa
ristillä.

Elävä tietoisuus synneistämme voi
aiheuttaa meissä erilaisia
tuntemuksia. Meidän on
syvennyttävä niihin sen tosiasian
valossa, että olemme Jumalan lapsia
(sellaisen Jumalan lapsia, joka
rakastaa meitä loputtoman hellästi!).
Meidän on oikaistava nämä reaktiot
ja pyrittävä kohti hyvittämistä:
kiitollisuutta syntien anteeksi
saamisesta ja mahdollisuudesta
antautua hänen armahtaviin
käsiinsä.

Meidän tulee edistää menneisyyden
syntien unohtamista. Kuitenkin jää
jäljelle - luonnollisesti, koska näin



rakkaus toimii - katumuksen ja
hyvityksen henki, jossa on Jumalan
lasten iloa.

Kun tulemme tietoisiksi siitä, että
olemme Jumalan lapsia, hän saattaa
sallia yhtäkkiä erityisen sisäisen
kärsimyksen, selvemmän
näkemyksen synnistä. Tämä on
eräänlaista häpeää, inhoa, joka ei
vähennä iloamme eikä
luottamustamme Jumalaan. Se on
hyvin erilaista kuin tunnontuskat,
koska se ei riistä meiltä
mielenrauhaa, vaikka kylläkin
painaa mieltämme.

Herramme haluaa meidän olevan
hänen seuranaan Getsemanen
kärsimyksessä. Kärsimys laajenee
yleiseksi. Sen syynä eivät ole enää
vain omat syntimme vaan koko
ihmiskunnan synnit. Pyhä Paavali
ehdottaa, että täydennämme
itsessämme sen, mikä puuttuu
Kristuksen kärsimyksistä (ks. Kol.



1:24). Tämä on vaikeaa. Se merkitsee
kuitenkin Jeesuksen seuraamista
hänen tehtävässään ihmiskunnan
ainoana Lunastajana.

Kuinka hyvä Jeesus onkaan! Hän
jopa käyttää meidän hyväksemme
muistikuvaamme ja häpeäämme
omista ja muiden synneistä. Niiden
avulla hän tarjoaa meille
mahdollisuuden liittyä häneen, olla
jälleen kerran, uudella tavalla, ipse
Christus, Kristus itse. Samalla tuo
taakka -jos Herra jättäisi sen
kokonaan meidän
kannettavaksemme, me emme
kestäisi- katoaa pian. Hän kantaa
sen, koska olemme heikkoja. Jos
Herramme otti vapaaehtoisesti
harteilleen ihmisten synnit kaikilta
ajoilta.

100. Väsyneenä
rukoilemisesta

4. helmikuuta, 1983



"Simon, nukutko sinä? Etkö edes
hetken vertaa jaksanut valvoa?" (Mk
14:37)

Muuttumaton tietoisuus Jumalan
läsnäolosta tarkoittaa, että "hänessä
me elämme, liikumme ja
olemme" (Ap. t. 17:28). Se tarkoittaa
myös, että "Jumala on meidän
puolellamme ..." (Room. 8:31) - hän
on minun puolellani! Joka hetki!.

Joskus väsymme rukoilemiseen -
ehkä siksi, ehkä siksi, että annamme
liian suuren merkityksen tahtomme
ponnisteluille. Ajattelemme, että
"ihanteellisessa" rukouksessa ei ole
häiriötekijöitä, ei huolia, ei sydämen
eikä tunteiden spontaaneja
liikahduksia. Tämän lisäksi
odotamme "tuloksia".

Mietiskely ei ole Jumalan
ajattelemista. Mietiskely on sen
tietämistä, että olemme Jonkun
kanssa: yksinkertaista intuitiota
hänen läsnäolostaan, joka perustuu



rakkauteen. Se on puhumista, hyvin
usein ilman sanoja. Mietiskely on
tietoisuutta Jumalan lapsena
olemisen ilosta - kuin myös siitä
ilosta, että tunnemme olevamme
rakastettuja ehdoitta. Mietiskely on
sen kohtaamista yhdessä Jumalan
kanssa, että meillä on vaikeuksia
hyvän tekemisessä. Mietiskely on
rajoituksiemme katsomista,
luottamuksemme uudistamista ja
itsemme luovuttamista hänen
käsiinsä. Mietiskely on seuran
pitämistä hänelle Simon Pietarin
lailla, vaikka Pietari nukahtikin.

Tällainen pohdiskelu, kaiken
näkeminen osana Herramme tahtoa
(ei ideana tai suunnitelmana) on
vuoropuhelua hänen kanssaan.
Vuoropuhelua, ei monologia; jotakin,
jonka koemme; tämä on lahja
Jumalalta.



Herra, saanko nähdä sinut, saanko
kuulla sinua, saanko kuunnella
sinua.

101. Nähdä Kristuksen silmin

1. marraskuuta, 2019

"Herra kääntyi ja katsoi Pietariin …"
(Lk 22:61)

Vähän ennen Kristuksen kärsimystä
Pietari kielsi Jeesuksen. Mutta kun
heidän katseensa kohtasivat, Pietari
ei nähnyt moitetta, vaikka hän muisti
mitä Jeesus oli sanonut. Ja silloin,
kirjoittaa Luukas, Pietari "meni ulos
ja itki katkerasti". (Lk 22:62)

Toisten rakastaminen tarkoittaa, että
näemme heidät juuri sellaisina kuin
he ovat. Ja vahvistamme heitä
sellaisina kuin he ovat. Riippumatta
heidän ongelmistaan, vioistaan,
elämänvaiheistaan, sosiaalisista
verkostoistaan ja niistä hetkistä,
jolloin he voivat lähestyä



Jeesusta.Meidän on puhdistettava
katseemme kaikista
ennakkoluuloista. Meidän on
opittava löytämään hyvä jokaisesta
ihmisestä. Meidän on luovuttava
halustamme muokata heidät omaksi
kuvaksemme.

Ystäviemme ei tarvitse täyttää
mitään ehtoja, jotta he saisivat
osakseen kiintymyksemme.
Kristittyinä näemme jokaisen ennen
kaikkea Jumalan rakastamana
ihmisenä. Jokainen on
ainutlaatuinen, samalla tavoin kuin
on jokainen ihmissuhde.

Kuten pyhä Augustinus sanoi:
"Kaikille ei pidä antaa samaa
lääkettä, vaikka kaikki tarvitsevat
samaa rakkautta. Sama rakkaus
tarjoaa toisille valoa, ja joidenkin
toisten kohdalla se taas tarjoaa
osallisuutta heidän kärsimyksiinsä...
se on lempeä joillekin, ankara



toisille; ei kenenkään vihollinen ja
äiti kaikille. "[55]

Ystävyys tarkoittaa sitä, että opimme
kohtelemaan jokaista ihmistä
Herramme tavoin.

102. Moniarvoisuus ja
armeliaisuus

9. tammikuuta, 2018

"Minun kuninkuuteni ei ole tästä
maailmasta. Jos se kuuluisi tähän
maailmaan, minun mieheni olisivat
taistelleet, etten joutuisi juutalaisten
käsiin. Mutta minun kuninkuuteni ei
ole peräisin täältä." (Joh 18:36)

Pyhä Josemaría kaiversi tulisin
kirjaimin sieluumme tämän:
"Lukuun ottamatta uskonkysymyksiä
jokainen [Opus Dein] jäsen ajattelee
ja toimii niin kuin haluaa täysin
vapaasti ja omalla vastuullaan."[56]



Kristityille moniarvoisuus ei ole
ongelma vaan "hyvän hengen
merkki."[57]

Tätä moniarvoisuutta tulisi rakastaa
ja edistää, vaikka sitä saattaa olla
joskus vaikea hyväksyä. Vapautta
rakastava ihminen onnistuu
näkemään laaja-alaisesti myönteisiä
ja houkuttelevia puolia toisten
ajatuksissa ja tekemisissä.

Johtajissa toinen merkki hengen
vapaudesta on kollegiaalisuus. Se ei
ole pelkästään eikä pääasiassa
menetelmä tai järjestelmä päätösten
tekemiseen. Hengen vapaus
perustuu ennen kaikkea siihen
vakaumukseen, että me kaikki
voimme tarvita esimerkiksi toisten
ihmisten näkemyksiä ja tietämystä.
Ne auttavat meitä täydellistämään ja
jopa muuttamaan mielipiteitämme.
Tämä johtaa siihen, että
kunnioitamme – ja vieläkin
enemmän – kannustamme toisia



vapauteen. Näin he voivat ilmaista
omat näkemyksensä ongelmitta.

Tätä luottamuksen ilmapiiriä ruokkii
myös uskollisuutemme ja
kärsivällisyytemme. Hyväksymme
inhimilliset rajoitukset sekä erilaiset,
myös ärsyttävät tilanteet tyynesti ja
hyväntuulisesti. Tämä on hyvien
poikien ja tyttärien asenne. Vaikka
he ovat vakuuttuneita siitä, että ovat
oikeassa, he käyttävät vapauttaan
pyrkimällä suojelemaan omaa
näkökulmaansa suurempia arvoja.
Näitä ovat yhtenäisyys ja
perherauha, jotka ovat
korvaamattomia.

Sitä vastoin "kun ajatuksemme
erottavat meidät muista ihmisistä,
kun ne heikentävät yhteyttä ja
yhteenkuuluvuutta veljiemme ja
sisariemme kanssa, se on selvä
merkki siitä, ettemme toimi Jumalan
hengen mukaisesti. ”[58]



103. Kuningas

28. marraskuuta, 2017

"Itse sanot, että olen kuningas. Sitä
varten minä olen syntynyt ja sitä
varten tullut tähän maailmaan, että
todistaisin totuuden puolesta." (Joh
18:37)

Kristus on maailmankaikkeuden
kuningas. Tunnemme, että hän
hallitsee meitä rakkaudellaan ja
kaikkivoipaisuudellaan.

Kuulumme ikuiseen, universaaliin
valtakuntaan, rauhan valtakuntaan,
joka käsittää kaiken. Se on myös
pyhyyden valtakunta, koska me
voimme olla pyhiä. Ja armon
valtakunta, koska hän kannattelee
meitä: hän on meidän rauhamme.
Kristuksessa me saamme kaiken
Jumalan rakkauden hänen
ihmissydämensä kautta.



Voimme kysyä häneltä: Missä on
sinun valtakuntasi, Herra? Miten
voimme tehdä valtakunnastasi
näkyvämmän ja läsnäolevamman? Ja
hän vastaa samoilla sanoilla, jotka
hän lausui Pilatukselle: Minun
kuninkuuteni ei ole tästä maailmasta
(Joh. 18:36). Mutta se on jo läsnä
keskuudessamme. Se on kuin
siemen, josta kasvaa hedelmiä
kantava puu.

"Kun koemme elämässämme
vaikeuksia, meidän on tehtävä uskon
teko Jumalan toimintaan luottaen.
Jos olemme uskollisia, Jumalan
valtakunta on todellisuutta kaikkialla
elämässämme.

Pyhät kirjoitukset esittelevät
Jumalamme, Herramme paimenena,
joka huolehtii lampaistaan. Hän
hallitsee kuin paimen, joka ruokkii
meitä jatkuvasti hyvällä laitumella
Sanansa ja Pyhän Eukaristian kautta.
Jumalan Sana, jonka otamme



vastaan uskossa, antaa merkityksen
koko elämällemme. Jumalan Sana
antaa meille voiman olla hänen
alamaisiaan.

Kiittäkäämme Jeesusta erityisesti
pyhästä eukaristiasta, siitä suuresta
lahjasta, jonka kautta hän antaa
meille oman elämänsä. Kristus ei
hallitse antamalla käskyjä vaan
antamalla meille elämänsä ristillä ja
jatkuvasti autuaassa eukaristiassa.

Valtakunta on meidän hallussamme
rakkauden hedelmänä, nyt myös
esimakuna, kun annamme itsemme
toisille, niin kuin hän antaa itsensä
meille.

104. Ecce Homo: Haavoittuva
Jumala

9. huhtikuuta, 2020

"Katso: ihminen!" (Joh 19:5)



Näillä sanoilla Pilatus esittelee
pitkäperjantaiaamuna kidutetun ja
nöyryytetyn Kristuksen kansalle.
Tizian on maalaamassa kuuluisassa
teoksessa "Ecce homo", jossa
Viattoman jumaluus on läsnä
kätkettynä ja ihmiseksi
raunioituneena, kuitenkin annetaan
hänen jumaluutensa ja kauneutensa
päästä esiin.[59]

Jumala on päättänyt tehdä itsensä
näkyväksi jopa
haavoittuvuudessaan. Pimeys liittyy
usein kärsimykseen. Etsikäämme
silloin valoa Jeesuksesta, joka kärsii
ja sanoo: Minä olen maailman
valkeus (Joh. 8:12)

Pyhä Johannes Paavali II huudahti:
Kyseessä on ihminen, jokainen
ihminen, jokainen ihminen
ainutlaatuisessa, toistamattomassa
olemuksessaan, jonka Jumala on
luonut ja lunastanut ... Ecce Homo!.
Vaikka meillä voi olla ihmisiä



seuranamme, jokainen kokee viime
kädessä kärsimyksen yksin Jumalan
kanssa. Jeesuksen yksinäisyys - Ecce
Homo -kohtauksessa-muistuttaa
meitä myös niistä, joilla ei ole ketään,
joka rakastaisi heitä sairaudessa,
vanhuudessa ja kuolemassa.
Kaikkien hylkäämänä myös Jeesus
koki tuon yksinäisyyden. Hänen
huutonsa ristillä - Miksi minut
hylkäsit? - purkautui ehkä jo
aiemmin, hänen seesteisessä
hiljaisuudessaan Ecce Homon
tapahtumapaikalla.

Kristuksen hahmo, jonka Pilatus
esitteli kansalle, on myös kaltoin
kohdellun ihmisarvon ikoni. Jumalan
salaperäinen läsnäolo on mukana
jokaisen ihmisen kärsimyksessä - ei
ainoastaan silloin, kun olemme
viattomia, vaan myös silloin, kun
kärsimyksemme johtuvat
synneistämme. Pyydämme Jumalaa
auttamaan meitä, pelastamaan
meidät. Kristus on kärsimyksessään



ottanut päällensä kaikki ihmisten
syntien seuraukset. Jumalan
erityinen läsnäolo on myös niissä,
jotka antautuvat toisille
pyyteettömästi, sillä "Missä on
laupeutta ja rakkautta, siellä Jumala
on läsnä. Ubi caritas et amor, Deus ibi
est!" [60]. Niin monet naiset ja miehet
ylittävät velvollisuutensa
palvellessaan laupiaiden
samarialaisten tavoin työssä,
perheissä, arkielämässä.

”Ecce Homon” jälkeen Tiziano
maalasi Mater Dolorosan Avoimet
kädet[61]. Nämä kaksi maalausta
olivat monta vuotta vierekkäin.
Kärsimyksen astuessa elämäämme
ymmärtäkäämme myös, että kun
katsomme Jeesusta, haavoittuvaa,
"Valkeutta Valosta", Maria on aina
kanssamme.



105. Maailman täyttäminen
ystävällisyydellä

5. helmikuuta, 2020

"Älkää minua itkekö, Jerusalemin
tyttäret, itkekää itseänne ja
lapsianne." (Lk 23:28)

Jeesus Kristus syntyi naisesta (Gal
4:4). Tämän samaisen naisen, Neitsyt
Marian, palava into palvella muita
aikaisti hänen Poikansa julkisen
toiminnan alkamaan Kaanassa (ks.
Joh 2:4-5).

Jeesuksen hylkäämisen aikaan nämä
Jerusalemin tyttäret (Lk 23:28)
tunkeutuivat väkisin väkijoukon läpi
saattaakseen häntä. Naiset seisoivat
ristin juurella, kun oli lunastuksen
hetki (ks. Joh 19:25). Myös Herramme
ylösnousemuksen - ilosanoman, joka
sittemmin levisi kaikkien kansojen
tietoon -ensimmäinen todistaja oli
nainen (ks. Joh 20:16).



Naisten pyhyydestä riippuu suurelta
osin heitä ympäröivien ihmisten
pyhyys. Kääntäkäämme katseemme
jälleen kerran evankeliumiin.
Pyytäkäämme Jeesusta antamaan
meille Äitimme ja pyhien naisten
usko ja luottamus. Pyytäkäämme
kykyä tuottaa ympärillemme
hyveellisyyttä, joka täyttää
ystävällisyydellä työelämän,
kansalaisyhteiskunnan ja perheet.

106. Risti ja paratiisi

30. maaliskuuta, 2018

"Ristiinnaulitse! Ristiinnaulitse!" (Joh
19:6)

Ruoskittu ja orjantappuroilla
kruunattu Jeesus kantaa ristiään
rakastamiensa ihmisten keskellä.
Häneltä riistetään hänen vaatteensa
ja ilmeisesti myös hänen
arvokkuutensa.



Ristiinnaulitsemisen hetkellä
Herramme huutaa nämä sanat Isä
Jumalalle, kuten pyhä Matteus
kertoo: Jumalani, Jumalani, miksi
hylkäsit minut?. (Mt 27:46; ks. Mk
15:34)

Saatamme ihmetellä, miksi kaikki
tämä kärsimys. Miksi risti?

Emme voi täysin ymmärtää, mitä
ristiinnaulitseminen paljastaa meille.
Että juuri siellä, missä näyttää olevan
vain heikkoutta, Jumala osoittaa
rajattoman voimansa. Siellä, missä
näemme epäonnistumista, tappiota,
ymmärtämättömyyttä ja vihaa,
Jeesus paljastaa meille Jumalan
mahtavan voiman. Tämä voima
muuttaa ristin rakkauden
ilmentymäksi.

Tämä on "Hyvän Ryövärin" kokemus
Golgatalla. Täydellisen
epäonnistumisen ja heikkouden
hetkellä hän kokee, kuinka Jeesuksen
rististä tulee voiman paikka. Siellä



hän tietää, että hänelle annetaan
anteeksi ja häntä rakastetaan:
Totisesti: jo tänään olet minun
kanssani paratiisissa, Herramme
sanoo hänelle (Lk 23:43)

Risti ja paratiisi. Tämä on kristillinen
paradoksi: ristillä kuulemme
lausuttavan sanan paratiisi.
Kidutuksen, väkivallan ja häpeän
rististä tulee pelastuksen väline,
toivon symboli. Siitä on tullut
Jumalan vapaasti antaman,
armahtavan rakkauden tunnus.
Tunnemme sen läsnäolon
äärimmäisen vaikuttavalla tavalla
pyhässä eukaristiassa ja muissa
sakramenteissa.

Katsoessamme ristiinnaulittua
mietiskelemme toivoa. Pyhän ristin
palvominen on uskon teko ja
Jeesuksen voiton julistamista.



107. Kärsimys ja selkeys

9. syyskuuta, 2019

"Jeesuksen ristin luona seisoivat
hänen äitinsä ja tämän sisar sekä
Maria, Klopaksen vaimo, ja Magdalan
Maria" (Joh. 19:25).

Keskusteluissa mitä erilaisimpien
ihmisten kanssa tulee joskus
puheeksi spontaaneja havaintoja
tilanteista, jotka saattavat olla
vaikeita, aiheuttaa kärsimystä tai
jättää meidät sisäiseen pimeyteen.
Näissä tapauksissa tulevat usein
mieleen pyhän Josemarían sanat
Jeesuksen äidistä. Jumala halusi
ylentää Neitsyt Marian armon
täyteydellä, mutta "yhtä totta on, että
hän ei säästänyt häntä tuskalta,
uupumukselta työssä tai
koettelemuksilta uskossa".[62]

Vaikka emme voi koskaan täysin
ymmärtää tätä - jos katsomme



Mariaa ennen kaikkea ristin juurella
- se auttaa meitä käsittämään hieman
paremmin kärsimyksen kokemusta
ja vähitellen meille valkenee Pyhän
Paavalin sanojen merkitys: Sen, mitä
Kristuksen ahdistuksista vielä
puuttuu, minä täytän omassa
ruumiissani hänen ruumiinsa
hyväksi, joka on seurakunta.(Kol.
1:24). Näin kärsimyksestä voi tulla
paikka, josta löydämme selkeyttä,
rauhaa ja jopa iloa. Valoa, lepoa,
ristin antamaa onnea.

108. Lapset Marian ja Joosefin
kanssa

13. maaliskuuta, 1992

"Sitten hän sanoi opetuslapselle:
'Tämä on äitisi! Siitä hetkestä lähtien
opetuslapsi piti huolta Jeesuksen
äidistä." (Joh 19:27).

Meidän on syytä ajatella Neitsyt
Marian asemaa Jumalan



pelastustyössä ja hänen
ainutlaatuista liittoaan Jumalan
kanssa. Neitsyt Marialta voimme
yrittää oppia, miten vastata
täydellisesti Jumalan toimintaan.
Tämä tekee myös meistä Isän
Jumalan, Pojan ja Pyhän Hengen
perheen jäseniä.

Neitsyt Maria on meidän äitimme
sikäli, kuin me olemme Jumalan
lapsia, Kristuksen veljiä ja sisaria.
Meillä on Jumala isänämme ja
Neitsyt Maria äitinämme, kuten
Jeesus sanoi meille ristillä.

Jumala on armon ja yliluonnollisen
lapseuden ainoa peruste. Mutta
Jumala on halunnut, että kaikki
hänen armolahjansa tulevat meille
Marian äidillisen välityksen kautta.

Ja Marian kanssa on Jumalan
tahdosta Joosef. Hän otti Jeesuksen
isän paikan. Joosef on tavallaan
myös isänä niille, jotka haluavat



samaistua Kristukseen. Joosef on
isänä Jumalan lapsille.

"Pyhä Joosef "on todella isä ja herra.
Hän suojelee niitä, jotka
kunnioittavat häntä. Hän seuraa
heitä heidän matkallaan tässä
elämässä - aivan kuin hän suojeli ja
seurasi Jeesusta tämän varttuessa."
Hän on "myös sisäisen elämän
opettaja - sillä hän opettaa meitä
tuntemaan Jeesuksen ja jakamaan
elämämme hänen kanssaan sekä
ymmärtämään, että olemme osa
Jumalan perhettä."[63]

Kun käyttäydymme kuin lapset
Marian ja Joosefin seurassa, he
johdattavat meidät Jeesuksen luo. He
opastavat meitä elämään hänen
elämäänsä, samaistumaan häneen.
Ja Jeesuksessa, Isän ainosyntyisessä
Pojassa, meillä on pääsy pyhän
Kolminaisuudenjumalalliseen
läheisyyteen.

109. Kristuksen omistautuminen



9. huhtikuuta, 2019

"Jeesus joi viinin ja sanoi: 'Se on
täytetty. Hän kallisti päänsä ja antoi
henkensä" (Joh. 19:30)

Pitkäperjantaina mietiskelemme
ristiinnaulitun Kristuksen
lunastavan rakkauden
mittaamattomuutta. Tämä rakkaus
johdatti olemaan täysin Isän Jumalan
käytettävissä ja kuuliainen hänen
tahdolleen.

Jeesuksen seuraaminen ja häneen
samaistuminen johdattavat myös
meitä omassa elämässämme.
Olemme rajoituksitta käytettävissä
kristillisen kutsumuksemme
haasteissa ja vaatimuksissa. Olemme
tuomassa evankeliumin iloa kaikille.
Haluamme tunnistaa arkielämässä
Kristuksen äänen, joka pyytää ja
kutsuu meitä laajentamaan
näköalojamme. Pyhän Paavalin
tavoin pyrimme siihen, että "kaikille
olen ollut kaikkea" (1 Kor 9:22).



Tarkastelkaamme Guadalupe Ortiz
de Landázurin esimerkkiä
kristillisestä valmiudesta,[64]. Hänen
elämänsä projekti laajeni
huomattavasti, kun hän asetti itsensä
osaksi jumalallista suunnitelmaa.
Guadalupe otti vastaan Jumalan
johdatuksen paikasta ja
työtehtävästä toiseen iloisesti ja
spontaanisti. Herramme vahvisti
hänen kykyjään ja lahjojaan,
rikastutti hänen persoonallisuuttaan
ja moninkertaisti hänen elämänsä
hedelmällisyyden.

Puutteistamme ja virheistämme
huolimatta Jumala tekee myös
meidän kauttamme valtavasti hyvää
monille ihmisille. Hän mahdollistaa
sen, kun olemme valmiita
kuuntelemaan, palvelemaan,
auttamaan ja vastaanottamaan
Jumalan avun. Sanalla sanoen
rakastamaan sitä, mitä hän haluaa.
Ja aina ja kaikessa Jumalan tyttärien
ja poikien vapaudella ja ilolla.



110. Kristuksen ja hänen
äitinsä lohduttaminen

20. helmikuuta ,1980

"Jeesus joi viinin ja sanoi: Se on
täytetty. Hän kallisti päänsä ja antoi
henkensä." (Joh. 19:30)

Ei heitä voi toistamiseen johdattaa
kääntymykseen – niitä, jotka nyt itse
ristiinnaulitsevat Jumalan Pojan ja
nostavat hänet kaikkien
pilkattavaksi! (Hepr 6:6)

Kristus kärsi kaikkien ihmiskunnan
syntien tähden. Hänen uhrinsa
ristillä oli ylenpalttinen. Oman
verensä kautta "hän on
kertakaikkisesti täyttänyt tehtävänsä,
astunut sisään kaikkeinpyhimpään ja
hankkinut meille ikiajoiksi
lunastuksen. (Hepr. 9:12)

Se, joka pysyy synnissä, halveksii
tavallaan kärsimyksen hedelmiä.
Näin syntiset omalta osaltaan



avaavat uudelleen Jumalan Pojan
haavat. Nyt, tänä päivänä, voimme
ajatella, että taivaassa kirkastunut
Kristus ja Neitsyt Maria kärsivät
tämän ajan ihmisten tähden, vaikka
sitä emme voi täysin ymmärtää tai
selittää, millä tavoin,Jeesuksella ja
Marialla on iankaikkinen autuus ja
mittaamaton onni. Mutta he tuntevat
tämän päivän ja nykyhetken synnit
maan päällä, eivätkä ne jätä heitä
välinpitämättömiksi. Kyse ei ole vain
siitä, että he kärsivät kaksituhatta
vuotta sitten näiden syntien tähden.
Myös nyt he kärsivät mystisellä
tavalla, joka sopii yhteen kirkkauden
kanssa. Syntiset ristiinnaulitsevat
Kristuksen uudelleen, vaikkakaan
eivät ajassa. Kenties Kristuksen
kärsimys uhrataan hengellisesti tänä
aikana tehtyjen syntien tähden.

Rajallinen kokemuksemme ajasta ja
sen suhteesta ikuisuuteen tekee
meille mahdottomaksi ymmärtää,
miten näin voi olla. Mutta se ei estä



meitä ajattelemasta tätä salaisuutta
ja toimimasta sen edellyttämällä
tavalla.

Sovitus on läsnä olevaa todellisuutta
meissä, Herrassamme ja Neitsyt
Mariassa. Katumus ja sovitus
yhdistävät meidät Kristukseen ristillä
nykyisyydessä, ei vain
menneisyydessä.

Kristuksen ja hänen äitinsä Marian
lohduttaminen tänä aikana ei ole
vain hurskas kielikuva, vaan se on
pakottavaa todellisuutta tässä
maailmassa, joka jatkuvasti uudistaa
Kristuksen kärsimystä. Ja tähän
maailmaan kuulumme minä, sinä ja
me kaikki.

Mutta lohduttaako kärsimyksemme
Herraamme? Ei. Häntä lohduttaa
meidän rakkautemme, meidän
myötätuntomme. Jos hän jossakin
vaiheessa haluaa, että harteillamme
on risti, se ei suinkaan merkitse sitä,
että hän haluaisi meidän kärsivän.



Sen sijaan hän haluaa, että ristin
raskauttamina olisimme
onnellisempia ja entistä enemmän
ipse Christus, Kristus itse, Jumalan
lapsia.

111. Kristus toisissa ihmisissä

27. huhtikuuta ,1978

"…sillä Jumala on ostanut teidät
täydestä hinnasta." (1. Kor. 6:20)

Kristus ruumiillistui ja antautui
ristinkuolemaan jokaisen puolesta.
Me olemme hänen elämänsä, hänen
antautumisensa, hänen uhrinsa
arvoisia.

Jokainen meistä voi ajatella: Minä
olen mitättömyydestäni huolimatta
valtavan hinnan arvoinen: Olen
Kristuksen kaiken veren arvoinen!.
Olemme arvokkaita välineitä mutta
meidän on sävyisästi annettava
Jeesuksen Kristuksen opastaa meitä.



Ja sama pätee myös toisiin ihmisiin:
jokainen sielu on kaiken Kristuksen
veren arvoinen!

Jeesus, älköön kukaan vaikuttako
meistä merkityksettömältä. Jeesus,
älkööt toisten ongelmat jättäkö meitä
välinpitämättömiksi. Puhumattakaan
veljistäni ja sisaristani, jotka asuvat
tai työskentelevät kanssani!

Jotkut meistä muistavat pyhän
Josemarían kysyneen: "Tiedätkö,
miksi rakastan sinua niin paljon?" Ja
hän antoi vastauksen: ”Koska näen
Kristuksen veren virtaavan
suonissasi!"

Tämä on salaisuus: nähdä Jeesus
vanhemmissamme, veljissämme ja
sisarissamme, ystävissämme, ja työ-
tai luokkatovereissamme. Kristuksen
näkeminen hädänalaisissa, sairaissa,
fyysisesti tai henkisesti
haavoittuneissa, työttömissä ja
perhekatastrofin kokeneissa.



Pyhä Maria, näytä meille Jeesus
toisissa ihmisissä!.

112. Uusi valo

1. huhtikuuta, 2018

"Magdalan Maria riensi opetuslasten
luo ja ilmoitti: 'Minä olen nähnyt
Herran!” (Joh 20:18)

Kristuksen valo! Tämä julistus
kajahtaa kirkossa kolmesti
pääsiäisvigilian alussa. Se ilmoittaa
totuuden, joka täyttää meidät ilolla.
Kristuksen valo avaa polun läpi
synnin ja kuoleman pimeyden!
Jeesus on ylösnoussut!

Golgatan pimeys ei ole viimeinen
sana. Pyhät naiset, jotka seurasivat
Herraamme hänen kärsimyksessään,
johdattavat meidät kohti hänen
ylösnousemuksensa valoa. Jeesus
palkitsee rakkauden, joka herätti
heissä aikomuksen palsamoida.



Jeesus tekee heistä pääsiäisen ilon
ensimmäisiä viestintuojia.

Ylösnousemuksen uutinen tarjoaa
meille - kuten pyhille naisille - uutta
valoa. Pyhä Paavali muistuttaa
roomalaisia siitä, että me kristityt
olemme yhdistyneet Herramme
kuolemaan, jotta mekin alkaisimme
elää uutta elämää, niin kuin Kristus
Isän kirkkauden voimalla herätettiin
kuolleista. (Room. 6:4)

Meitä eivät sido menneet syntimme,
jotka on annettu anteeksi, eikä
aiempien erehdystemme paino.
Meitä eivät myöskään sido ne
rajoitukset, jotka voimme nähdä
omassa elämässämme. Niinpä
apostoli Paavali sanoo jälleen:
Ajatelkaa tekin samoin itsestänne: te
olette kuolleet pois synnistä ja elätte
Jumalalle Kristuksessa Jeesuksessa.
(Room. 6:11)

Mutta mitä on tämä uutuus, johon
Herramme meitä kutsuu? Mistä se



muodostuu? Uutuus on uskon valoa,
joka valaisee elämämme. Uskon
valoa elävöittää rakkaus. Ja uskon
valoa ylläpitää toivo.

113. Siellä te näette hänet

1. huhtikuuta, 2018

"Menkää nyt sanomaan hänen
opetuslapsilleen, myös Pietarille: Hän
menee teidän edellänne Galileaan.
Siellä te näette Hänet, niin kuin hän
itse teille sanoi." (Mk 16:7)

Nämä ovat enkelin ohjeet pyhille
naisille sen jälkeen, kun hän oli
ilmoittanut heille Jeesuksen
ylösnousemuksesta.

Opetuslapsia kutsutaan palaamaan
Galileaan. Palaamaan sinne, mistä
kaikki alkoi. Palaamaan siihen
maahan, jonka läpi he olivat
päivittäin kulkeneet Mestarin kanssa
hänen julkisen toimintansa vuosina.



Sama kutsu on osoitettu meille.
Palatkaamme omaan Galileaamme,
tähän päivään ja jokaiseen tulevaan
päivään. Mutta tuokaamme siihen
pääsiäisen valo ja ilo.

Paavi Franciscus muistutti meitä
tästä muutama vuosi sitten: "Paluu
Galileaan tarkoittaa ennen kaikkea
paluuta siihen liekehtivään valoon,
jolla Jumalan armo kosketti minua
matkani alussa. Tuosta liekistä voin
sytyttää tulen tähän päivään ja
jokaiseen päivään. Näin voin tuoda
lämpöä ja valoa veljilleni ja
sisarilleni. "[65]

Ottakaamme vastaan se valo, jonka
Herramme haluaa meille antaa ja
jakakaamme se meitä ympäröivien
ihmisten kanssa. Julistakaamme
pyhien naisten tavoin iloisesti sitä
totuutta, että Kristus elää.

Kääntykäämme esirukouspyynnöin
Neitsyt Marian puoleen, sillä



näemme hänen säteilevän iloa
poikansa ylösnousemuksen tähden.

114. Kysymys Herraltamme

9. tammikuuta, 2018

"Rakastatko sinä minua?" (Joh 21:17)

Kristillinen elämä on aloitekykyinen
ja altis vastaus Herramme
kysymykseen.

Voimme rakastaa, koska Hän on
ensin rakastanut meitä (ks. 1. Joh.
4:10). Luottamuksemme Jumalan
rakkauteen meitä kaikkia (ks. 1. Joh.
4:16) ohjaa meitä vastaamaan
täydestä sydämestämme,
rakkaudesta.

Kuinka vapauttavaa onkaan tietää,
että Jumala rakastaa meitä! Kuinka
vapauttava onkaan Jumalan
anteeksianto, joka sallii meidän
palata itseemme ja todelliseen
kotiimme (ks. Lk 15:17-24)!



Tunnemme olomme turvalliseksi.
Tiedämme, että Jumalan ääretön
rakkaus ei ole läsnä pelkästään
olemassaolomme alkulähteillä vaan
myös elämämme joka ikisessä
hetkessä. Jumala on lähempänä
meitä kuin olemme itse itseämme.[66]

Sen ymmärtäminen, että Jumala
vartoo meitä kaikissa ihmisissä (ks.
Mt 25:40) ja että Hän haluaa meidän
avustuksellamme olla läsnä myös
heidän elämissään, herättää meissä
halun jakaa saamamme
yltäkylläisyys lähimmäistemme
kanssa.

"Elämässämme olemme saaneet ja
saamme edelleen paljon rakkautta.
Rakkauden antaminen Jumalalle ja
muille on aidointa vapautta. " Kun
äiti uhraa itsensä rakkaudesta
lapsiinsa, hän on tehnyt valinnan.
Mitä enemmän hän rakastaa, sitä
suurempi on hänen vapautensa."[67]



Rakkaus toteuttaa ja lunastaa
vapauden. Rakkaus antaa vapaudelle
mahdollisuuden löytää alkuperänsä
ja päämääränsä: Jumalan rakkauden.

115 Riistettynä

25. helmikuuta, 2010

"Kun Herra Jeesus oli puhunut heille
tämän, otettiin hänet ylös taivaaseen
ja hän istuutui Jumalan oikealle
puolelle." (Mk 16:19)

Jeesus otti palvelijan muodon. Vaikka
hänen luontonsa oli jumalallinen,
hän ei pitänyt kiinni oikeudestaan
olla Jumalan vertainen vaan luopui
omastaan. (Fil. 2:6-7)

Hän riisti itseltään täysin oikeuden
tulla kohdelluksi Jumalana; Jeesus
kulki Betlehemistä ristille.

Ja myös sen jälkeen:
taivaaseenastumisessa hän riisti
itseltään mahdollisuuden esiintyä



ylösnousseena ja loistossaan
temppelissä, syyttäjiensä edessä
Sanhedrin-tuomioistuimessa.

Tämä on tie, jota meidänkin on
kuljettava. Voimme riisuutua
egostamme, elääksemme ja
iloitaksemme näin Kristuksen kautta,
Kristuksen kanssa ja Kristuksessa.

116. Hengen lupaus

4. kesäkuuta, 1995

"Kun sitten koitti helluntaipäivä, ... he
tulivat täyteen Pyhää Henkeä." (Ap. t.
2:1, 4)

Pyhä Henki lähetetään alas
näkyvästi: suuri lahja, ihminen joka
on Isän Jumalan ja Jumalan Pojan
keskinäinen rakkaus. Puhdistava tuli
ja myrskytuuli: tieto, rakkaus ja
evankelioimisen palo. Rohkeat,
viisauden täyttämät apostolit
pystyvät nyt ymmärtämään ja
välittämään ilosanomaa.



Hänet lähetetään alas
näkymättömästi: Pyhä Henki on
"sielujemme suloinen vieras".[68]

Hän tekee meistä Jumalan lapsia.
Kaikki, joita Jumalan Henki johtaa,
ovat Jumalan lapsia ... Henki itse
todistaa yhdessä meidän henkemme
kanssa, että olemme Jumalan lapsia.
(Room. 8:14, 16). Siitä todistaa
sielussamme pojan tai tyttären
rakkaus, jonka haluamme ohjaavan
koko päiväämme: tuli ja myrskytuuli.

Helluntai on kirkon matkan alku
kansojen keskuuteen. Matka alkaa
Jerusalemista. Partialaiset ja
meedialaiset ja elamilaiset ja
Mesopotamian asukkaat ... (Ap. t.
2:9), koko ihmiskunta on kutsuttu
vastaanottamaan ylösnousseen
Kristuksen lahja. Kirkko on
näkyvästi yksi kansa. Rakenteeltaan
se on Kristuksen ruumis,
toiminnaltaan pelastuksen
sakramentti. Kirkko on Jumalan



kansa, jonka Pyhä Henki on täyttänyt
ja yhdistänyt. Paavi on uskon ja
kirkkokunnan näkyvä
toimintaperiaate.

Kirkossa on myös heikkoja miehiä ja
naisia, meidän kaltaisiamme, joita
Pyhän Hengen on jatkuvasti
opetettava. Puolustaja, Pyhä Henki,
jonka Isä minun nimessäni lähettää,
opettaa teille kaiken ja palauttaa
mieleenne kaiken, mitä olen teille
puhunut. (Joh 14:26)

Hän opettaa meille totuuden
Jumalasta, maailmasta, toisistamme
ja itsestämme; totuuden, joka
vapauttaa meidät (ks. Joh. 8:32).

Helluntaina löydämme Marian: Isän
Jumalan tyttären Jumalan Pojan
äidin, Pyhän Hengen puolison,
vastasyntyneen kirkon äidin.

117. Perimmäinen syy

4. tammikuuta, 1992



"Te ette siis enää ole vieraita ja
muukalaisia, vaan kuulutte Jumalan
perheeseen, samaan kansaan kuin
pyhät." (Ef. 2:19)

Jos etsimme syvällistä, mullistavaa ja
realistista ymmärrystä elämäämme,
meidän on ensin nostettava
katseemme taivaaseen.

Ainoastaan Jumalan
kokonaisvaltaisesta suunnitelmasta
voimme löytää elämämme
kysymykset miksi ja minkä vuoksi. Ei
ainoastaan siksi, että hän loi meidät.
Vaan myös siksi, että "meidät on
asetettu tänne maan päälle, jotta
pääsisimme yhteyteen itse Jumalan
kanssa" [69].

Johdonmukaisuus ja arvokkuus
kuuluvat ihmisen luontoon, joka on
Jumalan luoma. Perimmäinen syy
siihen, miksi Jumala sen loi, on
kuitenkin itsensä ulkopuolella.



Jumala loi meidät, koska hän teki
valinnan. Hän halusi antaa meille
vapaasti paljon suuremman arvon.
Sen, että olemme hänen lapsiaan.
Sen, että saavuttaisimme onnen
kuulua hänen perheeseensä
domestici Dei (vrt. Ef. 2:19).

Hän loi meidät niin, että meidät
voitiin tuoda hänen perheensä
lähelle, Isän, Pojan ja Pyhän Hengen
elämään. Meidän omaa luontoamme
luotuina olentoina ei kuitenkaan
tuhottu tai murrettu.

Pyhittävän armon kautta tapahtuva
lapseksi ottaminen on jumalallista
sukulaisuutta. Pääsemme yhteyteen
Jumalan kanssa lapseuden kautta. Se
on itse asiassa Jumalassa Isän
Ainoasyntyinen Poika.

118.Ehtoollinen ja ikuisuus

4. marraskuuta, 2018



"Me kiitämme aina Jumalaa,
Herramme Jeesuksen Kristuksen Isää,
kun rukoilemme teidän puolestanne.
Olemmehan saaneet kuulla teidän
uskostanne Kristukseen Jeesukseen ja
siitä rakkaudesta, jota osoitatte
kaikkia pyhiä kohtaan sen lupauksen
kannustamina, jonka toteutuminen
odottaa teitä taivaassa." (Kol 1:3-5)

Toivomme on taivaassa (ks. Kol. 1:5).
Toivo, joka valaisee askeleemme
maan päällä. Tämä toivo kertoo
meille, että maailma, jossa elämme,
muuttuu jonain päivänä uudeksi
taivaaksi ja uudeksi maaksi (ks. 2.
Piet. 3:13).

Toivo kertoo meille myös, että
jokapäiväisillä toimillamme on
merkitys, joka ylittää sen, mitä
näemme ympärillämme. Niistä tulee
"ikuisuuden elävöittämiä", jos
teemme niitä rakkaudesta Jumalaan
ja toisiin.



Toinen todellisuus, joka täyttää
meidät lohdutuksella, on pyhien
yhteys. Kuinka paljon meitä
rohkaiseekaan tieto siitä, ettemme
ole koskaan yksin, että Kristuksessa
olemme yksi ruumis! Rakennamme
kirkkoa siellä, missä olemme: kaikki
yhdessä ja kaikkialla. Me
kannattelemme toinen toistamme!

119.Saviastioita

1. marraskuuta, 2017

"… mitä silmä ei ole nähnyt eikä korva
kuullut, mitä ihminen ei ole voinut
aavistaa, minkä Jumala on
valmistanut niille, jotka häntä
rakastavat." (1 Kor 2:9)

Pyhäinpäivänä juhlimme hiljaista ja
yksinkertaista pyhyyttä - pyhyyttä
ilman mitään inhimillistä loistoa -
joka ei näytä jättävän jälkeä
historiaan, mutta loistaa Jumalan
edessä. Se jättää jälkeensä



maailmaan rakkauden kylvön, josta
mitään ei joudu hukkaan.

Kun ajattelin niin monia miehiä ja
naisia, jotka ovat jo kulkeneet tuon
tien ja nyt iloitsevat Jumalassa,
muistin pyhän Josemarían
rukouksen sanoja: “Kysyn itseltäni
monta kertaa päivässä: Millaista on
sitten, kun kaikki kauneus, kaikki
hyvyys, kaikki Jumalan ääretön
ihmettely on vuodatettu tähän
halpaan saviastiaan, jollainen minä
olen, jollaisia me kaikki olemme? ...
Ja silloin ymmärrän, mitä apostoli
sanoi: silmä ei ole nähnyt eikä korva
kuullut ... (1 Kor 2:9). Se on sen
arvoista, lapseni, se on sen
arvoista.”[70]

Olemme halpoja saviastioita:
hauraita, helposti särkyviä. Mutta
Jumala on luonut meidät
täyttääkseen meidät onnellaan,
ikuisesti. Ja nyt, täällä maan päällä,



hän antaa meille ilonsa, jotta
voisimme levittää sitä kaikille.

Kyllä, on mahdollista olla onnellinen
epävarmuuden, ongelmien ja
huolien keskellä. Kalkutan Pyhä
Teresa sanoi: "Todellinen rakkaus on
rakkautta, joka aiheuttaa meille
kipua, joka sattuu ja joka kuitenkin
tuo meille iloa. "[71]

Saattakaamme elämällämme ja
rukouksillamme myös vainajia. He
kärsivät, koska heidän "saviastiansa"
ei ole vielä valmis kaikkeen Jumalan
kauneuteen. Mutta he saavat jo iloa
siitä, että hän odottaa heitä taivaassa.

[1] Pyhä Josemaría Escrivá, 24.
lokakuuta 1965 päivätty kirje, 10.

[2] Jotkin muistiinpanot vuodelta 1992
on sittemmin julkaistu pienin
muutoksin kirjasessa God as Father
in the Message of Blessed Josemaría
Escrivá, Scepter, Princeton NJ, 1994.



[3] Paavi Franciscus, yleisaudienssi,
10. Toukokuuta 2017.

[4] Paavi Benedictus XVI, Spe salvi, 37,
s. 49

[5] Pyhä Josemaría Escrivá, Tie 281

[6] Pyhä Josemaría Escrivá Escrivá,
Kristus kulkee lähelläsi, s. 262.

[7] Pyhä Ambrosius, kirje 2, 4.

[8] Pyhä Josemaría Escrivá, The Forge,
565.

[9] Paavi Franciscus, Evangelii
Gaudium, 20.

[10] Pyhä Paavali VI, Evangelii
Nuntiandi, 41.

[11] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 126.

[12] Pyhä Augustinus, Homilies on the
Letter of St Jn to the Parthians, VII,8.



[13] Paavi Benedictus XVI, Caritas in
veritate, 68.

[14] Pyhä Tuomas Akvinolainen,
Kommentti lauseisiin, III, d.29, a.8,
qla.3.

[15] Paavi Franciscus, puhe nuorille,
22. syyskuuta 2013.

[16] Paavi Franciscus, yleisaudienssi,
29. tammikuuta 2020.

[17] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 60.

[18] Pyhä Josemaría Escrivá, Jumalan
ystäviä, 31

[19] Pyhä Josemaría Escrivá, kirje 24.
maaliskuuta 1930, 11.

[20] Paavi Franciscus, Christus Vivit,
Rooma, 25. maaliskuuta 2019, 176.

[21] Pyhä Paavali VI, Puhe neuvoston
neljännen istunnon avajaisissa,
Rooma, AAS 57, 1965, 794-805."



[22] Pyhä Josemaría Escrivá, kirje 24.
lokakuuta 1965, 10."

[23] Pyhä Josemaría Escrivá, Furrow,
746.

[24] Pyhä Josemaría Escrivá, En
diálogo con Dios, 125.

[25] Joseph Ratzinger, "Vapautemme
perusta", teoksessa Seek That Which
Is Above, Ignatius Press, 2007, s. 44.

[26] Ks. Pyhä Josemaría Escrivá,
Kristus kulkee lähelläsi, 45.

[27] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 48

[28] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi 87.

[29] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi 131.

[30] . Pyhä Josemaría Escrivá,
Instrucción, 19. maaliskuuta 1934,
29.



[31] Pyhä Josemaría Escrivá, Jumalan
ystäviä, 226.

[32]Pyhä Johannes Paavali II,
Redemptor Hominis, Rooma, 4.
maaliskuuta 1979, 12

[33] Pyhä Josemaría Escrivá, Ristin tie,
kymmenes asema.

[34] Paavi Benedictus XVI, Angelus
puhe, Rooma, 1. heinäkuuta 2007.

[35] Pyhä Josemaría Escrivá, Jumalan
ystäviä, 94

[36] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 64.

[37] Pedro Salinas, La voz a ti debida,
Alianza, 1933, rivi 425.

[38] Katolisen kirkon katekismus, 2567

[39] Pyhä Josemaría Escrivá, Tie, 594

[40] Paavi Franciscus, Hänen
pyhyytensä paavi Franciscuksen



videoviesti nuorille 34. maailman
nuorisopäivän 2019 yhteydessä
Panamassa 22.-27. tammikuuta 2019, 
http://www.vatican.va/content/
francesco/en/messages/youth/
documents/papa-
francesco_20181121_videomessaggio-
panama-gmg.html"

[41] Johannes Paavali II, Ecclesia de
Eucharistia, Rooma, 17. huhtikuuta
2003, 11.

[42] Pyhä Josemaría Escrivá, Seppä,
436".

[43] Toinen Vatikaanin kirkolliskokous,
apostolinen konstituutio Gaudium et
spes, 24.

[44] Pyhä Josemaría Escrivá, Furrow,
827.

[45] Ks. Pyhä Josemaría Escrivá,
Kristus kulkee lähelläsi, 103.

[46] Pyhä Josemaría Escrivá, Tie, 308.

http://www.vatican.va/content/francesco/en/messages/youth/documents/papa-francesco_20181121_videomessaggio-panama-gmg.html
http://www.vatican.va/content/francesco/en/messages/youth/documents/papa-francesco_20181121_videomessaggio-panama-gmg.html
http://www.vatican.va/content/francesco/en/messages/youth/documents/papa-francesco_20181121_videomessaggio-panama-gmg.html
http://www.vatican.va/content/francesco/en/messages/youth/documents/papa-francesco_20181121_videomessaggio-panama-gmg.html
http://www.vatican.va/content/francesco/en/messages/youth/documents/papa-francesco_20181121_videomessaggio-panama-gmg.html


[47] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 168.

[48] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 36.

[49] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 106

[50] Pyhä Josemaría Escrivá, Kirje 29.
joulukuuta 1947 - 14. helmikuuta
1966, 106.

[51] Pyhä Josemaría Escrivá,
muistiinpanoja mietiskelystä, 28.
huhtikuuta 1963.

[52] Pyhä Josemaría Escrivá, Tie, 659,
ja Forge, 332

[53] Pyhä Johannes Paavali II,
Apostolinen kirje Novo Millennio
Ineunte, Rooma, 6. tammikuuta 2001,
43.

[54] Pyhä Tuomas Akvinolainen,
Summa Theologiae, III, q. 7, a. 13.



[55] Pyhä Augustinus, De catechizandis
rudibus (”Kouluttamattomien
kasteopetuksesta”) 15, 23.

[56] Pyhä Josemaría Escrivá,
Keskustelut, 98.

[57] Ibid.

[58] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi 17.

[59] Katso Tizian (Tiziano Vecellio),
Ecce Homo (1547), öljy liuskekivelle,
Museo del Prado.

[60] Hymni Ubi Caritas.

[61] Ks. Tizian (Tiziano Vecellio), Mater
Dolorosa avoimin käsin (1555), öljy
marmorille, Museo del Prado.

[62] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 172.

[63] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 39.



[64] Guadalupe julistettiin autuaaksi
18. toukokuuta 2019

[65] Paavi Franciscus, saarna,
pääsiäisvigilia, Rooma, 19.
Huhtikuuta, 2014.

[66] Ks. pyhä Augustinus,
Tunnustukset, III, 6, 11.

[67] Pyhä Josemaría, Jumalan ystävät,
30." Vrt.

[68] Helluntaisunnuntain messu,
sekvenssi.

[69] Pyhä Josemaría Escrivá, Kristus
kulkee lähelläsi, 100.

[70] Pyhä Josemaría Escrivá, Obras
1966, s. 8-9 (AGP, Biblioteca, P03).

[71] Kalkutan Pyhä Teresa, No Greater
Love, New World Library, Novato CA,
2001, s. 27."



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/fernando-ocariz-
evankeliumin-valossa/ (5.2.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/fernando-ocariz-evankeliumin-valossa/
https://opusdei.org/fi-fi/article/fernando-ocariz-evankeliumin-valossa/
https://opusdei.org/fi-fi/article/fernando-ocariz-evankeliumin-valossa/

	Fernando Ocaríz: Evankeliumin valossa
	Evankeliumin valossa
	Lukijalle
	1.Mikään ei ole vahvempaa kuin rakkaus
	2. Jumala kutsuu meitä lakkaamatta
	3. Sano aina kyllä
	4. Toivon Äiti
	5. Perhe joka säteilee valoa
	6. Meidän kahden kesken
	7. Maria, Jumalan ilo
	8. Hiljaisuus
	9. Kätkeytynyt Jumala
	10. Kiitollisuus
	11. Rauha ihmiskunnalle
	12. Tehdä itsestämme pieniä
	13. Evankeliumin hengittäminen
	14. Rakkaus ei jää koskaan eläkkeelle
	15. Egyptiin
	16. Kuunteleminen: Hiljaisuus toiminnassa
	17. Jumalan lapset kirkossa
	18. Nuoret ja kutsumus
	19. Eteenpäin!
	20. Maria ystävänä
	21. "Sulautuminen" Jumalaan
	22. Taivaan kansalaisia
	23. Jumala talossani
	24. Rakastettava velvollisuus
	25. Hengen vapaus
	26. Janon merkit
	27. Aikalaisiamme tapaamassa
	28. Vanha vene, uusi vene
	29. Nuori sydämeltään: Eteenpäin!
	30. Tarkkanäköisyyttä rakkaudessa
	31. Heidän kotinsa, tehtävänsä ja kotimaansa
	32. Ilo
	33. Jumalan lasten teot
	34. Nuoruuden salaisuus
	35. Näköaloja
	36. Myötätunto: Empatia kärsimyksessä
	37. Avoimuus
	38. Ymmärtäminen
	39. Erovaisuus
	40. Hyvä maaperä
	41. Jumalan asettaminen etusijalle
	42. Jättäytyminen Jumalan käsiin
	43. Näkeminen
	44. Ilo ilman pelkoa
	45. Ravitseminen
	46. Saman katon alla
	47. Oman työn tekeminen
	48. Kristuksen yhteistyökumppaneita
	49. Keskus ja juuri
	50. Normalisoitu pahansuopuus
	51. Sinun avullasi
	52. Jeesuksen lupaus
	53. Nykyisyyden kirkastuminen
	54. Ilman Herraa emme voi tehdä mitään
	55. Usko armoon
	56. Välinpitämättömyys
	57. Kaikkien hyvä ystävä
	58. Elävät kivet
	59. Jeesuksen vapaus
	60. Mitä he tarvitsevat?
	61. Rukoilevia sieluja
	62. Kurjuus ja suuruus
	63. Kääntymys
	64. Ikuinen juhlapäivä
	65. Suuri juhla
	66. Adoptoitu ja kasvatettu
	67. Meidän tapamme rukoilla
	68. He menivät temppeliin
	69. Viimeinen sija
	70. Kysymyksiä nuorille
	71. Riskien ottaminen
	72. Jumalan hyvä
	73. Lähimmäisen hyvä
	75. Jokaisen veljet ja sisaret
	76. Rakkauden edistyminen
	77. Loppuun asti
	79. Aito huolenpito
	80. Kristukseen puettuna
	81. Messusta messuun
	82. Hän kutsuu köyhiä
	83. Jumalan kuva
	84. Elämämme
	85. Rauha ja epävarmuus
	86. Rauhan välittäminen
	87. Yksinkertaisuus
	88. Ei eroja
	89. Uudistuva rakkaus
	90. Mitä pidämme vaikeana
	91. Jumalan lasten ilo
	92. Uutuus
	93. Apostolaatin sielu
	94. Maailma vihaa teitä
	95. Läsnäolosi aistiminen
	96. Uskovien välinen rakkaus
	97. Yhtenäisyys ja jakautuminen
	98. Toiveidemme keskus
	99. Kärsiminen Jeesuksen kanssa
	100. Väsyneenä rukoilemisesta
	101. Nähdä Kristuksen silmin
	102. Moniarvoisuus ja armeliaisuus
	103. Kuningas
	104. Ecce Homo: Haavoittuva Jumala
	105. Maailman täyttäminen ystävällisyydellä
	106. Risti ja paratiisi
	107. Kärsimys ja selkeys
	108. Lapset Marian ja Joosefin kanssa
	110. Kristuksen ja hänen äitinsä lohduttaminen
	111. Kristus toisissa ihmisissä
	112. Uusi valo
	113. Siellä te näette hänet
	114. Kysymys Herraltamme
	115 Riistettynä
	116. Hengen lupaus
	117. Perimmäinen syy
	118.Ehtoollinen ja ikuisuus
	119.Saviastioita


