
opusdei.org

Adventti ja kristityn
kutsumus

Julkaisemme Kristus kulkee
lähelläsi -kirjan 1. saarnan, joka
käsittelee kristityn kutsumusta
adventin valossa.

26.11.2021

1. Kristityn kutsumus*

1. Liturginen vuosi on alkamassa ja
pyhän messun alkuvirsi kehottaa
meitä mietiskelemään todellisuutta,
joka liittyy läheisesti kristillisen
elämämme alkusyyhyn, nimittäin
saamaamme kutsumusta. Herra,



osoita minulle tiesi, opeta minut
kulkemaan polkujasi.[1] Pyydämme
Herraa johdattamaan meitä,
näyttämään meille jalkojensa
painaman polun, jotta voisimme
tavoitella hänen käskyjensä
täyttymystä, toisin sanoen rakkautta.
[2]

Jos ajattelette olosuhteita, joissa
päätöksenne elää aidosti uskosta on
syntynyt, niin varmasti kiitätte
minun laillani suuresti Herraa, ilman
väärää nöyryyttä, vakuuttuneina
siitä, ettei se ollut omaa ansiotanne.
Pääsääntöisesti opimme pienestä
pitäen kristillisten vanhempien
avulla puhuttelemaan Jumalaa;
myöhemmin opettajat, työtoverit ja
tuttavat ovat monin tavoin auttaneet
meitä olemaan kadottamatta Jeesusta
Kristusta silmiemme edestä.

Puhuessani kutsumuksista en halua
yleistää: avaa itse sydämesi Herralle
ja kerro hänelle tarinasi. Ehkä se oli



joku ystävistäsi, tavallinen kristitty
kuten sinäkin, joka avasi silmäsi
näkemään uskon syvän ja uuden
näköalan, joka on samalla yhtä
vanha kuin evankeliumi. Hän näytti
sinulle mahdollisuuden pyrkiä
päättäväisesti seuraamaan Kristusta
ja olla apostolien apostoli. Kenties
silloin tulit levottomaksi, ja sait
takaisin mielenrauhasi vasta, kun
vapaasti vastasit myöntävästi
Jumalalle. Sinä seurasit häntä, koska
itse halusit tehdä niin. Tämä vapaa
halu on todellakin ihmisten
päätösten yliluonnollisin syy. Ja
sitten tuli ilo, tuo vahva ja pysyvä ilo,
joka häviää vain, jos käännyt pois
hänestä.

En itse mielelläni kutsuisi ketään
valituksi tai etuoikeutetuksi.
Kuitenkin Kristus itse puhuu tästä,
koska hän on se, joka myös valitsee.
Pyhän Paavalin kirjeestä luemme: Jo
ennen maailman luomista hän on
valinnut meidät Kristuksessa olemaan



edessään pyhiä.[3] Tiedän, ettei tämä
tee sinusta ylpeää ja ettet pidä itseäsi
tämän vuoksi muita parempana
ihmisenä. Juuri tämän valinnan, joka
on kutsumuksesi alkuperä, tulee olla
nöyryytesi vakaana perustana. Onko
koskaan pystytetty muistomerkkiä
jonkun suuren maalarin pensselille?
Eittämättä niitä tarvittiin luomaan
mestariteoksia, mutta kunnia niistä
kuuluu taiteilijalle. Me kristityt
olemme vain työvälineitä maailman
Luojan ja ihmiskunnan Vapahtajan
käsissä.

Apostolit olivat tavallisia
ihmisiä

2. Minua on aina suuresti innoittanut
eräs evankeliumin antama esimerkki
siitä, kuinka Jumala valitsee
palvelijansa: tarkoitan tietysti askel
askeleelta kerrottua kuvausta siitä,
miten apostolit löysivät
kutsumuksensa. Pohtikaamme sitä
nyt rauhassa ja pyytäkäämme



samalla näiltä Herran pyhiltä
todistajilta kykyä seurata Kristusta
heidän laillaan.

Nuo ensimmäiset apostolit, joita niin
suuresti rakastan ja kunnioitan,
olivat inhimillisestä näkökulmasta
katsoen melko merkityksettömiä.
Mitä heidän yhteiskunnalliseen
asemaansa tulee, he olivat kaikki
kalastajia lukuun ottamatta
Matteusta, joka epäilemättä tienasi
hyvin, mutta jätti kaiken, kun Jeesus
häntä siihen kehotti. He elivät
niukasti päivästä toiseen ja
työskentelivät öisin ansaitakseen
elantonsa.

Yhteiskunnallisella asemalla ei
loppujen lopuksi ole suurta
merkitystä. Mutta he eivät olleet
myöskään sivistyneitä, eivätkä edes
erityisen älykkäitä, ainakaan mitä
yliluonnollisiin asioihin tulee. He
eivät käsittäneet
yksinkertaisimpiakaan esimerkkejä



tai vertauskuvia, ja niinpä he
kääntyivät Mestarin puoleen: Herra,
selitä meille tuo vertaus.[4] Kun Jeesus
varoitti heitä kerran fariseusten
hapatteesta, he luulivat hänen
nuhtelevan heitä, koska he eivät
olleet ostaneet leipää.[5]

He olivat köyhiä ja oppimattomia. He
mutkistivat asioita mielessään liiaksi,
eivätkä he olleet kovin
vilpittömiäkään. Kunnianhimoisia he
kyllä olivat. Monet kerrat he
kiistelivät siitä, kuka heistä olisi
suurin Israelin valtakunnassa, jonka
Kristus heidän käsityksensä mukaan
oli lopullisesti tullut perustamaan
maan päälle. He väittelivät tästä
kiivastuneesti jopa viimeisellä
ehtoollisella, tuona ylevänä hetkenä,
jolloin Kristus oli lähes valmis
uhraamaan itsensä ihmiskunnan
puolesta.[6]

Entä sitten uskoa? Sitä heillä oli
vähän. Kristus itse sanoo sen heille.[7]



He näkivät hänen herättävän
kuolleita, parantavan kaikenlaisia
sairauksia, lisäävän leivän ja kalan
määrää, tyynnyttävän myrskyjä,
ajavan ulos pahoja henkiä.
Apostolien ryhmän johtajaksi valittu
pyhä Pietari on ainoa, joka pystyy
tunnustamaan aikailematta: Sinä olet
Kristus, elävän Jumalan Poika.[8]

Pietarin usko on kuitenkin
vajavaista, minkä vuoksi hän
rohkenee uhmata Kristusta, jottei
tämä uhraisi itseänsä ihmisten
pelastuksen tähden.

Jeesuksen täytyy vastustaa häntä
lujasti: Väisty tieltäni, Saatana! Sinä
tahdot saada minut lankeamaan.
Sinun ajatuksesi eivät ole Jumalasta,
vaan ihmisestä.[9] Pyhä Johannes
Khrysostomos kommentoi tätä
evankeliumin kohtaa seuraavasti: 
Pietari otti Kristuksen sanat vastaan
vain inhimillisellä tasolla ja katsoi
kaiken tuon – kärsimystien ja
kuoleman – olevan ristiriidassa



Kristuksen arvon kanssa, jotain mitä
tuli kavahtaa. Siksi Jeesus nuhtelee
häntä ja sanoo: Ei kärsimys ole minun
arvolleni sopimatonta. Sinä vain
ajattelet niin, koska pääsi on täynnä
maallisia ja inhimillisiä ajatuksia.[10]

Entä loistivatko nämä vähäuskoiset
miehet silti rakkaudessaan
Kristukseen? Epäilemättä he
rakastivat häntä, ainakin sanoissaan.
Hetkittäin he innostuivat päätä
pahkaa huudahtamaan: Mennään
vain, kuollaan hänen kanssansa.[11]

Mutta totuuden hetkellä kaikki
pakenivat, paitsi Johannes, joka
todella rakasti Jeesusta ja osoitti sen
teoillaan. Vain tämä nuorukainen,
apostoleista nuorin, jäi ristin
juurelle. Muilla ei ollut sitä
rakkautta, joka on väkevä kuin
kuolema.[12]

Tällaisia olivat Herran valitsemat
opetuslapset, ja Kristus valitsi heidät
juuri sellaisina. Tällaisina he



myöskin pysyivät, ennen kuin heistä
Pyhän Hengen täyttäminä tuli kirkon
tukipilareita.[13] He olivat tavallisia
ihmisiä vikoineen ja heikkouksineen
– ihmisiä, joiden suuret puheet eivät
yltäneet tekoihin asti. Siitä
huolimatta Jeesus kutsui heidät, jotta
hän voisi tehdä heistä ihmisten
kalastajia[14] ja myötälunastajia,
joiden kautta Jumalan armo toimisi
maailmassa.

3. Meille on tapahtunut jotain
vastaavaa. Jos käymme mielessämme
läpi perheenjäseniämme,
ystäviämme ja tuttaviamme –
puhumattakaan maailman kaikista
muista ihmisistä – voimme melko
helposti löytää heidän joukostaan
ihmisiä, jotka olisivat meitä
soveliaampia saamaan Kristuksen
kutsun: ihmisiä, jotka ovat
vilpittömämpiä, viisaampia,
vaikutusvaltaisempia,
merkittävämpiä, kiitollisempia ja
jalosydämisempiä kuin me.



Minua hävettää ajatella tätä, mutta
olen myös tietoinen siitä, ettei
inhimillinen käsityskykymme kelpaa
selittämään Jumalan toimintatapoja.
Jumala valitsee usein puutteellisia
työvälineitä, jotta olisi täysin selvää,
että niiden kautta tehty työ on hänen
toimintansa tulosta. Täynnä pyhää
pelkoa apostoli Paavali muistelee
omaa kutsumustaan: Viimeksi
kaikista hän ilmestyi minullekin, joka
olen kuin keskosena syntynyt.
Olenhan apostoleista vähäisin, enkä
edes ansaitse apostolin nimeä, koska
olen vainonnut Jumalan kirkkoa.[15]

Näin kirjoittaa Saul Tarsolainen,
jonka persoona ja tarmo ovat
täyttäneet maailman syvällä
kunnioituksella.

Kuten sanoin jo aiemmin, Jumala
valitsi meidät ilman mitään omia
ansioitamme. Kutsumuksemme
rakentuu sen varaan, että
tunnustamme oman
viheliäisyytemme ja tulemme



vakuuttuneiksi siitä, että usko sielun
valona, kristillinen rakkaus
toimiemme takana ja toivo eteenpäin
kantavana kaipuuna ovat
yksinomaan Jumalan meille suomia
lahjoja. Meidän pitää tulla yhä
nöyremmiksi, jotta emme koskaan
kadottaisi näkyvistämme sitä
Jumalan tarkoitusta, jota varten hän
meidät valitsi: ut essemus sancti, jotta
me saavuttaisimme henkilökohtaisen
pyhyyden.

Tällaisen nöyryyden kautta voimme
todella käsittää jumalallisen kutsun
koko ihanuuden. Kristus on poiminut
meidät kuin jyvät vehnäpellolta ja
puristanut meitä tiukasti lävistetyssä
kädessään: Kristuksen veri kastelee
meidät läpikotaisin. Sitten Herra
heittää kostutetun vehnän – eli
meidät – tuulen kuljetettavaksi, jotta
se kuollessaan loisi elämää ja
piiloutuessaan maan poveen kantaisi
runsaasti kultatähkäistä satoa.



On aika herätä unesta

4. Pyhän messun ensimmäinen
lukukappale muistuttaa meitä siitä,
että meidän tulee ottaa vastaan
apostolinen vastuumme
uudistuneella hengellä, rohkeasti ja
valveilla. Teidän on aika herätä
unesta, sillä pelastus on nyt meitä
lähempänä kuin silloin, kun meistä
tuli uskovia. Yö on kulunut pitkälle,
päivä jo sarastaa. Hylätkäämme siis
pimeyden teot ja varustautukaamme
valon asein.[16]

Ehkä te sanotte minulle, ettei se ole
helppoa. Ja näin onkin. Ihmisen
todelliset viholliset, nimittäin hänen
pyhyytensä viholliset, yrittävät estää
tätä uutta elämää, joka on
pukeutumista Kristuksen henkeen.
En tunne parempaa esitystä
kristillisen uskollisuuden esteistä
kuin pyhän Johanneksen luettelon: 
concupiscentia carnis, concupiscentia
oculorum et superbia vitae,[17]



ruumiin halut, silmien pyyteet ja
mahtaileva elämä.

5. Lihan himo eli ruumiin halut eivät
tarkoita ainoastaan aistien
säännöttömiä pyrkimyksiä yleensä.
Ne eivät myöskään ole sama kuin
seksuaalinen halu, jota toki tulee
kontrolloida mutta joka ei itsessään
ole pahaa, vaan pikemminkin jotakin
aidosti jaloa ja inhimillistä, joka
voidaan pyhittää. Juuri siksi en
koskaan puhu epäpuhtaudesta, vaan
puhtaudesta, sillä Herran sanat on
suunnattu kaikille: Autuaita
puhdassydämiset: he saavat nähdä
Jumalan.[18]

Jokaisella meistä on oma
kutsumuksensa ja sen mukainen
tapa elää puhtauden hyvettä: jotkut
elävät puhtaasti avioliitossa, toiset
taas luopuvat inhimillisestä
rakkaudesta omistaen sydämensä
ainoastaan ja intohimoisesti Jumalan
rakkaudelle. Olipa kutsumus mikä



hyvänsä, kenenkään ei tule olla
aistillisuuden orja, vaan kaikkien
tulee kasvaa ruumiinsa ja sydämensä
herroiksi, voidakseen antautua
muille uhrauksia pelkäämättä.

Puhuessani puhtauden hyveestä
lisään yleensä täsmennykseksi sanan
pyhä puhtaus. Kristityn puhtaudella,
pyhällä puhtaudella, ei ole mitään
yhteistä ylpeän itsensä puhtaana ja
tahrattomana pitämisen asenteen
kanssa. Pikemminkin se on
tietoisuutta siitä, että jalkamme ovat
savea,[19] vaikka Jumalan armo
vapauttaakin meidät päivästä toiseen
vihollisen ansoista. Mielestäni on
kristillisyyden vääristelyä, että jotkut
kirjoittavat ja saarnaavat lähes
ainoastaan näistä asioista ja
laiminlyövät muita hyveitä, jotka
ovat ratkaisevan tärkeitä kristityille
ja ylipäänsä ihmisten yhteiselolle.

Pyhä puhtaus ei ole kristityn ainoa
eikä tärkein hyve. Se on kuitenkin



välttämätön päivittäisessä
pyrkimisessä pyhyyteen. Jollei sitä
eletä todeksi, on ihmisen
mahdotonta omistautua muiden
palvelemiselle apostolisessa työssä.
Puhtaus on seurausta rakkaudesta,
jonka kautta olemme omistaneet
Herralle sielumme ja ruumiimme,
kykymme ja mielemme. Se ei ole
kieltämistä, vaan iloinen ja
myönteinen vastaus.

Sanoin aiemmin, ettei lihan himo
rajoitu hallitsemattomaan
aistillisuuteen. Sen
ilmenemismuotoja ovat myös
mukavuudenhalu sekä sellainen
velttous, joka saa ihmiset etsimään
helpointa, miellyttävintä ja
vähimmän vastuksen tietä, vaikka
seurauksena olisi uskottomuus
Jumalaa kohtaan.

Tällainen käytös tarkoittaisi
antautumista toisen lain alaisuuteen,
nimittäin sen synnin lain, josta pyhä



Paavali meitä varoittaa: Huomaan
siis, että minua hallitsee tällainen
laki: haluan tehdä hyvää, mutta en
pääse irti pahasta. Sisimmässäni
minä iloiten hyväksyn Jumalan lain,
mutta siinä, mitä teen, näen
toteutuvan toisen lain, joka sotii
sisimpäni lakia vastaan. Näin olen
ruumiissani vaikuttavan synnin lain
vanki. Infelix ego homo! Minä kurja
ihminen! Kuka pelastaa minut tästä
kuoleman ruumiista?[20] Kuulkaa,
mitä apostoli vastaa: Meidät pelastaa
Jumalan armo; Kiitos Jumalalle
Herramme Jeesuksen Kristuksen
tähden![21] Me pystymme
taistelemaan ja meidän myös täytyy
taistella lihan himoa vastaan, koska
meiltä ei koskaan puutu Jumalan
armoa, jos vain olemme nöyriä.

6. Toinen vihollinen, josta pyhä
Johannes puhuu, ovat silmien
pyyteet. Ne tarkoittavat ihmisen
pohjatonta ahneutta, joka saa meidät
arvostamaan vain sitä, mitä voi



koskettaa. Silmät kiinnittyvät
maalliseen ja ovat juuri siksi
kykenemättömiä huomaamaan
yliluonnollista todellisuutta. Niinpä
voimme kuvata tätä tilaa pyhän
Raamatun tavoin maallisten
rikkauksien himona ja vääristyneenä
näkökulmana, josta käsin kaikkea
ympärillä olevaa – muita ihmisiä ja
kaikkia omassa elämässämme ja
ylipäänsä omana aikanamme
vallitsevia olosuhteita – tarkastellaan
vääristyneesti vain inhimillisestä
näkökulmasta.

Näin sielun silmät sumentuvat, ja
järki uskoo kykenevänsä
ymmärtämään kaiken itse ilman
Jumalan apua. Tämä on salakavala
kiusaus, joka piiloutuu ihmisjärjelle
luonnostaan kuuluvan arvokkuuden
taakse – järjen, jonka Isä Jumala on
antanut meille, jotta tuntisimme
hänet ja rakastaisimme häntä
vapaasti. Tämä kiusaus saa
ihmisjärjen pitämään itseään



maailmankaikkeuden keskipisteenä
ja huumaantumaan jälleen kerran
sanoista ”teistä tulee Jumalan
kaltaisia”[22]. Rakastumalla itseensä
järki kääntää selän Jumalan
rakkaudelle.

Tällä tiellä voimme joutua
kolmannen vihollisen, superbia
vitaen eli elämän korskeuden tai
mahtailevan elämän käsiin.

Siinä ei ole kysymys vain
ohimenevistä turhamaisista tai
omahyväisistä ajatuksista. Se on
pikemminkin kaiken kattavaa
pöyhkeyttä. Älkäämme pettäkö
itseämme, sillä tämä on sielumme
sairauksista pahin ja kaikkien harha-
askeliemme taustalla. Meidän tulee
jatkuvasti ponnistella omaa
ylpeyttämme vastaan, sillä ei ole
turhaan sanottu, että ylpeys haihtuu
vasta päivä kantajansa kuoleman
jälkeen. Se on fariseusten
ylimielisyyttä, jonka itseriittoisuus



luo muurin Jumalan armon ja
vanhurskauttamisen tielle. Se on
kopeutta, joka johtaa muiden
ihmisten halveksumiseen ja
kaltoinkohteluun sekä pyrkimykseen
hallita heitä: missä on ylpeys, sinne
tulee häpeä.[23]

Jumalan laupeus

7. Tänään alkaa adventtiaika, minkä
vuoksi on otollista tarkastella näitä
meitä vaanivia sielun vihollisia:
aistillista hillittömyyttä,
mukavuudenhaluun taipuvaista
kevytmielisyyttä, järjen
hairahtumista Herraa vastaan sekä
pöyhkeää turhamaisuutta, joka
tuhoaa rakkauden Jumalaa ja
lähimmäistä kohtaan. Kaikki nämä
asenteet ovat kompastuskiviä, jotka
johtavat sielun syvään
levottomuuteen. Sen vuoksi päivän
liturgian alkuvirren sanoin anomme
Jumalaa olemaan armollinen: Sinun
puoleesi, Herra, minä käännyn.



Jumalani, sinun apuusi minä luotan.
Enhän luota turhaan, ethän anna
vihollisilleni sitä riemua, että he
voittavat minut![24] Toistamme vielä
uhrivirressä saman: Sinun apuusi
minä luotan. Enhän luota turhaan!

Nyt kun pelastuksemme hetki
lähenee, on lohdullista viivähtää
pyhän Paavalin sanojen äärellä: Kun
Jumalan, meidän pelastajamme,
hyvyys ja rakkaus ihmisiä kohtaan
tuli näkyviin, hän pelasti meidät, ei
meidän hurskaiden tekojemme
tähden, vaan pelkästä armosta.[25]

Pyhää Raamattua lukiessanne voitte
helposti huomata, kuinka Jumalan
armeliaisuus on läsnä kaikkialla: 
hänen uskollisuutensa täyttää
maan[26] ja ulottuu kaikkien ihmisten,
Jumalan lasten, ylle[27]. Se ympäröi
meidät[28], kulkee edellämme[29] ja
näyttäytyy eri muodoissa
pelastaessaan meidät[30];iäti [Herra]
on meille uskollinen[31].



Huolehtiessaan meistä rakastavan
isän tavoin Jumala näkee meidät
laupeutensa kautta:[32] laupeuden,
joka on lempeä[33] ja ihana kuin
sadepilvi kuivuuden aikaan.[34]

Yhdellä lauseella Kristus ilmaisee
Jumalan laupeuden
historian:Autuaita ne, jotka toisia
armahtavat: heidät armahdetaan.[35]

Toisaalla hän sanoo: Olkaa valmiit
armahtamaan, niin kuin teidän
Isännekin armahtaa.[36] Muiden
evankeliumikohtien ohella ovat
mieleemme painuneet erityisesti
nämä: armeliaisuus aviorikokseen
syyllistynyttä naista kohtaan,
vertaukset tuhlaajapojasta,
kadonneesta lampaasta ja
armottomasta palvelijasta sekä
Nainin lesken pojan herättäminen
kuolleista.[37] Kuinka
oikeudenmukaiselta tuo viimeksi
mainittu ihme tuntuukaan! Köyhän
lesken ainoa poika oli kuollut –
poika, joka antoi lesken elämälle



tarkoituksen ja oli hänen turvanaan
ja apunaan vanhuuden päivinä.
Mutta Kristus ei tehnyt ihmettä
oikeudentunnosta vaan
myötätunnosta, koska inhimillinen
kärsimys kosketti häntä.

Mitä varmuutta Herran myötätunto
meitä kohtaan tuokaan! Kun hän
huutaa minulta apua, minä kuulen
häntä, sillä minä olen laupias.[38]

Jumala kutsuu meitä, eikä hän jätä
lupaustaan lunastamatta. 
Astukaamme sen tähden rohkeasti
armon valtaistuimen eteen, jotta
saisimme armoa ja laupeutta,
löytäisimme avun silloin kun sitä
tarvitsemme.[39] Pyhittymisemme
vihollisilla ei ole valtaa meihin,
koska Jumalan armeliaisuus varjelee
meitä. Ja vaikka omasta syystämme
ja heikkoutemme johdattamina
lankeaisimme, Herra rientää
avuksemme ja nostaa meidät
pystyyn. Olet oppinut karttamaan
velvollisuuksiesi laiminlyömistä,



pitämään ylimielisyyden etäällä
itsestäsi, kasvamaan rukouselämässä,
elämään vapaana maallisten asioiden
kahleista ja asettamaan ikuisuuden
katoavaisuuden edelle. Ihmisluonnon
heikkous ei kuitenkaan salli
maanpäällisen elämänkulkumme
sujua horjumatta, minkä vuoksi hyvä
lääkärimme taivaassa on myös
asettanut sopivat keinot parantaa
vaivasi eikä armelias tuomarimme ole
vienyt sinulta anteeksiannon toivoa.
[40]

Ihmisen antautuminen
Jumalan rakkauteen

8. Kristityn koko olemassaolo on
Jumalan laupeuden ravitsemaa ja
kasvaa ja kehittyy sen puitteissa.
Tämän tosiasian valaisemina
ponnistelemme käyttäytyäksemme
tavalla, joka sopii taivaallisen
Isämme lapsille. Mutta miten
voimme ylläpitää kutsumustamme ja
kasvaa siinä? Kerron teille tässä



kahdesta tavasta, jotka toimivat
vireän kristillisen elämän
keskiakseleina: yhtäältä sisäinen
elämä ja toisaalta koulutus
kristinopissa, uskomme tuntemuksen
syventäminen.

Ensiksi puhun sisäisestä elämästä.
Kuinka harva vieläkään ymmärtää,
mitä se merkitsee! Niin monet
yhdistävät mielessään sisäisen
elämän harjoittamisen pyhäkön
hämäryyteen tai tunkkaiseen
sakaristoon. Yli neljännesvuosisadan
olen sanonut yhä uudelleen, ettei
tämä ole sisäistä elämää. Sisäisestä
elämästä puhuessani mielessäni ovat
tavalliset kristityt, joihin voi törmätä
kadulla keskellä kirkasta päivää. He
pyrkivät siihen, että Kristus on koko
päivän heidän mielessään – kadulla,
työssä, perheessä ja vapaa-ajalla.
Mitä muuta se on kuin alituisen
rukouksen elämää? Etkö ole tuntenut
tarvetta olla rukouksen ihminen, niin
että kanssakäyminen Jumalan



kanssa jumalallistaisi sinut? Tätä on
aito kristillinen elämä, niin kuin
rukouksesta elävät ihmiset ovat sen
aina ymmärtäneet: Klemens
Aleksandrialainen kirjoittaa, että 
ihmisestä tulee Jumalan kaltainen
silloin, kun hän tahtoo vain sitä, mitä
Jumala tahtoo.[41]

Tämä ei ole helppoa aluksi. Täytyy
ponnistella kääntyäkseen Herran
puoleen ja kiittääkseen häntä
tuntuvasta isällisestä huolenpidosta.
Vähitellen Jumalan rakkaus alkaa
tuntua (vaikkei oikeastaan ole kyse
tunteista) kuin vahva sielun liikutus.
Se on Kristus, joka kurottautuu
meihin päin: Minä seison ovella ja
kolkutan.[42] Miten on rukouselämäsi
laita? Etkö tunne joskus päivän
mittaan toivetta keskustella hänen
kanssaan kauemmin? Etkö sano
hänelle: Myöhemmin kerron sen
sinulle, myöhemmin keskustelen
siitä kanssasi?



Kun omistamme tietyt hetket
päivästä yksinomaan käydäksemme
vuoropuhelua Herramme kanssa,
sydämemme avartuu, tahtomme
vahvistuu ja armon avulla myös
järkemme porautuu syvemmin niin
jumalallisen kuin inhimillisenkin
todellisuuden saloihin. Näiden
rukoukselle omistamiemme hetkien
hedelmänä pystymme tekemään
selkeitä ja käytännöllisiä päätöksiä
siitä, kuinka aiomme parantaa
käytöstämme, kohdella kaikkia
ihmisiä hienotunteisella rakkaudella
ja laittaa itsemme likoon
lujatahtoisesti hyvien urheilijoitten
tavoin tässä rakkauden ja rauhan
taistelussa, jota kristityt maailmassa
käyvät.

Näin rukouksestamme tulee jatkuvaa
kuin sydäntemme lyönti. Ilman tätä
Jumalan läsnäoloa ei
kontemplatiivinen eli mietiskelevä
elämä ole mahdollista. Ja ilman
kontemplatiivista elämää ei työstä



Kristuksen hyväksi ole juuri
mihinkään, sillä rakentajat näkevät
turhaan vaivaa, jos Jumala ei ole
mukana taloa rakentamassa[43].

Kuolettumisen suola

9. Tavallinen kristitty ei
pyhittyäkseen tarvitse
määrätynlaista ulkoasua eikä muita
tunnusmerkkejä. Hän ei ole
sääntökuntalainen eikä näin ollen
käännä selkäänsä maailmalle, sillä
juuri maailmassa hän kohtaa
Kristuksen. Hänet tunnistaa
kristityksi sen kautta, mitä hän
kantaa sydämessään: jatkuva
Jumalan läsnäolo ja kuolettumisen
eli mortifikaation henki. Oikeastaan
nämä ovat yksi ja sama, koska
mortifikaatio ei ole muuta kuin
ruumiin ja aistien rukousta.

Kristitty on kutsuttu elämään
uhrauksen, katumuksen ja
sovituksen hengessä. Meidän täytyy



hyvittää omia syntejämme ja
ihmisten kaikkia syntejä. Miten usein
olemmekaan kääntäneet kasvomme
pois Jumalasta! Meidän tulee seurata
Kristuksen jalanjäljissä: me
kannamme aina ruumiissamme
Jeesuksen kuolemaa, hänen
itsekieltäymystään, hänen
alentumistaan ristillä, jotta myös
Jeesuksen elämä tulisi meidän
ruumiissamme näkyviin.[44] Meidän
tiemme on uhrautumisen tie, ja
itsekieltäytymisestä löydämme 
gaudium cum pacen, ilon ja rauhan.

Emme kuitenkaan katso maailmaa
murheellisina. Pyhimystarinoiden
laatijat, jotka halusivat hinnasta
mistä hyvänsä löytää ihmeellisiä
asioita Jumalan palvelijoiden
elämästä heidän ensimmäisestä
hengenvedostaan lähtien, ovat
tahattomasti tehneet
karhunpalveluksen kirkon
opetukselle. Jotkut pyhät eivät muka
olisi koskaan lapsuudessaan itkeneet



tai imeneet rintaa perjantaisin... Sinä
ja minä, me itkimme syntyessämme
oikein olan takaa, kuten kuuluukin
tehdä, ja imimme äitimme rintaa
välittämättä paastonajoista.

Olemme nyt oppineet Jumalan avulla
löytämään yksitotiselta näyttävästä
arkipäivästä todellisen katumuksen
ajan, spatium verae poenitentiae.
Samalla teemme päätöksen parantaa
elämäämme, emendatio vitae. Tällä
tavoin valmistaudumme ottamaan
vastaan Jumalan armon ja Pyhän
Hengen innoitukset sieluissamme.
Tämän armon siivittäminä sielumme
löytävät ilon ja rauhan – gaudium
cum pace – sekä voiman kestää
omalla tiellämme loppuun saakka.[45]

Kuolettuminen on elämämme suola.
Parhaimman mahdollisuuden
kuolettumiseen tarjoavat päivän
mittaan sattuvat pikkuasiat, joita
voimme käyttää taistelussa ruumiin
haluja, silmien pyyteitä ja elämän



korskeutta vastaan. Kuolettumisen
tulee olla sellaista, ettei se kuoleta
muita, vaan tekee meidät
hienotunteisemmiksi,
ymmärtäväisemmiksi ja
avoimemmiksi kaikkia kohtaan.
Sinulla ei ole oikean kuoletuksen
henkeä, jos olet loukkaantuvainen,
jos ajattelet vain itsekkäitä toiveitasi,
jos käytät muita hyväksesi, jos et
pysty kieltäytymään sinulle
ylimääräisistä, joskus ehkä
tarpeellisistakin asioista, tai jos tulet
surulliseksi, kun jokin ei käy sinun
olettamustesi mukaisesti. Sinulla on
sitä vastoin oikea kuolettumisen
henki, jos ymmärrät olla kaikille
kaikkea, että pelastaisit edes
muutamia.[46]

Usko ja järki

10. Katumus- ja rukouselämä sekä
Jumalan läsnäolon mietiskely päivän
aikana tekevät meistä syvästi
hurskaita kristittyjä, kuin pieniä



lapsia Jumalan edessä. Hartaus eli 
pietas on lasten hyve heidän
vanhempiaan kohtaan, ja jotta lapsi
voisi todella turvautua isäänsä,
täytyy hänen tuntea itsensä pieneksi
ja voimattomaksi. Mietiskelen usein
tätä Jumalan lapseutta, joka ei ole
millään muotoa ristiriidassa
tarmokkaan urheuden kanssa, koska
tällainen lapseus vaatii
lujatahtoisuutta, koeteltua kypsyyttä
sekä varmaa ja vilpitöntä luonnetta.

Olkaamme siis hartaita kuin lapset,
mutta ei oppimattomia, sillä jokaisen
tulee huolehtia vakavasta,
tieteellisestä uskon opiskelusta
mahdollisuuksiensa mukaan. Kaikki
tämä yhdessä on teologiaa. Siispä
kristitylle on ominaista lasten
hartaus ja teologien varma
oppineisuus.

Halu hankkia tätä teologista
tietämystä, hyvää ja kestävää kirkon
oppia, saa alkunsa ennen kaikkea



halusta tuntea ja rakastaa Jumalaa.
Samalla se on seurausta uskovan
ihmisen janosta ymmärtää yhä
syvemmin maailmaa, joka on Luojan
kätten työtä. Jotkut yrittävät
yksitoikkoisesti väittää, että voisi olla
jokin ristiriita uskon ja tieteen,
ihmisjärjen ja jumalallisen
ilmoituksen välillä. Tällainen
olematon ristiriita voi syntyä vain,
jos ilmiöiden todellista luonnetta ei
ymmärretä.

Jos meitä ympäröivä maailma on
peräisin Jumalasta ja jos hän on
luonut ihmisen kuvakseen ja
kaltaisekseen[47] ja antanut hänelle
valonsa säteen, niin ihmisen on
yritettävä järkensä avulla ymmärtää
kaikkien olentojen luonnollinen eli
Jumalaan viittaava merkitys, vaikka
se onkin vaivalloista. Lisäksi uskon
valossa voimme havaita kaikissa
asioissa olevan yliluonnollisen tason,
kun Jumalan vaikuttava armo
kyllästää ymmärryksemme. Emme



siis saa pelätä tiedettä, sillä kaikki
todella tieteellinen työ pyrkii
totuuteen. Kristus itse sanoi: Ego sum
veritas,[48] minä olen totuus.

Kristityllä tulee olla tiedon ja
ymmärryksen nälkä. Kaikki tietämys
voi ja kaiken täytyy johtaa Jumalaa
kohti, abstrakteimmasta tieteestä
käsityötaitoihin asti. Syy tähän on se,
ettei ole mitään työtä, jota ei voisi
pyhittää ja josta ei voisi tulla
tilaisuus omaan ja
kanssaihmistemme pyhitykseen
myötävaikutuksessa Jumalan kanssa.
Kristuksen opetuslasten valo ei saa
jäädä laakson pohjalle, vaan sen on
loistettava vuoren huipulla, jotta he
näkisivät teidän hyvät tekonne ja
ylistäisivät Isäänne, joka on taivaissa.
[49]

Tällainen työskentely on rukousta.
Tällainen opiskelu on rukousta.
Tällainen tutkimustyö on rukousta.
Tämä totuus on aina silmiemme



edessä: mikä tahansa toimi voi olla
rukousta, mikä tahansa toimi voi ja
sen myös tulee johdattaa meidät
Jumalan luo, koska se toimii
ravintona jatkuvalle aamusta iltaan
käymällemme keskustelulle Jumalan
kanssa. Kaikki kunniallinen työ voi
olla rukousta, ja tämä rukoukseksi
muutettu työ on aina samalla myös
apostolaattia, lähetystyötä. Tällä
tavoin sielussamme kasvaa vahva ja
yksinkertainen elämän ykseys.

Adventin tuoma toivo

11. Halusin esittää teille nämä
mietteet tänä ensimmäisenä
adventtisunnuntaina, kun nyt
ryhdymme laskemaan niitä päiviä,
jotka vievät meitä kohti
Vapahtajamme syntymäjuhlaa.
Olemme mietiskelleet, mitä kristityn
kutsumus loppujen lopuksi
tarkoittaa: kuinka Herramme on
uskonut meille tehtävän
kuljettaakseen muita sieluja kohti



pyhyyttä, kohti häntä, kirkon
yhteyteen sekä tuodakseen Jumalan
valtakunnan jokaiseen sydämeen.
Jumala haluaa meidän olevan
omistautuneita, uskollisia,
hienotunteisia ja rakastavia. Hän
haluaa meidän olevan pyhiä, lähellä
häntä.

Sinun on tehtävä valinta. Toisella
puolella ovat ylpeys, aistillisuus,
pinnallisuus ja itsekeskeisyys.
Toisella taas ovat rakkaus, antaumus,
laupeus, nöyryys, uhrautuminen ja
ilo. Sinut on kutsuttu elämään
täynnä uskoa, toivoa ja rakkautta. Et
voi tyytyä vähempään ja eristäytyä
keskinkertaisuuteen.

Näin kerran kotkan, joka oli suljettu
rautahäkkiin. Se oli likainen ja
puoliksi höyhenetön. Kynsissään se
piti eläimenraatoa. Mieleeni tuli oma
kohtaloni, jos olisin hylännyt
Jumalalta saamani kutsumuksen.
Tunsin sääliä tuota yksinäistä ja



vangittua eläintä kohtaan, joka oli
syntynyt lentämään taivaan
korkeuksissa katse aurinkoon
suunnattuna. Meillä on mahdollisuus
nöyrästi lentäen nousta yhä
korkeammalle Jumalan rakkauden ja
muiden ihmisten palvelemisen
korkeuksiin. Mutta sitä varten
sielussamme ei saa olla sopukoita,
jonne Jeesuksen valo ei yllä.
Heittäkäämme pois kaikki huolet ja
ajatukset, jotka erottavat meidät
hänestä. Silloin Kristus antaa valoa
järjellesi ja on huulillasi, sydämessäsi
ja teoissasi. Koko elämä – sydän ja
teot, järki ja puhe – täyttyy silloin
Jumalasta.

Olemme juuri lukeneet
evankeliumista Jeesuksen sanat: 
nostakaa rohkeasti päänne pystyyn,
sillä teidän vapautuksenne on lähellä.
[50] Adventti on toivon aikaa.
Kristillisen kutsumuksen koko
todellisuus, tuo Isän Jumalan
läsnäolosta kumpuava elämän



ykseys, voi olla – ja sen pitääkin olla
– jokapäiväistä todellisuutta.

Pyytäkäämme tätä äitimme Neitsyt
Marian välityksellä tänä aikana, jona
voimme mietiskellä, miten hän vietti
nämä kuukaudet odottaessaan
poikansa syntymää. Pyhä Maria saa
aikaan sen, että sinusta tulee alter
Christus, ipse Christus, toinen Kristus,
Kristus itse.

* Saarna adventin 1. sunnuntaina,
2.12.1951.

[1] Ps. 25:4.

[2] Ks. Matt. 22:37; Mark. 12:30; Luuk.
10:27.

[3] Ef. 1:4.

[4] Matt. 13:36.

[5] Ks. Matt. 16:6–7.

[6] Ks. Luuk. 22:24–27.



[7] Ks. Matt. 14:31; 16:8; 17:20; 21:21.

[8] Matt. 16:16.

[9] Matt. 16:23.

[10] Pyhä Johannes Khrysostomos, In
Matthaeum homiliae, 54, 4 (PG 58,
537).

[11] Joh. 11:16.

[12] Laul. l. 8:6.

[13] Ks. Gal. 2:9.

[14] Matt. 4:19.

[15] 1. Kor. 15:8–9.

[16] Room. 13:11–12.

[17] 1. Joh. 2:16.

[18] Matt. 5:8.

[19] Ks. Dan. 2:33.

[20] Room. 7:21–24.



[21] Room. 7:25.

[22] 1. Moos. 3:5.

[23] Sananl. 11:2.

[24] Ps. 25:1–2.

[25] Tit. 3:4–5.

[26] Ps. 33:5.

[27] Sir. 18:12.

[28] Ps. 32:10.

[29] Ps. 59:11.

[30] Ps. 34:8.

[31] Ps. 117:2.

[32] Ps. 25:7.

[33] Ps. 109:21 (Nova Vulgata).

[34] Sir. 35:26.

[35] Matt. 5:7.



[36] Luuk. 6:36.

[37] Ks. Joh. 8:1–11; Luuk. 15:11–32;
Luuk. 15:1–7; Matt. 18:21–35; Luuk.
7:11–17.

[38] 2. Moos. 22:26.

[39] Hepr. 4:16.

[40] Pyhä Ambrosius, Expositio
Evangelii secundum Lucam, 7 (PL 15,
1540).

[41] Klemens Aleksandrialainen, 
Paedagogus, 3, 1, 1, 5 (PG 8, 556).

[42] Ilm. 3:20.

[43] Ps. 127:1.

[44] 2. Kor. 4:10.

[45] Gaudium cum pace, emendationem
vitae, spatium verae poenitentiae,
gratiam et consolationem Sancti
Spiritus, perseverantiam in bonis
operibus, tribuat nobis omnipotens et



misericors Dominus, Amen.
(Breviarium Romanum, rukous
messuun valmistautumiseksi)

[46] Ks. 1. Kor. 9:22.

[47] Ks. 1. Moos. 1:26.

[48] Joh. 14:6.

[49] Matt. 5:16.

[50] Luuk. 21:28.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

fi-fi/article/adventti-ja-kristityn-
kutsumus/ (18.1.2026)

https://opusdei.org/fi-fi/article/adventti-ja-kristityn-kutsumus/
https://opusdei.org/fi-fi/article/adventti-ja-kristityn-kutsumus/
https://opusdei.org/fi-fi/article/adventti-ja-kristityn-kutsumus/

	Adventti ja kristityn kutsumus
	1. Kristityn kutsumus*
	Apostolit olivat tavallisia ihmisiä
	On aika herätä unesta
	Jumalan laupeus
	Ihmisen antautuminen Jumalan rakkauteen
	Kuolettumisen suola
	Usko ja järki
	Adventin tuoma toivo


