opusdei.org

Adventti ja kristityn
kutsumus

Julkaisemme Kristus kulkee
lahellasi -kirjan 1. saarnan, joka
kasittelee Kkristityn kutsumusta
adventin valossa.

26.11.2021

1. Kristityn kutsumus’

1. Liturginen vuosi on alkamassa ja
pyhan messun alkuvirsi kehottaa
meitd mietiskelemain todellisuutta,
joka liittyy laheisesti kristillisen
elamamme alkusyyhyn, nimittain
saamaamme kutsumusta. Herra,



osoita minulle tiesi, opeta minut
kulkemaan polkujasi.'” Pyyddmme
Herraa johdattamaan meita,
nayttamaan meille jalkojensa
painaman polun, jotta voisimme
tavoitella hanen kaskyjensa

tayttymysta, toisin sanoen rakkautta.
[2]

Jos ajattelette olosuhteita, joissa
paatoksenne ela aidosti uskosta on
syntynyt, niin varmasti kiititte
minun laillani suuresti Herraa, ilman
vaaraa noyryyttd, vakuuttuneina
siita, ettei se ollut omaa ansiotanne.
Paasaantoisesti opimme pienesta
pitden kristillisten vanhempien
avulla puhuttelemaan Jumalaa;
myohemmin opettajat, tyotoverit ja
tuttavat ovat monin tavoin auttaneet
meitd olemaan kadottamatta Jeesusta
Kristusta silmiemme edesta.

Puhuessani kutsumuksista en halua
yleistda: avaa itse sydamesi Herralle
ja kerro hanelle tarinasi. Ehka se oli



joku ystévistasi, tavallinen kristitty
kuten sindkin, joka avasi silmési
nakemdadan uskon syvan ja uuden
nakoalan, joka on samalla yhta
vanha kuin evankeliumi. Han naytti
sinulle mahdollisuuden pyrkia
paattavaisesti seuraamaan Kristusta
ja olla apostolien apostoli. Kenties
silloin tulit levottomaksi, ja sait
takaisin mielenrauhasi vasta, kun
vapaasti vastasit myontavasti
Jumalalle. Sind seurasit hantd, koska
itse halusit tehdd niin. Tama vapaa
halu on todellakin ihmisten
paatosten yliluonnollisin syy. Ja
sitten tuli ilo, tuo vahva ja pysyva ilo,
joka haviaa vain, jos kadnnyt pois
hénesta.

En itse mielellani kutsuisi ketaan
valituksi tai etuoikeutetuksi.
Kuitenkin Kristus itse puhuu tasta,
koska han on se, joka my0s valitsee.
Pyhéan Paavalin kirjeestd luemme: Jo
ennen maailman luomista hdan on
valinnut meiddt Kristuksessa olemaan



edessddin pyhid.” Tiedan, ettei tima
tee sinusta ylpeda ja ettet pida itseasi
tdmén vuoksi muita parempana
ihmisend. Juuri tdman valinnan, joka
on kutsumuksesi alkuperd, tulee olla
noyryytesi vakaana perustana. Onko
koskaan pystytetty muistomerkkia
jonkun suuren maalarin pensselille?
Eittdmatta niitd tarvittiin luomaan
mestariteoksia, mutta kunnia niista
kuuluu taiteilijalle. Me kristityt
olemme vain tyovalineitd maailman
Luojan ja ihmiskunnan Vapahtajan
késissa.

Apostolit olivat tavallisia
ihmisia

2. Minua on aina suuresti innoittanut
eras evankeliumin antama esimerkKki
siitd, kuinka Jumala valitsee
palvelijansa: tarkoitan tietysti askel
askeleelta kerrottua kuvausta siita,
miten apostolit 10ysivat
kutsumuksensa. Pohtikaamme sita
nyt rauhassa ja pyytakdamme



samalla ndailtd Herran pyhilta
todistajilta kykyéa seurata Kristusta
heidén laillaan.

Nuo ensimmaiset apostolit, joita niin
suuresti rakastan ja kunnioitan,
olivat inhimillisestd nakokulmasta
katsoen melko merkityksettomia.
Mita heidan yhteiskunnalliseen
asemaansa tulee, he olivat kaikki
kalastajia lukuun ottamatta
Matteusta, joka epailematta tienasi
hyvin, mutta jatti kaiken, kun Jeesus
héanta siihen kehotti. He elivat
niukasti paivasta toiseen ja
tyoskentelivat 0isin ansaitakseen
elantonsa.

Yhteiskunnallisella asemalla ei
loppujen lopuksi ole suurta
merkitystd. Mutta he eivit olleet
myoskaan sivistyneitd, eiviatka edes
erityisen dlykkaitd, ainakaan mita
yliluonnollisiin asioihin tulee. He
eivat kasittaneet
yksinkertaisimpiakaan esimerkkeja



tai vertauskuvia, ja niinpd he
kdantyivat Mestarin puoleen: Herra,
seliti meille tuo vertaus." Kun Jeesus
varoitti heitd kerran fariseusten
hapatteesta, he luulivat hanen
nuhtelevan heita, koska he eivit
olleet ostaneet leipda."

He olivat koyhia ja oppimattomia. He
mutkistivat asioita mielessaan liiaksi,
eivatka he olleet kovin
vilpittomidkaan. Kunnianhimoisia he
kylla olivat. Monet kerrat he
kiistelivat siita, kuka heista olisi
suurin Israelin valtakunnassa, jonka
Kristus heidan kasityksensd mukaan
oli lopullisesti tullut perustamaan
maan pdaalle. He vaittelivat tasta
kiivastuneesti jopa viimeisella
ehtoollisella, tuona ylevana hetkena,
jolloin Kristus oli 1dhes valmis
uhraamaan itsensd ihmiskunnan
puolesta.®

Enta sitten uskoa? Sita heilla oli
vahan. Kristus itse sanoo sen heille.”



He nakivat hanen herittavan
kuolleita, parantavan kaikenlaisia
sairauksia, lisdadvan leivan ja kalan
maarad, tyynnyttavan myrskyja,
ajavan ulos pahoja henkia.
Apostolien ryhman johtajaksi valittu
pyha Pietari on ainoa, joka pystyy
tunnustamaan aikailematta: Sind olet
Kristus, elivin Jumalan Poika.®™
Pietarin usko on kuitenkin
vajavaista, minkd vuoksi han
rohkenee uhmata Kristusta, jottei
tdma uhraisi itseansa ihmisten
pelastuksen tahden.

Jeesuksen taytyy vastustaa hanta
lujasti: Viisty tieltdni, Saatana! Sind
tahdot saada minut lankeamaan.
Sinun ajatuksesi eivdt ole Jumalasta,
vaan ihmisestd.” Pyhé Johannes
Khrysostomos kommentoi tata
evankeliumin kohtaa seuraavasti:
Pietari otti Kristuksen sanat vastaan
vain inhimilliselld tasolla ja katsoi
kaiken tuon - kdrsimystien ja
kuoleman - olevan ristiriidassa



Kristuksen arvon kanssa, jotain mitd
tuli kavahtaa. Siksi Jeesus nuhtelee
hdntd ja sanoo: Ei kdrsimys ole minun
arvolleni sopimatonta. Sind vain
ajattelet niin, koska pddsi on tdynnd
maallisia ja inhimillisii ajatuksia.™

Enta loistivatko ndma vahauskoiset
miehet silti rakkaudessaan
Kristukseen? Epdilemétta he
rakastivat hantd, ainakin sanoissaan.
Hetkittdin he innostuivat paata
pahkaa huudahtamaan: Menndcdn
vain, kuollaan hénen kanssansa.™
Mutta totuuden hetkella kaikki
pakenivat, paitsi Johannes, joka
todella rakasti Jeesusta ja osoitti sen
teoillaan. Vain tama nuorukainen,
apostoleista nuorin, ji ristin
juurelle. Muilla ei ollut sita
rakkautta, joka on vakeva kuin
kuolema.™

Tallaisia olivat Herran valitsemat
opetuslapset, ja Kristus valitsi heidat
juuri sellaisina. Tallaisina he



myoskin pysyivét, ennen kuin heista
Pyhdn Hengen tayttdminad tuli kirkon
tukipilareita."® He olivat tavallisia
ihmisié vikoineen ja heikkouksineen
—ihmisid, joiden suuret puheet eivat
yltdneet tekoihin asti. Siita
huolimatta Jeesus kutsui heidat, jotta
héan voisi tehda heista ihmisten
kalastajia™ ja myotédlunastajia,
joiden kautta Jumalan armo toimisi
maailmassa.

3. Meille on tapahtunut jotain
vastaavaa. Jos kdymme mielessaimme
lapi perheenjaseniamme,
ystaviamme ja tuttaviamme —
puhumattakaan maailman kaikista
muista ihmisista — voimme melko
helposti 10ytda heidan joukostaan
ihmisid, jotka olisivat meité
soveliaampia saamaan Kristuksen
kutsun: ihmisi, jotka ovat
vilpittomampid, viisaampia,
vaikutusvaltaisempia,
merkittdvampid, kiitollisempia ja
jalosyddamisempid kuin me.



Minua havettda ajatella tata, mutta
olen myo0s tietoinen siitd, ettei
inhimillinen késityskykymme kelpaa
selittdmdaan Jumalan toimintatapoja.
Jumala valitsee usein puutteellisia
tyovalineitd, jotta olisi taysin selvaa,
ettd niiden kautta tehty ty0 on hédnen
toimintansa tulosta. Taynné pyhaa
pelkoa apostoli Paavali muistelee
omaa kutsumustaan: Viimeksi
kaikista hdin ilmestyi minullekin, joka
olen kuin keskosena syntynyt.
Olenhan apostoleista vihdisin, enkd
edes ansaitse apostolin nimed, koska
olen vainonnut Jumalan kirkkoa."™'
Nain kirjoittaa Saul Tarsolainen,
jonka persoona ja tarmo ovat
tayttdneet maailman syvalla
kunnioituksella.

Kuten sanoin jo aiemmin, Jumala
valitsi meidat ilman mitaan omia
ansioitamme. Kutsumuksemme
rakentuu sen varaan, etta
tunnustamme oman
vihelidisyytemme ja tulemme



vakuuttuneiksi siitd, ettd usko sielun
valona, kristillinen rakkaus
toimiemme takana ja toivo eteenpdin
kantavana kaipuuna ovat
yksinomaan Jumalan meille suomia
lahjoja. Meidan pitaa tulla yha
noyremmiksi, jotta emme koskaan
kadottaisi ndkyvistamme sita
Jumalan tarkoitusta, jota varten han
meidat valitsi: ut essemus sancti, jotta
me saavuttaisimme henkilokohtaisen

pyhyyden.

Téallaisen noyryyden kautta voimme
todella kasittaa jumalallisen kutsun
koko ihanuuden. Kristus on poiminut
meidat kuin jyvat vehnépellolta ja
puristanut meitd tiukasti lavistetyssa
kadessaan: Kristuksen veri kastelee
meidat lapikotaisin. Sitten Herra
heittda kostutetun vehnan - eli
meidat — tuulen kuljetettavaksi, jotta
se kuollessaan loisi elamaa ja
piiloutuessaan maan poveen kantaisi
runsaasti kultatahkaista satoa.



On aika herita unesta

4. Pyhdn messun ensimmainen
lukukappale muistuttaa meita siité,
ettd meidan tulee ottaa vastaan
apostolinen vastuumme
uudistuneella hengelld, rohkeasti ja
valveilla. Teiddn on aika herdtd
unesta, silld pelastus on nyt meitd
lahempdnd kuin silloin, kun meistd
tuli uskovia. Yo on kulunut pitkaille,
pdivd jo sarastaa. Hyldatkddmme siis
pimeyden teot ja varustautukaamme
valon asein.™

Ehka te sanotte minulle, ettei se ole
helppoa. Ja ndin onkin. [hmisen
todelliset viholliset, nimittdin hanen
pyhyytensa viholliset, yrittdvat estda
tata uutta elamaa, joka on
pukeutumista Kristuksen henkeen.
En tunne parempaa esitysta
kristillisen uskollisuuden esteista
kuin pyhén Johanneksen luettelon:
concupiscentia carnis, concupiscentia
oculorum et superbia vitae,"”



ruumiin halut, silmien pyyteet ja
mahtaileva elama.

5. Lihan himo eli ruumiin halut eivét
tarkoita ainoastaan aistien
saannottomia pyrkimyksia yleensa.
Ne eivat myoskadn ole sama kuin
seksuaalinen halu, jota toki tulee
kontrolloida mutta joka ei itsessaan
ole pahaa, vaan pikemminkin jotakin
aidosti jaloa ja inhimillistd, joka
voidaan pyhittdd. Juuri siksi en
koskaan puhu epapuhtaudesta, vaan
puhtaudesta, silla Herran sanat on
suunnattu kaikille: Autuaita
puhdassydamiset: he saavat niahdd
Jumalan.™®

Jokaisella meistd on oma
kutsumuksensa ja sen mukainen
tapa eldd puhtauden hyvetta: jotkut
elavat puhtaasti avioliitossa, toiset
taas luopuvat inhimillisesta
rakkaudesta omistaen sydamensa
ainoastaan ja intohimoisesti Jumalan
rakkaudelle. Olipa kutsumus mika



hyvénsa, kenenkdén ei tule olla
aistillisuuden orja, vaan kaikkien
tulee kasvaa ruumiinsa ja sydamensa
herroiksi, voidakseen antautua
muille uhrauksia pelkddmatta.

Puhuessani puhtauden hyveesta
lisdan yleensa tdsmennykseksi sanan
pyha puhtaus. Kristityn puhtaudella,
pyhalld puhtaudella, ei ole mitaan
yhteistd ylpean itsensa puhtaana ja
tahrattomana pitdmisen asenteen
kanssa. Pikemminkin se on
tietoisuutta siitd, ettd jalkamme ovat
savea,'” vaikka Jumalan armo
vapauttaakin meidat paivasta toiseen
vihollisen ansoista. Mielestani on
kristillisyyden vaaristelyd, ettd jotkut
kirjoittavat ja saarnaavat lahes
ainoastaan naista asioista ja
laiminlyovat muita hyveitd, jotka
ovat ratkaisevan tarkeitd kristityille
ja ylipdansa ihmisten yhteiselolle.

Pyha puhtaus ei ole kristityn ainoa
eikd tarkein hyve. Se on kuitenkin



valttamaton paivittaisessa
pyrkimisessa pyhyyteen. Jollei sita
eletd todeksi, on ihmisen
mahdotonta omistautua muiden
palvelemiselle apostolisessa ty0ssa.
Puhtaus on seurausta rakkaudesta,
jonka kautta olemme omistaneet
Herralle sielumme ja ruumiimme,
kykymme ja mielemme. Se ei ole
kieltdmist4, vaan iloinen ja
myonteinen vastaus.

Sanoin aiemmin, ettei lihan himo
rajoitu hallitsemattomaan
aistillisuuteen. Sen
ilmenemismuotoja ovat myos
mukavuudenhalu seka sellainen
velttous, joka saa ihmiset etsimdan
helpointa, miellyttavintd ja
vahimman vastuksen tieta, vaikka
seurauksena olisi uskottomuus
Jumalaa kohtaan.

Tallainen kaytos tarkoittaisi
antautumista toisen lain alaisuuteen,
nimittdin sen synnin lain, josta pyha



Paavali meitd varoittaa: Huomaan
siis, ettd minua hallitsee tdllainen
laki: haluan tehdd hyvdd, mutta en
pdadse irti pahasta. Sisimmdssani
mind iloiten hyvdksyn Jumalan lain,
mutta siind, mitd teen, nden
toteutuvan toisen lain, joka sotii
sisimpdni lakia vastaan. Ndin olen
ruumiissani vaikuttavan synnin lain
vanki. Infelix ego homo! Mind kurja
ihminen! Kuka pelastaa minut tdastd
kuoleman ruumiista?*” Kuulkaa,
mitd apostoli vastaa: Meidat pelastaa
Jumalan armo; Kiitos Jumalalle
Herramme Jeesuksen Kristuksen
tihden!™ Me pystymme
taistelemaan ja meiddan myos taytyy
taistella lihan himoa vastaan, koska
meiltd ei koskaan puutu Jumalan
armoa, jos vain olemme noyria.

6. Toinen vihollinen, josta pyha
Johannes puhuu, ovat silmien
pyyteet. Ne tarkoittavat ihmisen
pohjatonta ahneutta, joka saa meidat
arvostamaan vain sitd, mité voi



koskettaa. Silmat kiinnittyvét
maalliseen ja ovat juuri siksi
kykenemadttomid huomaamaan
yliluonnollista todellisuutta. Niinpa
voimme kuvata tata tilaa pyhan
Raamatun tavoin maallisten
rikkauksien himona ja vaaristyneena
nakokulmana, josta kasin kaikkea
ympadrilld olevaa — muita ihmisia ja
kaikkia omassa elamédssamme ja
ylipddnsa omana aikanamme
vallitsevia olosuhteita — tarkastellaan
vaaristyneesti vain inhimillisesta
nakokulmasta.

Ndin sielun silmat sumentuvat, ja
jarki uskoo kykenevansa
ymmartamaan kaiken itse ilman
Jumalan apua. Tama on salakavala
kiusaus, joka piiloutuu ihmisjérjelle
luonnostaan kuuluvan arvokkuuden
taakse —jarjen, jonka Isd Jumala on
antanut meille, jotta tuntisimme
hénet ja rakastaisimme héanta
vapaasti. Tama kiusaus saa
ihmisjarjen pitdmaan itseddn



maailmankaikkeuden keskipisteena
ja huumaantumaan jalleen kerran
sanoista “teistd tulee Jumalan
kaltaisia”*”. Rakastumalla itseensi
jarki kaantaa seldn Jumalan
rakkaudelle.

Talla tiellda voimme joutua
kolmannen vihollisen, superbia
vitaen eli elaman korskeuden tai
mahtailevan elaman kasiin.

Siind ei ole kysymys vain
ohimenevista turhamaisista tai
omahyvaisista ajatuksista. Se on
pikemminkin kaiken kattavaa
poyhkeytta. Alkidmme pettiako
itsedmme, silla tama on sielumme
sairauksista pahin ja kaikkien harha-
askeliemme taustalla. Meidan tulee
jatkuvasti ponnistella omaa
ylpeyttamme vastaan, sillé ei ole
turhaan sanottu, ettd ylpeys haihtuu
vasta paiva kantajansa kuoleman
jalkeen. Se on fariseusten
ylimielisyyttd, jonka itseriittoisuus



luo muurin Jumalan armon ja
vanhurskauttamisen tielle. Se on
kopeutta, joka johtaa muiden
ihmisten halveksumiseen ja
kaltoinkohteluun seka pyrkimykseen
hallita heita: missa on ylpeys, sinne
tulee hiiped.”

Jumalan laupeus

7. Tandan alkaa adventtiaika, minka
vuoksi on otollista tarkastella néita
meitd vaanivia sielun vihollisia:
aistillista hillittomyytta,
mukavuudenhaluun taipuvaista
kevytmielisyyttd, jarjen
hairahtumista Herraa vastaan seka
poyhkeda turhamaisuutta, joka
tuhoaa rakkauden Jumalaa ja
lahimmaistd kohtaan. Kaikki nama
asenteet ovat kompastuskivid, jotka
johtavat sielun syvaan
levottomuuteen. Sen vuoksi paivan
liturgian alkuvirren sanoin anomme
Jumalaa olemaan armollinen: Sinun
puoleesi, Herra, mind kddnnyn.



Jumalani, sinun apuusi mind luotan.
Enhdn luota turhaan, ethdn anna
vihollisilleni sitd riemua, ettd he
voittavat minut!* Toistamme viela
uhrivirressa saman: Sinun apuusi
mind luotan. Enhdn luota turhaan!

Nyt kun pelastuksemme hetki
lahenee, on lohdullista viivahtaa
pyhan Paavalin sanojen darelld: Kun
Jumalan, meiddn pelastajamme,
hyvyys ja rakkaus ihmisid kohtaan
tuli nakyviin, hdn pelasti meiddt, ei
meiddn hurskaiden tekojemme

tihden, vaan pelkdsti armosta.”

Pyhda Raamattua lukiessanne voitte
helposti huomata, kuinka Jumalan
armeliaisuus on ldsnd kaikkialla:
hdnen uskollisuutensa tayttada
maan® ja ulottuu kaikkien ihmisten,
Jumalan lasten, ylle?””. Se ympéroi
meidat®, kulkee edellimme™ ja
nayttaytyy eri muodoissa
pelastaessaan meidat®";idti [Herra]

on meille uskollinen™",



Huolehtiessaan meistd rakastavan
isdn tavoin Jumala ndkee meidéat
laupeutensa kautta:** laupeuden,
joka on lemped™ ja ihana kuin

[34]

sadepilvi kuivuuden aikaan.

Yhdella lauseella Kristus ilmaisee
Jumalan laupeuden
historian:Autuaita ne, jotka toisia
armahtavat: heiddt armahdetaan.
Toisaalla han sanoo: Olkaa valmiit
armahtamaan, niin kuin teiddn
Isdnnekin armahtaa.”® Muiden
evankeliumikohtien ohella ovat
mieleemme painuneet erityisesti
nama: armeliaisuus aviorikokseen
syyllistynyttd naista kohtaan,
vertaukset tuhlaajapojasta,
kadonneesta lampaasta ja
armottomasta palvelijasta seka
Nainin lesken pojan herattdminen
kuolleista.”” Kuinka
oikeudenmukaiselta tuo viimeksi
mainittu ihme tuntuukaan! Koyhan
lesken ainoa poika oli kuollut -
poika, joka antoi lesken elamaélle

[35]



tarkoituksen ja oli hdnen turvanaan
ja apunaan vanhuuden paivina.
Mutta Kristus ei tehnyt ihmetta
oikeudentunnosta vaan
myotatunnosta, koska inhimillinen
kérsimys kosketti hanta.

Mita varmuutta Herran myotatunto
meitd kohtaan tuokaan! Kun hdan
huutaa minulta apua, mind kuulen
héntd, silli mind olen laupias."®
Jumala kutsuu meitd, eikd han jata
lupaustaan lunastamatta.
Astukaamme sen tihden rohkeasti
armon valtaistuimen eteen, jotta
saisimme armoa ja laupeutta,
loytaisimme avun silloin kun sitd
tarvitsemme.™ Pyhittymisemme
vihollisilla ei ole valtaa meihin,
koska Jumalan armeliaisuus varjelee
meitd. Ja vaikka omasta syystamme
ja heikkoutemme johdattamina
lankeaisimme, Herra rientaa
avuksemme ja nostaa meidéat
pystyyn. Olet oppinut karttamaan
velvollisuuksiesi laiminlyomistd,



pitamddn ylimielisyyden etddallda
itsestdsi, kasvamaan rukouseldmdssd,
elimdadn vapaana maallisten asioiden
kahleista ja asettamaan ikuisuuden
katoavaisuuden edelle. Inmisluonnon
heikkous ei kuitenkaan salli
maanpddllisen elamdankulkumme
sujua horjumatta, minkd vuoksi hyva
ladkdrimme taivaassa on myos
asettanut sopivat keinot parantaa
vaivasi eikd armelias tuomarimme ole

vienyt sinulta anteeksiannon toivoa.
[401

Ihmisen antautuminen
Jumalan rakkauteen

8. Kristityn koko olemassaolo on
Jumalan laupeuden ravitsemaa ja
kasvaa ja kehittyy sen puitteissa.
Taman tosiasian valaisemina
ponnistelemme kayttaytyaksemme
tavalla, joka sopii taivaallisen
Isamme lapsille. Mutta miten
voimme yllapitad kutsumustamme ja
kasvaa siind? Kerron teille tdssa



kahdesta tavasta, jotka toimivat
viredn kristillisen elaméan
keskiakseleina: yhtdalta sisdinen
elamai ja toisaalta koulutus
kristinopissa, uskomme tuntemuksen
syventaminen.

Ensiksi puhun sisdisesta elamasta.
Kuinka harva vieladkaan ymmartaa,
mita se merkitsee! Niin monet
yhdistavat mielessdan sisdisen
elamdn harjoittamisen pyhakon
hamaryyteen tai tunkkaiseen
sakaristoon. Yli neljannesvuosisadan
olen sanonut yha uudelleen, ettei
tama ole sisdista elamaa. Sisdisesta
elamasta puhuessani mielessani ovat
tavalliset Kkristityt, joihin voi tormaté
kadulla keskella kirkasta paivaa. He
pyrkivat siihen, ettd Kristus on koko
pdivan heiddn mielessaan — kadulla,
ty0ssd, perheessa ja vapaa-ajalla.
Mita muuta se on kuin alituisen
rukouksen elamaa? Etko ole tuntenut
tarvetta olla rukouksen ihminen, niin
ettd kanssakdyminen Jumalan



kanssa jumalallistaisi sinut? Tat4 on
aito kristillinen elama, niin kuin
rukouksesta eldvat ihmiset ovat sen
aina ymmartaneet: Klemens
Aleksandrialainen Kkirjoittaa, etta
thmisesta tulee Jumalan kaltainen
silloin, kun hdn tahtoo vain sitd, mitd
Jumala tahtoo."*"

Tama ei ole helppoa aluksi. Taytyy
ponnistella kdantyakseen Herran
puoleen ja kiittddkseen hanta
tuntuvasta isallisesta huolenpidosta.
Vdahitellen Jumalan rakkaus alkaa
tuntua (vaikkei oikeastaan ole kyse
tunteista) kuin vahva sielun liikutus.
Se on Kristus, joka kurottautuu
meihin pdin: Mind seison ovella ja
kolkutan."” Miten on rukouseldmasi
laita? Etko tunne joskus pdivan
mittaan toivetta keskustella hanen
kanssaan kauemmin? Etko sano
hénelle: Myohemmin kerron sen
sinulle, my0hemmin keskustelen
siitd kanssasi?



Kun omistamme tietyt hetket
pdaivasta yksinomaan kdydaksemme
vuoropuhelua Herramme kanssa,
sydamemme avartuu, tahtomme
vahvistuu ja armon avulla my0s
jarkemme porautuu syvemmin niin
jumalallisen kuin inhimillisenkin
todellisuuden saloihin. Ndiden
rukoukselle omistamiemme hetkien
hedelména pystymme tekemaan
selkeitd ja kaytannollisia paatoksia
siitd, kuinka aiomme parantaa
kaytostamme, kohdella kaikkia
ihmisid hienotunteisella rakkaudella
ja laittaa itsemme likoon
lujatahtoisesti hyvien urheilijoitten
tavoin tdssd rakkauden ja rauhan
taistelussa, jota kristityt maailmassa
kayvat.

Néain rukouksestamme tulee jatkuvaa
kuin syddntemme lyonti. Ilman taté
Jumalan ldsnéoloa ei
kontemplatiivinen eli mietiskeleva
elama ole mahdollista. Ja ilman
kontemplatiivista elamaa ei tyosta



Kristuksen hyvéaksi ole juuri
mihinkaan, silla rakentajat ndkevat
turhaan vaivaa, jos Jumala ei ole

mukana taloa rakentamassa'?.

Kuolettumisen suola

9. Tavallinen kristitty ei
pyhittydkseen tarvitse
madratynlaista ulkoasua eikd muita
tunnusmerkkeja. Han ei ole
saantokuntalainen eikd néin ollen
kaanna selkaansa maailmalle, silla
juuri maailmassa han kohtaa
Kristuksen. Hanet tunnistaa
kristityksi sen kautta, mitd han
kantaa sydamessdan: jatkuva
Jumalan ldsnéolo ja kuolettumisen
eli mortifikaation henki. Oikeastaan
nama ovat yksi ja sama, koska
mortifikaatio ei ole muuta kuin
ruumiin ja aistien rukousta.

Kristitty on kutsuttu elamaan
uhrauksen, katumuksen ja
sovituksen hengessa. Meidan taytyy



hyvittda omia syntejamme ja
ihmisten kaikkia synteja. Miten usein
olemmekaan kddntdneet kasvomme
pois Jumalasta! Meidan tulee seurata
Kristuksen jalanjaljissa: me
kannamme aina ruumiissamme
Jeesuksen kuolemaa, hanen
itsekieltdymystaan, hanen
alentumistaan ristilla, jotta myos
Jeesuksen elama tulisi meiddn
ruumiissamme nékyviin.** Meidan
tiemme on uhrautumisen tie, ja
itsekieltdytymisestad loydamme
gaudium cum pacen, ilon ja rauhan.

Emme kuitenkaan katso maailmaa
murheellisina. Pyhimystarinoiden
laatijat, jotka halusivat hinnasta
mistd hyvansa 10ytad ihmeellisia
asioita Jumalan palvelijoiden
elamaéstd heiddn ensimmaisesta
hengenvedostaan ldhtien, ovat
tahattomasti tehneet
karhunpalveluksen kirkon
opetukselle. Jotkut pyhdt eivat muka
olisi koskaan lapsuudessaan itkeneet



tai imeneet rintaa perjantaisin... Siné
ja mind, me itkimme syntyessamme
oikein olan takaa, kuten kuuluukin
tehd4, ja imimme ditimme rintaa
valittdmatta paastonajoista.

Olemme nyt oppineet Jumalan avulla
loytamaan yksitotiselta nayttavasta
arkipaivasta todellisen katumuksen
ajan, spatium verae poenitentiae.
Samalla teemme paatoksen parantaa
elamaamme, emendatio vitae. Talla
tavoin valmistaudumme ottamaan
vastaan Jumalan armon ja Pyhan
Hengen innoitukset sieluissamme.
Taman armon siivittdmina sielumme
loytavat ilon ja rauhan - gaudium
cum pace — seka voiman kestaa

omalla tiellimme loppuun saakka."'

Kuolettuminen on eldmamme suola.
Parhaimman mahdollisuuden
kuolettumiseen tarjoavat paivan
mittaan sattuvat pikkuasiat, joita
voimme kayttaa taistelussa ruumiin
haluja, silmien pyyteita ja eldaman



korskeutta vastaan. Kuolettumisen
tulee olla sellaista, ettei se kuoleta
muita, vaan tekee meidat
hienotunteisemmiksi,
ymmartavaisemmiksi ja
avoimemmiksi kaikkia kohtaan.
Sinulla ei ole oikean kuoletuksen
henked, jos olet loukkaantuvainen,
jos ajattelet vain itsekkaita toiveitasi,
jos kéaytat muita hyvaksesi, jos et
pysty kieltdaytymaan sinulle
ylimdaaraisista, joskus ehka
tarpeellisistakin asioista, tai jos tulet
surulliseksi, kun jokin ei kdy sinun
olettamustesi mukaisesti. Sinulla on
sitd vastoin oikea kuolettumisen
henki, jos ymmaérrit olla kaikille
kaikkea, ettd pelastaisit edes
muutamia.”®

Usko ja jarki

10. Katumus- ja rukouselama seka
Jumalan ldsndolon mietiskely pdivan
aikana tekevat meista syvasti
hurskaita kristittyja, kuin pienia



lapsia Jumalan edessa. Hartaus eli
pietas on lasten hyve heidan
vanhempiaan kohtaan, ja jotta lapsi
voisi todella turvautua isaansa,
taytyy hanen tuntea itsensa pieneksi
ja voimattomaksi. Mietiskelen usein
tata Jumalan lapseutta, joka ei ole
milladn muotoa ristiriidassa
tarmokkaan urheuden kanssa, koska
tallainen lapseus vaatii
lujatahtoisuutta, koeteltua kypsyytta
sekd varmaa ja vilpitonta luonnetta.

Olkaamme siis hartaita kuin lapset,
mutta el oppimattomia, silla jokaisen
tulee huolehtia vakavasta,
tieteellisesta uskon opiskelusta
mahdollisuuksiensa mukaan. Kaikki
tdma yhdessa on teologiaa. Siispa
kristitylle on ominaista lasten
hartaus ja teologien varma
oppineisuus.

Halu hankkia tata teologista
tietdmysta, hyvaa ja kestavaa kirkon
oppia, saa alkunsa ennen kaikkea



halusta tuntea ja rakastaa Jumalaa.
Samalla se on seurausta uskovan
ihmisen janosta ymmartaa yha
syvemmin maailmaa, joka on Luojan
katten tyota. Jotkut yrittavat
yksitoikkoisesti vaittaa, ettd voisi olla
jokin ristiriita uskon ja tieteen,
ihmisjarjen ja jumalallisen
ilmoituksen valilla. Tallainen
olematon ristiriita voi syntyéa vain,
jos ilmididen todellista luonnetta ei
ymmarreta.

Jos meitd ymparoiva maailma on
peraisin Jumalasta ja jos hdn on
luonut ihmisen kuvakseen ja
kaltaisekseen” ja antanut héinelle
valonsa sdteen, niin ihmisen on
yritettava jarkensa avulla ymmartaa
kaikkien olentojen luonnollinen eli
Jumalaan viittaava merKkitys, vaikka
se onkin vaivalloista. Lisdksi uskon
valossa voimme havaita kaikissa
asioissa olevan yliluonnollisen tason,
kun Jumalan vaikuttava armo
kylldstdd ymmaérryksemme. Emme



siis saa pelata tiedetta, silla kaikki
todella tieteellinen tyo pyrkii
totuuteen. Kristus itse sanoi: Ego sum
veritas,"® mina olen totuus.

Kristitylla tulee olla tiedon ja
ymmarryksen nalka. Kaikki tietamys
voi ja kaiken taytyy johtaa Jumalaa
kohti, abstrakteimmasta tieteesta
késityotaitoihin asti. Syy tdhén on se,
ettei ole mitddn tyota, jota ei voisi
pyhittad ja josta ei voisi tulla
tilaisuus omaan ja
kanssaihmistemme pyhitykseen
myotavaikutuksessa Jumalan kanssa.
Kristuksen opetuslasten valo ei saa
jaada laakson pohjalle, vaan sen on
loistettava vuoren huipulla, jotta he
ndakisivdat teiddn hyvdt tekonne ja

ylistdisivdt Isddnne, joka on taivaissa.
[49]

Téallainen tydskentely on rukousta.
Tallainen opiskelu on rukousta.
Tallainen tutkimustyo on rukousta.
Tama totuus on aina silmiemme



edessd: miké tahansa toimi voi olla
rukousta, mika tahansa toimi voi ja
sen myo0s tulee johdattaa meidat
Jumalan luo, koska se toimii
ravintona jatkuvalle aamusta iltaan
kdymallemme keskustelulle Jumalan
kanssa. Kaikki kunniallinen ty0 voi
olla rukousta, ja tima rukoukseksi
muutettu tyo on aina samalla myos
apostolaattia, l1dhetystyota. Talla
tavoin sielussamme kasvaa vahva ja
yksinkertainen eldman ykseys.

Adventin tuoma toivo

11. Halusin esittda teille ndma
mietteet tind ensimmaisena
adventtisunnuntaina, kun nyt
ryhdymme laskemaan niitd paivia,
jotka vievat meitd kohti
Vapahtajamme syntymadjuhlaa.
Olemme mietiskelleet, mita kristityn
kutsumus loppujen lopuksi
tarkoittaa: kuinka Herramme on
uskonut meille tehtavan
kuljettaakseen muita sieluja kohti



pyhyyttd, kohti hdntd, kirkon
yhteyteen sekd tuodakseen Jumalan
valtakunnan jokaiseen syddmeen.
Jumala haluaa meidan olevan
omistautuneita, uskollisia,
hienotunteisia ja rakastavia. Han
haluaa meidén olevan pyhid, 1ahella
héanta.

Sinun on tehtdva valinta. Toisella
puolella ovat ylpeys, aistillisuus,
pinnallisuus ja itsekeskeisyys.
Toisella taas ovat rakkaus, antaumus,
laupeus, noyryys, uhrautuminen ja
ilo. Sinut on kutsuttu elamaan
taynna uskoa, toivoa ja rakkautta. Et
vol tyytyd vahempdadn ja eristaytya
keskinkertaisuuteen.

Nain kerran kotkan, joka oli suljettu
rautahdkkiin. Se oli likainen ja
puoliksi hoyheneton. Kynsissaan se
piti eldimenraatoa. Mieleeni tuli oma
kohtaloni, jos olisin hylannyt
Jumalalta saamani kutsumuksen.
Tunsin saalia tuota yksinaista ja



vangittua eldintd kohtaan, joka oli
syntynyt lentamaan taivaan
korkeuksissa katse aurinkoon
suunnattuna. Meilld on mahdollisuus
noyrasti lentden nousta yha
korkeammalle Jumalan rakkauden ja
muiden ihmisten palvelemisen
korkeuksiin. Mutta sitd varten
sielussamme ei saa olla sopukoita,
jonne Jeesuksen valo ei ylla.
Heittdkddmme pois kaikki huolet ja
ajatukset, jotka erottavat meidat
hénesta. Silloin Kristus antaa valoa
jarjellesi ja on huulillasi, syddmessasi
ja teoissasi. Koko elama - sydan ja
teot, jarki ja puhe - tayttyy silloin
Jumalasta.

Olemme juuri lukeneet
evankeliumista Jeesuksen sanat:
nostakaa rohkeasti pddnne pystyyn,
silld teiddn vapautuksenne on lahellda.
9 Adventti on toivon aikaa.
Kristillisen kutsumuksen koko
todellisuus, tuo Isdn Jumalan
lasndolosta kumpuava elaman



ykseys, voi olla - ja sen pitddkin olla
—jokapaivaista todellisuutta.

Pyytdkaamme tita aitimme Neitsyt
Marian valityksella tdnd aikana, jona
voimme mietiskelld, miten han vietti
nama kuukaudet odottaessaan
poikansa syntymdaa. Pyha Maria saa
aikaan sen, etta sinusta tulee alter
Christus, ipse Christus, toinen Kristus,
Kristus itse.

" Saarna adventin 1. sunnuntaina,
2.12.1951.

' pg, 25:4,

2] Ks. Matt. 22:37; Mark. 12:30; Luuk.
10:27.

BIEf 1:4.
4 Matt. 13:36.
5] Ks. Matt. 16:6-7.

6] Ks. Luuk. 22:24-27.



' Ks. Matt. 14:31; 16:8; 17:20; 21:21.
8] Matt. 16:16.
BIMatt. 16:23.

19 pyhi Johannes Khrysostomos, In
Matthaeum homiliae, 54, 4 (PG 58,
537).

™ 1oh. 11:16.

12 aul. 1. 8:6.

13 Ks. Gal. 2:9.

04 Matt. 4:19.

151 1. Kor. 15:8-9.
" Room. 13:11-12.
U711, Joh. 2:16.

81 Matt. 5:8.

19 Ks. Dan. 2:33.

20l Room. 7:21-24.



U Room. 7:25.
221 1. Moos. 3:5.
231 Sananl. 11:2.
24 pg, 25:1-2.
251 Tit, 3:4-5.

61 pg, 33:5.

271 Sir. 18:12.

28 pg, 32:10.

29 ps. 59:11.

39 pg, 34:8,
BUPps. 117:2.

321 pg, 25:7.

531 ps. 109:21 (Nova Vulgata).
54 Gir. 35:26.

5 Matt. 5:7.



361 L,uuk. 6:36.

7 Ks. Joh. 8:1-11; Luuk. 15:11-32;
Luuk. 15:1-7; Matt. 18:21-35; Luuk.
7:11-17.

381 2. Moos. 22:26.
# Hepr. 4:16.

9 pyh& Ambrosius, Expositio
Evangelii secundum Lucam, 7 (PL 15,
1540).

41 Klemens Aleksandrialainen,
Paedagogus, 3,1, 1,5 (PG 8, 556).

421 1Im. 3:20.
431 ps. 127:1.
4419 Kor. 4:10.

3 Gaudium cum pace, emendationem
vitae, spatium verae poenitentiae,
gratiam et consolationem Sancti
Spiritus, perseverantiam in bonis
operibus, tribuat nobis omnipotens et



misericors Dominus, Amen.
(Breviarium Romanum, rukous
messuun valmistautumiseksi)

461 Ks. 1. Kor. 9:22.
47 Ks. 1. Moos. 1:26.
“81 Toh. 14:6.

1 Matt. 5:16.

501 T yuk. 21:28.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
fi-fi/article/adventti-ja-kristityn-
kutsumus/ (18.1.2026)


https://opusdei.org/fi-fi/article/adventti-ja-kristityn-kutsumus/
https://opusdei.org/fi-fi/article/adventti-ja-kristityn-kutsumus/
https://opusdei.org/fi-fi/article/adventti-ja-kristityn-kutsumus/

	Adventti ja kristityn kutsumus
	1. Kristityn kutsumus*
	Apostolit olivat tavallisia ihmisiä
	On aika herätä unesta
	Jumalan laupeus
	Ihmisen antautuminen Jumalan rakkauteen
	Kuolettumisen suola
	Usko ja järki
	Adventin tuoma toivo


