
opusdei.org

Vabaduse suunas

Paradoksaalselt, „loobudes oma
vabadusest armastuse pärast,
oleme me võimelised armastma
rohkem, andma end
täielikumalt ja saame selle
tagajärjel vabamaks.” Artikkel
kristlikkust elust.

07.02.2017

„Ei ole paremat teadmisest, et me
oleme Jumala orjad armastuse
pärast. Sest sel hetkel me lakkame
olemast orjad, meist saavad sõbrad,
lapsed. Ja just siin ilmneb erinevus:
me astume väärikatele tegemistele



maailmas vastu samasuguse kirega,
samasuguse innuga nagu kõik teised,
ent rahuga hingepõhjas. Oleme ka
vasturääkivuste korral rõõmsad ja
tüüned, sest me ei pane oma usaldust
mööduvasse, vaid sellesse, mis jääb
igaveseks püsima. Meie ei ole teenija,
vaid vaba naise lapsed (Gl 4: 31).” [1]

On paradoksaalne, et vabadus
saavutab oma täiuse siis, kui see
valib teenimise. Seevastu viib
absoluutse, piirideta ning Jumalast ja
teistest inimestest iseseisva vabaduse
otsing raha, võimu, edu ja teiste
iidolite kummardamiseni, mis –
ehkki esmapilgul atraktiivsed – on
põgusad ja väärtusetud.

„Inimolendi vabadus on piiratud
olendi vabadus ning on seetõttu
iseeneses piiratud. Me võime seda
omada üksnes jagatud vabadusena,
vabaduse osaduses: üksnes siis, kui
me elame õigel viisil, ühes teistega ja



üksteise jaoks, saab vabadus
kasvada.” [2]

Me vajame teisi inimesi mitte üksnes
selle pärast, mida meie nendelt
saame, vaid ka sellepärast, et me
oleme loodud andma. Ei saa olla
isiklikku kasvamist, mis ei sõltuks
meid ümbritsevate inimeste
vajadustest. Mees kasvab teenides
oma naist ja lapsi, ning samamoodi
on naise puhul; advokaadid täidavad
oma ametit, et teenida oma kliente ja
kodanike ühist hüvet; haiged
annavad end arstide kätte ja arstid
peavad teenima oma patsiente... Sest
kumb on suurem, kas see, kes istub
lauas, või see, kes teenib? Eks see, kes
istub lauas? Ent mina olen teie seas
nõnda nagu see, kes teenib. [3]

See teenistus, mida Kristus oma
jüngritelt palub, ei seisne lihtsalt
millegi andmises, vaid enese
andmises, oma vabaduse mängu
panemises. Nagu kirjutab paavst



Benedictus XVI oma esimeses
entsüklikas: „Minu sügav isiklik
osavõtmine teiste hädadest ja
kannatustest saab minu enese
olemuse jagamiseks nendega: et
minu kink ei osutuks alandamise
allikaks, ei pea ma teistele andma
mitte seda, mis on minu oma, vaid
seda, mis ma ise olen; ma pean ise
olema oma kingis.” [4]

Enese täielik andmine, iseenese
totaalne alistamine, on lihtsalt oma
vabaduse alistamine: sellest
loobumine armastuse pärast.
Loobudes oma vabadusest armastuse
pärast, oleme me võimelised
armastma rohkem, andma end
täielikumalt ja saame selle tagajärjel
vabamaks. Eneseandmine toob kaasa
selle, et anname, seejuures midagi
kaotamata ja saame andmise läbi
veel enam juurde.

 Kui meie vabadus on täielikult hoiul
Jumalas, ilma ühegi tagatiseta peale



meie soovi otsida ja täita Tema
tahtmist, siis see, mis me sellest
saame, on meie samastumine
Kristusega. Ja me saame oma
vabaduse tagasi sügavamal tasemel:
sügav lapseseisuslik vabadus, mida
ei saa takistada ükski jõud ega
olukord. Tema pärast olen ma
minetanud kõik selle ja pean seda
pühkmeiks, et saada kasuks Kristust
ja et mind leitaks tema seest. [5]

Otsides Kristust

„Kõigile meestele ja naistele on
usaldatud ülesanne meisterdada oma
enda elu.” [6] Iga üks saab teha oma
elust armastuse meistriteose, mis
sisaldab kordaminekuid ja
ebaõnnestumisi, mil pole lõpuks
tähtsust. Mis siiski loeb, on mitte
kaotada silmist majakat, meie elu
mõtet, Teda, kelles meie süda
rõõmutseb, [7] kes üksi suudab täita
meie võime armastada, kelle poole



me tahame suunata oma vabaduse
terviklikult ja täielikult.

Meie erilised valikud nagu oma
ameti valimine ja täitmine, ajaplaani
seadmine, suurte või väikeste
kohustuste võtmine, on suunatud
lõpuks hüve poole, mida igatsetakse
selle enda pärast ja mitte millegi
muu tarvis. See hüve, mida me
igatseme absoluutsel viisil, on see,
mis defineerib meie olemist rohkem,
kui miski muu.

 See annab meie väikestele
igapäevategevustele peamise mõtte,
juhib meie spetsiifilist käitumist ja
on kriteeriumiks otsuste tegemisel,
kui me kahtleme, mida me peaksime
või ei peaks tegema. Lühidalt, nagu
ütles püha Toomas tsiteerides püha
Augustinust, on ainult kaks hüve,
mida me võime võtta absoluutidena
ja kõigi meie ülejäänud tegevuste
juhtidena: Jumala au või meie endi
enesehinnang. „Just nagu armastuses



Jumala vastu on Jumal ise see
lõppeesmärk, mille poole on
korrapäraselt seatud kõik, mis on
õigesti armastatud, nii leiame ka
armastuses iseenda suurepärasuse
vastu teise lõppeesmärgi, mille poole
on samuti kõik asjad korrapäraselt
seatud; sest see, kes otsib küllust
rikkuses, tarkuses, aus või mõnes
teises hüves, otsib neis kõigis iseenda
suurepärasust.” [8]

Üksnes Jumal saab anda meie
eesmärkidele ja tegevustele tõeliselt
ühtse mõtte. „Sa oled meid teinud
Enda jaoks ja rahutu on meie süda,
kuni ta ei puhka Sinus.” [9] Nendes
püha Augustinuse sõnades avaldub
loodud vabaduse päritolu ja siht, mis
on korraga nii kingitus, kui ka
ülesanne. Jumal on andnud meile
vabaduse, et me võiksime saavutada
oma eksistentsi täiuse; ja see täius on
selle tulemus, et oleme valinud
Jumala Armastuse, otsides Tema



tahet oma igapäevaelu suurtes
otsustes ja väikestes sündmustes.

Evangeeliumi kirjakoht rikkast
noormehest näitab, kuidas inimese
elu suund on tema isiklike valikute
tulemus. See noormees tõukub oma
südame küsimustest otsimaks teed
tõelise õnne juurde. Ta ei taha
leppida vähemaga ja nõnda küsib ta
Temalt, kes saab anda talle lõpliku
vastuse: Jeesus Kristuselt. „ Hea
Õpetaja, mida tehes ma päriksin
igavese elu?” [10]

Meie Issanda vastus on sama
põhimõtteline nagu küsimus ise.
Esmalt toob Ta välja teed, mis on
ühtimatud sellega, mida noormees
otsib: ära riku abielu, ära tapa, ära
varasta, ära anna valetunnistust,
austa oma isa ja ema!” [11] Seejärel
näitab Ta kätte tee tõelise rahu ja
rõõmuni: „Kui sa tahad olla täiuslik,
siis mine müü oma varandus ja anna



vaestele, ja siis on sul aare taevas,
ning tule, järgne mulle!” [12]

Need sõnad näitavad, kui
teisejärguline oli kõik see, millele
noormees oli senimaani oma mured
keskendanud. Tema vabadus seisis
vastamisi ootamatu alternatiiviga,
kutsega laiendada oma elu
silmapiiri. Asi polnud selles, et ta
oleks elanud kurja elu; vastupidi, tal
oli kõrge sotsiaalne ja kõlbeline
prestiiž ning tema vanemad ja
õpetajad olid kahtlemata tema üle
uhked. Kuid ta ei tundnud rahulolu
ja igatses millegi muu järele ning
seepärast pöördus ta Õpetaja poole.

Ent kui Jeesus avab talle täiesti uue
panoraami, vaikib ta. Ta teab, et
„heal Õpetajal” on õigus, veel enam
olles kuulnud neid salapäraseid
sõnu, milles laseb Jeesus aimata oma
jumalikkust : „Miks sa nimetad mind
heaks? Ei ole hea keegi muu kui üks –
Jumal. ” [13] Vaatamata kõigele



sellele, ei ole tal seda vajalikku
vabadust, et anda end täielikult
Jumala käsutusse. Inimlik
ettevaatlikkus, hirm kaotada midagi
hinnalist ning võib-olla ka vajadust
turvatunde järele, ajendavad teda
kinni hoidma sellest, mis tal juba on,
asjatus lootuses, et ehk leiab ta õnne
pürgimata nõnda kõrgele, nagu
palub Jeesus. Riskimata oma
positsiooni, hea nime, raha – lühidalt
–, iseenda kaotamisega.

Kui me tahame teha head, ent meil
pole palju armastust, siis on raske
leida õiget teed. Öeldes seda püha
Risti Johannese sõnadega: „Need, kes
otsivad Jumalat omaenda eelistustest
kinni hoides, otsivad Teda pimeduses
ja pimeduses ei leia nad Teda.” [14]
Meie mõistus muutub
komplitseerituks „vale
vabandustega” [15] ja me ei suuda
teha midagi head või lükkame seda
edasi. Kui meie armastus ei ole
piisavalt tugev, et panna meid



tahtma teha seda, mida tahab Jumal,
siis leiame me selle mitte-tegemiseks
palju vabandusi.

Noormehe süda ei leidnud rahu, sest
ühegi inimese süda ei rahuldu
pooliku mõõduga. Ja ta lahkus
kurvastades. [16]

Pöördudes tagasi Kristuse
juurde

Püsivus armastuses ei tähenda
pingsat võitlust, et mitte kunagi
ebaõnnestuda. Purjelaevad ei järgi
tavaliselt sirget joont, et sadamani
jõuda, kuid kasutavad igasugust tuult
ja muudavad suunda, et tagasi
kursile saada.

Tähtis on teada, kuhu me tahame
minna ja püsida ärgas. Me peame
oma vabaduse korduvalt alistama,
eriti, kui me saame aru, et me oleme
hakanud teenima „teist isandat”. [17]
Kui me ei taha ära kaduda, peame



me uurima endi käitumist oma
kutsumuse valguses – see on nagu
jumalik „majakas”, mis juhib meie
vabadust. „Seepärast on
möödapääsmatu, et me oleksime
valmis uuesti alustama, kohtama –
elu uutes olukordades – valgust,
esimese pöördumise tõuget. Ja see on
põhjus, miks peame end ette
valmistama sügava
süümejuurdlusega, paludes abi
Issandalt, et võiksime paremini
tunda Teda ja tunneksime paremini
ka iseennast. Kui tahame uuesti
pöörduda, siis teist teed ei ole.” [18]

Rõõmutus on üks nendest märkidest,
mis hoiatavad meid, kui meie tahe on
kaotamas suunatust Jumala poole.
Püha Vaimu valgusega oleme me
võimelised avastama, millele meie
süda kinnistub ja parandama, mis
vajab parandamist.

Tähendamissõna kadunud pojast on
autentne juht teel pöördumise poole.



Alguspunktiks on hetk, mil poeg saab
aru oma materiaalsest ja eriti
vaimsest vaesusest – oma
rõõmutusest. Seistes silmitsi faktiga,
et ta on kuritarvitanud oma
lapselikku vabadust, hakkab ta oma
olukorda objektiivselt vaatlema. Ta
vaatab iseenda südamesse: „ in se
autem reversus ”, ta jäi mõttesse, [19]
kartmata ära tunda valusat tõde.

Talle avanes vaade näljast,
üksindusest, kurbusest ja armastuse
puudusest. Ta küsis endalt, kuidas oli
ta sellisesse olukorda jõudnud. Ta
oleks võinud süüdistada selles halba
õnne või näljahäda, mida sealne
piirkond kannatas. Kuid selle asemel
on tal julgust vastutada omaenda
tegude eest. Tema on see, kes on
ustavuse oma isa vastu vabalt
vahetanud illusoorse õnne vastu. Ta
oli langenud selle idee ohvriks, et
talle õiguse järgi kuuluv vara – tema
isa pärandus – võiks rahuldada tema
igatsuse hea elu ja isikliku täiuse



järele. Tema tahe oli kinnitatud tema
enda väikestele aaretele: tema
ambitsioonidele, meelelahutusele,
ajale, meelelisusele, laiskusele.

Tugev arusaamine oma vaesusest on
see, mis paneb teda reageerima,
nähes, kui abitu on ta omapäi, kuidas
ilma isata on ta määratud julma
orjusesse. Kui palju palgalisi on mu
isal ja neil on leiba küllalt, aga mina
suren siin nälga! [20] Mu isa maja:
Jumala püha Kirik, see „väike osa”
Kirikust, mis on Opus Dei... Ta on
kaotanud hirmu asju nende õigete
nimedega kutsuda ja kontakt tõega
temast endast, seab ta teele vabaduse
suunas: tõde vabastab teid . [21]

Vaadates näkku oma olukorra
reaalusele, hakkab igatsus oma Isa
järele temas kasvama ja ta alustab
teekonda kodu poole. Me peame elus
üha uuesti koju tagasi pöörduma,
sest seal leiame me end taas ja
avastame uuesti, et oleme Jumala



lapsed. „Kodu” on ka meie
südametunnistus, meie sisemine
pelgupaik. Ja kadunud poeg, kes oli
nõudnud seda, millele tal oli õigus,
näeb nüüd paljast tõde iseenda kohta
ja ütleb lahti kõigist oma õigustest: 
Ma tõusen ja lähen oma isa juurde ja
ütlen talle: „Isa, ma olen pattu teinud
taeva vastu ja sinu ees, ma ei ole
enam väärt, et mind su pojaks
hüütaks! Pea mind nagu üht oma
palgalistest!” Ja ta tõusis ja asus teele
oma isa juurde. [22]

Teekond koju toob endaga
pöördumise rõõmu. Meeleparandus
avab lootuse ukse ja otsus tagasi
minna suunab meie vabaduse jälle
selle tõelise eesmärgi – armastuse –
poole. Kohtumine Isaga ületab kõik
ootused. Meie vaene inimsüda –
alandatud oma ebaõnnestumistest –
leiab end olevat ääreni täidetud
Armastuse lõpmatu halastusega. Aga
kui ta alles kaugel oli, nägi isa teda ja
tal hakkas hale ning ta jooksis ja



langes poja kaela ja andis talle suud.
[23]

Vabadus saab küpseks armastusega
Jumala vastu. Lapseseisusele omast
vabadust ei mõõdeta vigade ja
õnnetumiste nimistu põhjal. Meie
vead muutuvad õnnestumisteks –
võimalusteks rohkem armastada –
siis, kui me neid parandame ja
palume andestust, usaldades
täielikult Jumala halastust.

Me peame õppima uuesti alustama,
püha Josemaría käe järgi: „Oma
südames te tunnete nagu mina enda
omas, et me peame pidevalt
võitlema. Südametunnistust
läbiuurides olete kindlasti märganud
– minuga juhtub seda samuti: andke
andeks need viited minu isikule, aga
kui ma teiega räägin, juurdlen ma
koos Jumalaga oma hingevajaduste
üle –, et pidevalt tuleb ette väikseid
tagasilangemisi ning aeg-ajalt näib
teile, et need on tohutud, kuna nad



näitavad selgelt kas armastuse,
pühendumise, ohvrimeelsuse või
peenetundelisuse puudumist.
Õhutage ennast meeleparandusele ja
siirale patukahetsusele, kuid palun
ärge kaotage hingerahu.” [24]

„Palun ärge kaotage hingerahu”: see
liigutav, isalik üleskutse on
ühendatud kutsega patukahetsusele,
mis on meie südametunnisuse
sisevaatluse kõige olulisem osa. Püha
Josemaría avas meile oma hinge, et
anda edasi omaenda kogemust
Jumala lapseks olemisest.

Nüüd kogeb ta Taevast rõõmu ja saab
tugevamalt osa Jumala isadusest.
Palugem temalt eestkostet jõudmaks
rahuliku, lapseliku patukahetsuseni,
paludes tal õpetada meid tegema
kahetsevat südametunnistuse
sisevaatlust, mis ei võtaks meilt ära
meie rahu, vaid pigem tugevdaks
seda. Iga kahetsustegu on uus algus.
Millist rahu annab meile teadmine,



et selles elus võivad isegi kaotused
olla võiduvõimalused!

Elades Kristuses

Püha Johannes kirjeldab
Ilmutusraamatus lugematut
rahvahulka trooni ja Talle ees
seismas, valgetesse rüüdesse
riietatuna, palmioksad käes. [25]
Palm on rõõmu ja võidu sümbol:
rõõm Jumala kummardamisest ja
nende võit, kes austavad Teda
igavesti. Kasutades samasugust
kujundit võiksime öelda, et see
vabaduse „palm” leidub vabaduse
suunamises Jumala poole, kuni see
saavutab lõpliku pühaduse võidu.

 Kuidas võime me seda ülimat võitu
saavutada? Teine Vatikani
kirikukogu õpetab: „Kuna patt on
kahjustanud inimese vabadust, siis
saab ta üksnes Jumala armu abiga
viia sellise suhte Jumalaga täielikku
kooskõlla.” [26]



Sellepärast saatis Jumal oma Poja,
kes on tulnud meile abiks, et teha
meid osalisteks Tema võidust Ristil
ja, et anda meile võimalus vastu
võtta Püha Vaimu and. Meie vabadus
võideti kätte Kolgatal. „„Vabaduseks
on Kristus meid vabastanud” . Temas
osaleme me nüüd tões, mis meid
vabaks teeb . Meile kingiti Püha Vaim
ja „seal, kus on Issanda Vaim, on
vabadus” , õpetab püha Paulus. Juba
nüüd omame me „Jumala laste
auhiilguse vabadust.”” [27]

Jumal oli lubanud oma Valitud
Rahvale uue elu põhimõtte,
südamesse kirjutatud seaduse, mis ei
näitaks üksnes suunda, vaid annaks
neile tugevust järgida Jumala
armastuse teed . Ja ma annan teile
uue südame ja panen teie sisse uue
vaimu. Ma kõrvaldan teie ihust kivise
südame ja annan teile lihase südame.
Ma panen teie sisse oma Vaimu ja
teen, et te käite mu määruste järgi ja



peate mu seadusi ning täidate neid.
[28]

See lubadus on Püha Vaimu saatmise
läbi täide viidud: Jumala armastus on
välja valatud meie südamesse Püha
Vaimu läbi, kes meile on antud. [29]
Üksnes sellele elu põhimõttele
toetudes, saame me rajada elu, mis
on vabastatud isekuse orjusest:
vabade poegade ja tütarde elu. Sest 
kõik, keda iganes Jumala Vaim juhib,
on Jumala lapsed. [30]

Meie tahe peab toetuma meie
jumaliku lapseseisuse üleloomulikule
kaljule, mitte meie endi tugevuse
ebakindlale liivale. Siis võime me
tõusta kõrgemale omaenda
piirangutest, ületades takistused
alandlikkuse alusel, Jumala väega.
Tahe, mis on üleloomulikult hea,
võtab ette hea jumalikuks muutmise,
otsides, kuidas teha kõiges Jumala
Tahtmist.



Kuidas me selle saavutame?
Unustades ennast, Kristuse väega.
„Nii ma siis kiitlenmeelsamini oma
nõtrusest,” ütleb püha Paulus, „et
Kristuse vägi laskuks elama
minupeale. Seepärast mul ongi hea
meel nõtruses, vägivalla all,hädades,
tagakiusamistes ja ahistustes
Kristuse pärast, sestkui ma olen
nõder, siis ma olen vägev.” [31]

Meie jumaliku lapseseisuse
tunnetamine on realistlik
vundament meie vabadusele. See
õpetab meid uuesti alustama tõest
meie endi väiksuse kohta, mis on
samal ajal ülevus olla Jumala väga
armastatud laps ning toob rahu ja
optimismi meie võitlusesse. Jumala
lastena tunneme, et meid hoiab selle
Isa kõigeväelisus, kes armastab meid
meie vigadega, aidates samas meil
nende vastu võidelda ja juhtides
meid vabaduse suunas.

C. Ruiz



[1] Püha Josemaría. Jumala sõbrad,
35

[2] Paavst Benedictus XVI, 8.
detsembril 2005 peetud jutlus

[3] Lk 22: 27

[4] Paavst Benedictus XVI. Entsüklika
Deus Caritas Est, 34

[5] Fl 3: 8–9

[6] Paavst Johannes Paulus II. Kiri
kunstnikele 4.04.1999, 2

[7] Vrd Ps 33: 21

[8] Püha Toomas Aquinost, De Malo,
q. 8, a. 2, c.

[9] Püha Augustinus. Pihtimused, I, 1,
1

[10] Lk 18: 18



[11] Lk 18: 20

[12] Mt 19: 21

[13] Lk 18: 19

[14] Püha Risti Johannes. Cántico
Espiritual, 3, 3

[15] Püha Josemaría. Jumala sõbrad,
35

[16] Mt 19: 22

[17]Vrd Lk 16: 13

[18] Püha Josemaría. Kui Kristus on
möödumas, 58

[19] Lk 15: 17

[20] Idem

[21] Jh 8: 32

[22] Lk 15: 18–20

[23] Lk 15: 20



[24] Püha Josemaría. Jumala sõbrad,
13

[25] Vrd Ilm 7: 9–10

[26] Teine Vatikani kirikukogu.
Pastoraalne konstitutsioon Gaudium
et Spes, 17

[27] Katoliku Kiriku katekismus ,
1741. Gl 5: 1; Jh 8: 32; 2Kr 3: 17; ja Rm
8: 21.

[28] Hs 36: 26–27

[29] Rm 5: 5

[30] Rm 8: 14

[31] 2Kr 12: 9–10

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/vabaduse-suunas/
(17.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/vabaduse-suunas/
https://opusdei.org/et-ee/article/vabaduse-suunas/

	Vabaduse suunas
	Otsides Kristust
	Pöördudes tagasi Kristuse juurde
	Elades Kristuses


