opusdei.org

Usu edasiandmine

(D

Perekond on lapse iseloomu ja
isiksuse aas ja see, kus juurdub
armastus Jumala vastu.

11.03.2017

Iga laps on Jumala usaldusavaldus
vanematele, andes nende hoolde
poja voi titre, kes on kutsutud
igavesele dnnele. Usk on parim, mida
vanemad saavad oma lastele edasi
anda. See on ainus asi, mis on
tOeliselt tahtis, sest see on see, mis
annab meie elule pohitdhenduse. Ja
Jumal el anna kunagi ulesannet,



varustamata meid selle taitmiseks
vajalike vahenditega. Seepéarast pole
peale perekonna tikski inimithendus
paremini varustatud selleks, et
kindlustada usu juurdumine lapse
sudames.

Isiklik tunnistus

Lapse uleskasvatamine katoliiklikus
usus seisneb rohkemas, kui pelgalt
selle Opetuse selgeks tegemises; see
nouab ka eluviisi edasiandmist.
Ehkki Jumala Sdna on mdjus
iseeneses, on Jumal tahtnud
kasutada selle levitamisel inimliku
tunnistuse vahendust. Evangeelium
on teiste jaoks veenev, kui ndhakse,
et seda elatakse. See kehtib eriliselt
laste puhul, kes ei tee hasti vahet
sellel, kes ja mida raagib — veel enam
siis, kui see, kes rdagib, on nende isa
vOi ema. Ent, kui nad nidevad oma isa
vO0i ema palvetamas, on sel nende
jaoks uisna eriline tdhendus ja
vaartus.



Seepérast on vanematel lastele usu
edasiandmisel koik eelised. Rohkem
kui sdnu, ootab Jumal neilt, et nad
oleksid oma usku elades vagad ja
jarjekindlad. Vanemate isiklik
tunnistus peaks olema kogu aeg
ilmne, andes lastele eeskuju
loomulikult, ilma igasuguse
naitemanguta. ,Las nad ndevad teid
palvetamas. Seda ndgin ma oma
vanemaid tegemas ja see on
kirjutatud mu sidamesse. Et kui teie
lapsed jouavad minu ikka,
meenutaksid nad heldimusega oma
ema ja isa, kes sundisid neid tksnes
oma eeskuju ja naeratusega, andes
neile dpetust siis, kui vaja, tiutuks
muutumata.”[1]

Vahel on lastel vaja ndha tiksnes seda
roomu, mis on nende vanematel
peale pihil kaimist, et usk votaks
nende siudames kindlama koha.
Laste vastuvotuvoimet ei tohiks
kunagi alahinnata. Nad tunnevad
oma vanemaid vaga hasti, nii seda,



mis on neis halba, kui seda, mis on
hea, ning koik, mis vanemad teevad
vOi tegemata jatavad, on nende jaoks
sonum, mis nende arengut
positiivselt vOi negatiivselt mdjutab.

Benedictus XVI on sageli rohutanud,
et pohjalikud muutused
institutsioonides ja inimestes pole
mitte Opetlaste ja vOoimurite, vaid
puhakute teene: ,Ajaloo
keerdkaikudes on olnud just
puhakud need tdelised
umberkujundajad, kes on nii sageli
tostnud inimkonna véalja neist
hémaraist orgudest, kuhu on oht
pidevalt tagasi vajuda, ning toonud
valgust millal iganes vaja.”[2]

Midagi sarnast toimub
perekondades. Muidugi, vanemad
peavad leidma usu edasi andmiseks
parimad pedagoogilised vahendid ja
otsima selle efektiivseks 0Opetamiseks
vajalikku ettevalmistust. Kuid asja
vOti peitub vanemate endi



pingutuses puihakuks saada. Isiklik
puhadus toob endaga voime leida
parim viis usu 6petamiseks.
»~Kogemus néitab koigis kristlikes
kogukondades, kui head tulemused
on sellisel — kodusoojuses tehtud,
loomulikus ja tleloomulikus -
sissejuhatuses vagadusellu. Lapsed
opivad seadma Jumala oma
kiindumustes esikohale. Nad dpivad
ndgema Jumalat kui oma Isa ja
Maarjat kui ema ning dpivad
vanemate eeskujul palvetama. Sel
viisil on kerge ndha, milline imeline
apostolaat on vanematel ning, et neil
on kohus elada taisvaartuslikku
kristlikku palveelu, et nad saaksid
oma armastust Jumala vastu lastele
edasi anda, mis on midagi enamat
kui neid lihtsalt dpetada.”[3]

Usalduse ja sopruse 6hkkond
Tanapaeval ndeme me ka sellist

reaalsust, et paljud noored inimesed
— eriti teismeeas —-ndrgenevad oma



usus, kui neid proovile pannakse.
Selliste kriiside péaritolu voib olla
véga erinev: paganliku keskkonna
surve; sobrad, kes naeruvaaristavad
teiste religioosseid veendumusi;
Opetaja, kes annab edasi ateistlikku
maailmavaadet voi viahendab Jumala
tahtsust. Kuid sellised kriisid
muutuvad tosiseks uiksnes siis, kui
need, kes neid labi elavad, ei ole
voimelised oma stiiddameid abi
saamiseks Oigetele inimestele avama.

On tahtis, et vanemad edendaksid
oma lastega usalduslikku atmosfaari
ja oleksid alati valmis neile aega
puhendama. ,Lapsed - isegi need,
kes on torksad ja sdonakuulmatud -
igatsevad alati seda lahedust, seda
vennalikkust oma vanematega.
Kusimus on usalduses. Vanemad
peaksid oma lapsed sdpruses tles
kasvatama, jadtmata kunagi muljet, et
nad neid ei usalda. Nad peaksid
andma lastele vabadust ja dpetama
neid seda isikliku vastutustundega



kasutama. Vanematel on parem lasta
end monikord ,lollitada”, sest
usaldus, mida nad on ules naidanud,
paneb ise lapsed selle
kuritarvitamise parast piinlikust
tundma - nad parandavad ennast.
Teisest kiljest, kui lastel pole
vabadust, kui nad néaevad, et keegi
neid ei usalda, kalduvad nad alati
oma vanemaid petma.”[4] Ka ei ole
mingit vajadust selle nduande
rakendamiseks oodata, kuni lapsed
noorukikka jouavad, sest see on
kasulik koguni viga vaikestele
lastele.

Lastega vestlemine on - lisaks sellele,
et see on vdga nauditav — parim viis
nendega tdelise sopruse loomiseks.
Kui kahel inimesel on omavahel
usalduslik suhe, siis on nende vahel
loodud sild, mis holbustab sidame
avamist ja vaevadest ning muredest
raakimist, mis on omakorda hea
iseenda paremaks
tundmadppimiseks. Kuigi on tosi, et



sellise laheduse saavutamine on
teatud eas keerulisem kui teises,
peaksid vanemad alati putidma
saada ,,oma laste sopradeks —
sopradeks, kellega nad tahaksid
jagada oma kartusi, kes kuulaksid
nende probleeme, kes aitaksid neid
tohusal ja meeldival moel.”[5]

Sellises sopruse atmosfaaris saavad
lapsed kuulda Jumalast meeldival ja
ligitbmbaval viisil. See nduab, et
vanemad votaksid aega, mida veeta
oma lastega ja seda, et see oleks
»Kvaliteetaeg.” Lapsed peaksid
tajuma, et vanemad tunnevad toelist
huvi nende murede vastu ning on
valmis omaenda probleemid nende
pdarast korvale jatma. Seega peavad
vanemad valmis olema telerit voi
arvutit valja lulitama — vdi oma
tdhelepanu sellest selgelt dra
poorama — kui poeg voi tutar tuleb
ning tahab rddkida millestki, mis
teda vaevab. Vanemad peavad olema
valmis kdrpima toole puhendatud



aega, et neil oleks aega, mida veeta
oma perekonnaga; otsima voimalusi
vaba-aja tegevusteks, mis
holbustavad perekonna omavahelist
suhtlemist jne.

Vabaduse moistatus

Seal, kus on tdeline vabadust, ei tee
inimesed alati seda, mis on neile
parim vdi seda, mida me nende
suunas tehtud joupingutusi
arvestades lootnud oleksime. Vahel
teeme me asju hasti, aga valja
kukuvad ikkagi halvasti, vihemalt
nailiselt. Kui nii juhtub, pole métet
selles ennast v0i teisi suudistada.
Parim vastus sellele, on koguda
kogemusi, et olla ndonda voimeline
Opetama paremini kui kunagi varem
ja aidata teistel sedasama teha. Siin
pole mingit voluvalemit. Igatihel on
oma olemise viis ning asjadele oma
isiklik vaade ja hinnang. Sama kehtib
ka laste puhul, kes elavad kull



sarnastes tingimustes, kuid kel on
taiesti erinevad huvid ja tundlikkus.

Kuid see erinevus pole takistuseks;
pigem avardab see kasvatuslikke
silmapiire. Uhelt poolt laseb see
kasvatusel isikliku suhte osaks saada,
kaugel stereotuitipidest. Teisalt soosib
laste kalduvuste ja iseloomude
mitmekesisus kasvatuslike meetodite
varieeruvust. Seetdttu, ehkki usutee
on koigist voimalikest koige
isiklikum, sest see holmab inimese
sligavaimat tuuma ja tema suhet
Jumalaga, saame me aidata igatuhel
see tee ette votta. Kui me motiskleme
oma isiklikus palves hoolikalt iga
lapse olemisviisi tile, annab Jumal
meile valgust, et tdhusalt tegutseda.

Rohkem kui strateegia vOi programm
on usu edasiandmine pingutus, et
aidata igal inimesel avastada Jumala
plaan tema eluks. Me tahame aidata
igatihel ise leida see, milles nad
peaksid end parandama ja muutma.



Sest on rohkem kui selge, et ise me
kedagi muuta ei saa: teised
muutuvad, sest nad tahavad.

Moned konkreetsed punktid

Moned aspektid, mis on usu edasi
andmiseks vaga olulised, voiksid olla
siin mainitud. Voib-olla kdigepealt
vagaduselu perekonnas, lahedus
Jumalaga palves ja sakramentides.
Kui vanemad ei ,peida”, isegi
tahtmatult, seda valdkonda oma elus,
avaldub suhe Jumalaga tegude
kaudu, mis teevad Tema kohaolu
perekonnas tajutavaks loomulikul
viisil, mis austab laste autonoomiat.
Soogipalve lausumine, koos
noorematega hommiku- ja
Ohtupalvete lugemine, neid oma
kaitseingli poole poorduma ja
Jumalaema vastu vaikeseid
kiindumuse marke ilmutama
Opetamine on konkreetsed viisid
edendamaks lastes vagaduse voorust,



andes neile kaasavara, mis voib neid
saata kogu elu.

Teine tahtis vahend on doktriin.
Vagadus ilma Opetuseta on kergesti
haavatav intellektuaalsete rinnakute
poolt, mis saavad lastele osaks kogu
nende elu jooksul. Nad vajavad
uksikasjalikke ja praktilisi teadmisi
apologeetikast. Muidugi on ka siin
tahtis arvesse votta eakohaseid
asjaolusid. Usna tihti on
kommentaarid mone aktuaalse
teema vO0i raamatu kohta vanematele
heaks voimaluseks lastele dpetust
edasi anda; voi on lapsed ise need,
kes haaravad initsiatiivi ja
poorduvad kiisimustega vanemate
poole. Nooremate laste puhul on
katehheesid koguduses voi koolis
vanemate jaoks ideaalne voimalus
uhes lastega tile vaadata, mida nad
on Oppinud, voi Opetada neile
huvipakkuval moel kindlaid punkte
katekismusest, mis voivad olla
vahele jadnud. Lugupidamine ja



armastus, mida vanemad Kiriku
Opetuste suhtes ules naitavad,
aitavad lastel moista Jeesuse Opetuse
omandamise tahtsust.

Veel iiks votmeaspekt on aidata
voorustel lastes juurduda. Kui
vagadus ja Opetus ei kdi koos
tugevate inimlike voorustega, siis
peegeldavad laste motted ja tunded
nende eluviisi, mitte seda, mida usust
valgustatud maoistus. Vooruste
kujundamine nduab enesedistsipliini
tihtsuse rohutamist, rasket t6od,
suuremeelsust ning méddukust.
Nende vadartuste tihtesulamine tdstab
inimese kdrgemaks lihahimudest ja
teeb moistuse selgemaks, vaimseid
reaalsusi paremini hoomavaks.
Vanemad, kes kasvatavad oma
lapsed tles tdelise distsipliinita —
utlemata neile kunagi ,,ei”, vaid
puudes selle asemel taita kdik nende
ootused - sulgevad nonda l6puks
nende hinge uksed.



Selline tleolevalt armulik hoiak laste
suhtes — kuigi voib ndida, et see
vorsub armastusest — on sageli
lihtsalt soov sdasta end pingutustest
kasvatada last tohusalt, seada piirid
nende isudele, Opetada neile
kuulekust ning kannatlikkust. Ja
kuna ihad, mida edendab tarbimine,
on iseeneses rahuldamatud, juhivad
nad nende ohvriks langedes
kapriisse ja enesekeskse elustiilini,
eneseotsingute keerdkaikudesse, mis
toob endaga alati kaasa inimlike
vooruste ja teiste parast mure
tundmise defitsiidi. Kasvamine
sellises maailmas, kus koik kapriisid
rahuldatakse, lammatab vaimse elu
ja voib muuta eneseandmise ning
puhendumise peaaegu voimatuks.

Lopuks peame me arvestama
nuudisaegse thiskonna survet, sest
see vOib olla vagagi veenev. Me koik
teame vagas perekonnas tles
kasvanud lapsi, kelle on usust eemale
kiskunud keskkond, millega nad pole



olnud valmis silmitsi seisma.
Seepérast tuleb vanematel hoolega
valida, kus lapsed hariduse
omandavad ning aidata luua voi
otsida kohti, mis edendavad usus ja
voorustes kasvamist. Vanemate roll
siin on sarnane sellele, mis toimub
aias. Me pole need, kes panevad
taimed kasvama, aga me saame
tagada vajaliku vaetise ja vee ning
sobiva keskkonna.

Kord andis pitha Josemaria nou
rithmale vanematele: ,Arge varjake
oma vagadust. Tegutsege
ausameelselt. Siis nad Opivad ja teie
lastest saab teie kiipsuse ning eakuse
kroon ja room.”[6]

A. Aguilo

[1] Puha Josemaria. Kohtumine,
Retamar, Madrid, 28.oktoober 1972



[2] Benedictus XVI. Kone
Ulemaailmse Noortepéeva
palvevigiilial Kolnis, 20. augustil 2005

[3] Puha Josemaria. Vestlused, 103
[4] Ibid., 100

[5] Puha Josemaria. Kui Kristus on
moodumas, 27

[6] Puiha Josemaria. Kohtumine,
Pozoalbero, Jerez de la Frontera, 12.
november 1972

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/usu-edasiandmine-i/
(21.01.2026)


https://opusdei.org/et-ee/article/usu-edasiandmine-i/
https://opusdei.org/et-ee/article/usu-edasiandmine-i/

	Usu edasiandmine (I)
	Isiklik tunnistus
	Usalduse ja sõpruse õhkkond
	Vabaduse mõistatus
	Mõned konkreetsed punktid


