
opusdei.org

Usu edasiandmine
(I)

Perekond on lapse iseloomu ja
isiksuse ääs ja see, kus juurdub
armastus Jumala vastu.

11.03.2017

Iga laps on Jumala usaldusavaldus
vanematele, andes nende hoolde
poja või tütre, kes on kutsutud
igavesele õnnele. Usk on parim, mida
vanemad saavad oma lastele edasi
anda. See on ainus asi, mis on
tõeliselt tähtis, sest see on see, mis
annab meie elule põhitähenduse. Ja
Jumal ei anna kunagi ülesannet,



varustamata meid selle täitmiseks
vajalike vahenditega. Seepärast pole
peale perekonna ükski inimühendus
paremini varustatud selleks, et
kindlustada usu juurdumine lapse
südames.

Isiklik tunnistus

Lapse üleskasvatamine katoliiklikus
usus seisneb rohkemas, kui pelgalt
selle õpetuse selgeks tegemises; see
nõuab ka eluviisi edasiandmist.
Ehkki Jumala Sõna on mõjus
iseeneses, on Jumal tahtnud
kasutada selle levitamisel inimliku
tunnistuse vahendust. Evangeelium
on teiste jaoks veenev, kui nähakse,
et seda elatakse. See kehtib eriliselt
laste puhul, kes ei tee hästi vahet
sellel, kes ja mida räägib – veel enam
siis, kui see, kes räägib, on nende isa
või ema. Ent, kui nad näevad oma isa
või ema palvetamas, on sel nende
jaoks üsna eriline tähendus ja
väärtus.



Seepärast on vanematel lastele usu
edasiandmisel kõik eelised. Rohkem
kui sõnu, ootab Jumal neilt, et nad
oleksid oma usku elades vagad ja
järjekindlad. Vanemate isiklik
tunnistus peaks olema kogu aeg
ilmne, andes lastele eeskuju
loomulikult, ilma igasuguse
näitemänguta. „Las nad näevad teid
palvetamas. Seda nägin ma oma
vanemaid tegemas ja see on
kirjutatud mu südamesse. Et kui teie
lapsed jõuavad minu ikka,
meenutaksid nad heldimusega oma
ema ja isa, kes sundisid neid üksnes
oma eeskuju ja naeratusega, andes
neile õpetust siis, kui vaja, tüütuks
muutumata.”[1]

Vahel on lastel vaja näha üksnes seda
rõõmu, mis on nende vanematel
peale pihil käimist, et usk võtaks
nende südames kindlama koha.
Laste vastuvõtuvõimet ei tohiks
kunagi alahinnata. Nad tunnevad
oma vanemaid väga hästi, nii seda,



mis on neis halba, kui seda, mis on
hea, ning kõik, mis vanemad teevad
või tegemata jätavad, on nende jaoks
sõnum, mis nende arengut
positiivselt või negatiivselt mõjutab.

Benedictus XVI on sageli rõhutanud,
et põhjalikud muutused
institutsioonides ja inimestes pole
mitte õpetlaste ja võimurite, vaid
pühakute teene: „Ajaloo
keerdkäikudes on olnud just
pühakud need tõelised
ümberkujundajad, kes on nii sageli
tõstnud inimkonna välja neist
hämaraist orgudest, kuhu on oht
pidevalt tagasi vajuda, ning toonud
valgust millal iganes vaja.”[2]

Midagi sarnast toimub
perekondades. Muidugi, vanemad
peavad leidma usu edasi andmiseks
parimad pedagoogilised vahendid ja
otsima selle efektiivseks õpetamiseks
vajalikku ettevalmistust. Kuid asja
võti peitub vanemate endi



pingutuses pühakuks saada. Isiklik
pühadus toob endaga võime leida
parim viis usu õpetamiseks.
„Kogemus näitab kõigis kristlikes
kogukondades, kui head tulemused
on sellisel – kodusoojuses tehtud,
loomulikus ja üleloomulikus –
sissejuhatuses vagadusellu. Lapsed
õpivad seadma Jumala oma
kiindumustes esikohale. Nad õpivad
nägema Jumalat kui oma Isa ja
Maarjat kui ema ning õpivad
vanemate eeskujul palvetama. Sel
viisil on kerge näha, milline imeline
apostolaat on vanematel ning, et neil
on kohus elada täisväärtuslikku
kristlikku palveelu, et nad saaksid
oma armastust Jumala vastu lastele
edasi anda, mis on midagi enamat
kui neid lihtsalt õpetada.”[3]

Usalduse ja sõpruse õhkkond

Tänapäeval näeme me ka sellist
reaalsust, et paljud noored inimesed
– eriti teismeeas –nõrgenevad oma



usus, kui neid proovile pannakse.
Selliste kriiside päritolu võib olla
väga erinev: paganliku keskkonna
surve; sõbrad, kes naeruvääristavad
teiste religioosseid veendumusi;
õpetaja, kes annab edasi ateistlikku
maailmavaadet või vähendab Jumala
tähtsust. Kuid sellised kriisid
muutuvad tõsiseks üksnes siis, kui
need, kes neid läbi elavad, ei ole
võimelised oma südameid abi
saamiseks õigetele inimestele avama.

On tähtis, et vanemad edendaksid
oma lastega usalduslikku atmosfääri
ja oleksid alati valmis neile aega
pühendama. „Lapsed – isegi need,
kes on tõrksad ja sõnakuulmatud –
igatsevad alati seda lähedust, seda
vennalikkust oma vanematega.
Küsimus on usalduses. Vanemad
peaksid oma lapsed sõpruses üles
kasvatama, jätmata kunagi muljet, et
nad neid ei usalda. Nad peaksid
andma lastele vabadust ja õpetama
neid seda isikliku vastutustundega



kasutama. Vanematel on parem lasta
end mõnikord „lollitada”, sest
usaldus, mida nad on üles näidanud,
paneb ise lapsed selle
kuritarvitamise pärast piinlikust
tundma – nad parandavad ennast.
Teisest küljest, kui lastel pole
vabadust, kui nad näevad, et keegi
neid ei usalda, kalduvad nad alati
oma vanemaid petma.”[4] Ka ei ole
mingit vajadust selle nõuande
rakendamiseks oodata, kuni lapsed
noorukikka jõuavad, sest see on
kasulik koguni väga väikestele
lastele.

Lastega vestlemine on – lisaks sellele,
et see on väga nauditav – parim viis
nendega tõelise sõpruse loomiseks.
Kui kahel inimesel on omavahel
usalduslik suhe, siis on nende vahel
loodud sild, mis hõlbustab südame
avamist ja vaevadest ning muredest
rääkimist, mis on omakorda hea
iseenda paremaks
tundmaõppimiseks. Kuigi on tõsi, et



sellise läheduse saavutamine on
teatud eas keerulisem kui teises,
peaksid vanemad alati püüdma
saada „oma laste sõpradeks –
sõpradeks, kellega nad tahaksid
jagada oma kartusi, kes kuulaksid
nende probleeme, kes aitaksid neid
tõhusal ja meeldival moel.”[5]

Sellises sõpruse atmosfääris saavad
lapsed kuulda Jumalast meeldival ja
ligitõmbaval viisil. See nõuab, et
vanemad võtaksid aega, mida veeta
oma lastega ja seda, et see oleks
„kvaliteetaeg.” Lapsed peaksid
tajuma, et vanemad tunnevad tõelist
huvi nende murede vastu ning on
valmis omaenda probleemid nende
pärast kõrvale jätma. Seega peavad
vanemad valmis olema telerit või
arvutit välja lülitama – või oma
tähelepanu sellest selgelt ära
pöörama – kui poeg või tütar tuleb
ning tahab rääkida millestki, mis
teda vaevab. Vanemad peavad olema
valmis kärpima tööle pühendatud



aega, et neil oleks aega, mida veeta
oma perekonnaga; otsima võimalusi
vaba-aja tegevusteks, mis
hõlbustavad perekonna omavahelist
suhtlemist jne.

Vabaduse mõistatus

Seal, kus on tõeline vabadust, ei tee
inimesed alati seda, mis on neile
parim või seda, mida me nende
suunas tehtud jõupingutusi
arvestades lootnud oleksime. Vahel
teeme me asju hästi, aga välja
kukuvad ikkagi halvasti, vähemalt
näiliselt. Kui nii juhtub, pole mõtet
selles ennast või teisi süüdistada.
Parim vastus sellele, on koguda
kogemusi, et olla nõnda võimeline
õpetama paremini kui kunagi varem
ja aidata teistel sedasama teha. Siin
pole mingit võluvalemit. Igaühel on
oma olemise viis ning asjadele oma
isiklik vaade ja hinnang. Sama kehtib
ka laste puhul, kes elavad küll



sarnastes tingimustes, kuid kel on
täiesti erinevad huvid ja tundlikkus.

Kuid see erinevus pole takistuseks;
pigem avardab see kasvatuslikke
silmapiire. Ühelt poolt laseb see
kasvatusel isikliku suhte osaks saada,
kaugel stereotüüpidest. Teisalt soosib
laste kalduvuste ja iseloomude
mitmekesisus kasvatuslike meetodite
varieeruvust. Seetõttu, ehkki usutee
on kõigist võimalikest kõige
isiklikum, sest see hõlmab inimese
sügavaimat tuuma ja tema suhet
Jumalaga, saame me aidata igaühel
see tee ette võtta. Kui me mõtiskleme
oma isiklikus palves hoolikalt iga
lapse olemisviisi üle, annab Jumal
meile valgust, et tõhusalt tegutseda.

Rohkem kui strateegia või programm
on usu edasiandmine pingutus, et
aidata igal inimesel avastada Jumala
plaan tema eluks. Me tahame aidata
igaühel ise leida see, milles nad
peaksid end parandama ja muutma.



Sest on rohkem kui selge, et ise me
kedagi muuta ei saa: teised
muutuvad, sest nad tahavad.

Mõned konkreetsed punktid

Mõned aspektid, mis on usu edasi
andmiseks väga olulised, võiksid olla
siin mainitud. Võib-olla kõigepealt
vagaduselu perekonnas, lähedus
Jumalaga palves ja sakramentides.
Kui vanemad ei „peida”, isegi
tahtmatult, seda valdkonda oma elus,
avaldub suhe Jumalaga tegude
kaudu, mis teevad Tema kohaolu
perekonnas tajutavaks loomulikul
viisil, mis austab laste autonoomiat.
Söögipalve lausumine, koos
noorematega hommiku- ja
õhtupalvete lugemine, neid oma
kaitseingli poole pöörduma ja
Jumalaema vastu väikeseid
kiindumuse märke ilmutama
õpetamine on konkreetsed viisid
edendamaks lastes vagaduse voorust,



andes neile kaasavara, mis võib neid
saata kogu elu.

Teine tähtis vahend on doktriin.
Vagadus ilma õpetuseta on kergesti
haavatav intellektuaalsete rünnakute
poolt, mis saavad lastele osaks kogu
nende elu jooksul. Nad vajavad
üksikasjalikke ja praktilisi teadmisi
apologeetikast. Muidugi on ka siin
tähtis arvesse võtta eakohaseid
asjaolusid. Üsna tihti on
kommentaarid mõne aktuaalse
teema või raamatu kohta vanematele
heaks võimaluseks lastele õpetust
edasi anda; või on lapsed ise need,
kes haaravad initsiatiivi ja
pöörduvad küsimustega vanemate
poole. Nooremate laste puhul on
katehheesid koguduses või koolis
vanemate jaoks ideaalne võimalus
ühes lastega üle vaadata, mida nad
on õppinud, või õpetada neile
huvipakkuval moel kindlaid punkte
katekismusest, mis võivad olla
vahele jäänud. Lugupidamine ja



armastus, mida vanemad Kiriku
õpetuste suhtes üles näitavad,
aitavad lastel mõista Jeesuse õpetuse
omandamise tähtsust.

Veel üks võtmeaspekt on aidata
voorustel lastes juurduda. Kui
vagadus ja õpetus ei käi koos
tugevate inimlike voorustega, siis
peegeldavad laste mõtted ja tunded
nende eluviisi, mitte seda, mida usust
valgustatud mõistus. Vooruste
kujundamine nõuab enesedistsipliini
tähtsuse rõhutamist, rasket tööd,
suuremeelsust ning mõõdukust.
Nende väärtuste ühtesulamine tõstab
inimese kõrgemaks lihahimudest ja
teeb mõistuse selgemaks, vaimseid
reaalsusi paremini hoomavaks.
Vanemad, kes kasvatavad oma
lapsed üles tõelise distsipliinita –
ütlemata neile kunagi „ei”, vaid
püüdes selle asemel täita kõik nende
ootused – sulgevad nõnda lõpuks
nende hinge uksed.



Selline üleolevalt armulik hoiak laste
suhtes – kuigi võib näida, et see
võrsub armastusest – on sageli
lihtsalt soov säästa end pingutustest
kasvatada last tõhusalt, seada piirid
nende isudele, õpetada neile
kuulekust ning kannatlikkust. Ja
kuna ihad, mida edendab tarbimine,
on iseeneses rahuldamatud, juhivad
nad nende ohvriks langedes
kapriisse ja enesekeskse elustiilini,
eneseotsingute keerdkäikudesse, mis
toob endaga alati kaasa inimlike
vooruste ja teiste pärast mure
tundmise defitsiidi. Kasvamine
sellises maailmas, kus kõik kapriisid
rahuldatakse, lämmatab vaimse elu
ja võib muuta eneseandmise ning
pühendumise peaaegu võimatuks.

Lõpuks peame me arvestama
nüüdisaegse ühiskonna survet, sest
see võib olla vägagi veenev. Me kõik
teame vagas perekonnas üles
kasvanud lapsi, kelle on usust eemale
kiskunud keskkond, millega nad pole



olnud valmis silmitsi seisma.
Seepärast tuleb vanematel hoolega
valida, kus lapsed hariduse
omandavad ning aidata luua või
otsida kohti, mis edendavad usus ja
voorustes kasvamist. Vanemate roll
siin on sarnane sellele, mis toimub
aias. Me pole need, kes panevad
taimed kasvama, aga me saame
tagada vajaliku väetise ja vee ning
sobiva keskkonna.

Kord andis püha Josemaría nõu
rühmale vanematele: „Ärge varjake
oma vagadust. Tegutsege
ausameelselt. Siis nad õpivad ja teie
lastest saab teie küpsuse ning eakuse
kroon ja rõõm.”[6]

A. Aguiló

[1] Püha Josemaría. Kohtumine,
Retamar, Madrid, 28.oktoober 1972



[2] Benedictus XVI. Kõne
Ülemaailmse Noortepäeva
palvevigiilial Kölnis, 20. augustil 2005

[3] Püha Josemaría. Vestlused, 103

[4] Ibid., 100

[5] Püha Josemaría. Kui Kristus on
möödumas, 27

[6] Püha Josemaría. Kohtumine,
Pozoalbero, Jerez de la Frontera, 12.
november 1972

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/usu-edasiandmine-i/
(21.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/usu-edasiandmine-i/
https://opusdei.org/et-ee/article/usu-edasiandmine-i/

	Usu edasiandmine (I)
	Isiklik tunnistus
	Usalduse ja sõpruse õhkkond
	Vabaduse mõistatus
	Mõned konkreetsed punktid


