
opusdei.org

Usku edasi andes

“Usu edasiandmine
postmodernistlikul ajal:
perekonnas ja perekonna
kaudu”, on lahkunud Jutta
Burggrafi (1952–2010), Navarra
Ülikooli Teoloogia Teaduskonna
professori, loengu pealkiri.

05.06.2017

Sissejuhatus.
I. Hetkeolukord: 1.
Postmodernismi ajastu. 2.
Hoiak kultuurimuutuste suhtes.
II. Kõneleja isiksus: 1. Olla ja
näida. 2. Kristlase identiteet ja

• 
• 

• 



ehedus. 3. Selgus. 4. Armastus
ja usaldus.
III. Usust rääkides: 1. Ühine
otsing. 2. Kõigilt õppimine. 3.
Inimese soovide ja vajaduste
tõsiselt võtmine. 4.
Keskendumine peamisele. 5.
Selge ja lihtne keel. 6.
Eksistentsiaalne keel.
Lõppsõna.

Sissejuhatus

Rääkigem usu edasiandmisest. Ma
pean silmas lastele, lähedastele,
sõpradele, naabritele ja kolleegidele:
kõigile, kes võivad sisse astuda
rõõmsasse ja külalislahkesse majja,
mis on avatud kõigile inimestele
olenemata oludest, nahavärvist või
uskumustest. Me tahame vestelda
kõigiga nagu õpetas meile Püha

• 

• 



Josemaría, Opus Dei asutaja, kellele
me nii palju võlgneme.

Ma tahan alustada meie mõtiskelu
stseeniga, mille esitas Nietzsche
rohkem kui sada aastat tagasi. Oma
raamatus “Lõbus teadus” pani see
läbinägelik filosoof hullumeelse
hüüdma: “Ma otsin Jumalat! Ma otsin
Jumalat!...Kuhu on Jumal läinud?”…
Ma ütlen teile. “Jumal on surnud! Ja
meie oleme ta tapnud! ... Kõige
püham ja vägevam maailmas, on
meie pistodade läbi verest tühjaks
jooksnud.”… Siis jäi hull vait ja
vaatas jälle oma publikut; ka nemad
olid vait ja vaatasid hämmingus
üksteist. Lõpus viskas ta oma laterna
põrandale, nii et see purunes
kildudeks ja kustus ... “Ma olen
tulnud liiga vara,” ütles ta siis, “minu
aeg ei ole veel tulnud. See
suursündmus on ikka veel tulemas
ega ole veel jõudnud inimeste
kõrvu.”[1]



Täna, sada aastat hiljem, võime me
kinnitada, et see “suursündmus” on
jõudnud enamike kaasaegsete
inimeste kõrvu, kelle jaoks pole
“Jumal” midagi rohkemat kui üks
tühipaljas sõna. Võiks öelda, et
tänapäeval valitseb “religioosne
kirjaoskamatus”, ignorantsus isegi
meie usu põhiideede suhtes.[2]

Mõned on küsinud, et kas laps, kes ei
tunne sõna “aitäh”, saab kunagi olla
tänulik, sest keel mitte üksnes ei
väljenda, mida ma mõtlen, vaid ka
sisaldab seda. Igal juhul määratleb
see seda sügavalt. Seda võib näha,
kui vaadelda erinevaid keeli.
Rääkida hiina või prantsuse keelt, ei
tähenda lihtsalt ühe sõna vahetamist
teise vastu, vaid teiste mentaalsete
struktuuride olemasolu ja maailma
nägemist vastavalt iga paiga
olukorrale. Näiteks on mõnedel
Siberi hõimudel sõna “lumi” kohta
väga palju erinevaid sõnu (olenevalt
sellest, kas see on valge või hall, kõva



või pehme, värske või vana), samas
kui Araabia riikides on neil terve
rida vasteid sõnale “hobune”. Seda
meeles hoides võib mõista Karl V
ütlust: “Ma olen nii palju kordi
inimene, kuivõrd palju keeli ma
räägin.”

Mis puutub religiooni, siis võime
kokkuvõtteks öelda: kui ma elan
sekulariseerunud maailmas ja mul
pole usu keelest halli aimugi, siis on
inimlikult võimatu kristlaseks saada.

I. Hetkeolukord

Kui me tahame usust rääkida, peame
me meeles pidama meid ümbritsevat
keskkonda. Me peame teadma
tänapäeva meeste ja naiste tundeid –
ühes nende kahtluste ja
kimbatustega –, mis on meie endi
tunded, kahtlused ja kimbatused.



1. Postmodernismi ajastu

Üldiselt on meil palju iidoleid,
näiteks nagu tervis, “kehakultus”, ilu,
edu, raha või sport; kõik need võivad
saada teatud olukordades uue
religiooni tunnused. Chesterton on
öelnud: “Kui inimesed lõpetavad
Jumalasse uskumise, siis ei ole nii, et
nad ei usu mitte midagi – nad usuvad
kõike.” Ja tõesti, mõnikord tundub, et
ükskõik mis on usutavam kui kristlik
tõde. Minu õpilased õigus- ja
keemiateaduskondadest räägivad
heatahtlikult Kristuse
“reinkarnatsioonist” (mis toimus
2000 aastat tagasi). Paistab, et sõna
“reinkarnatsioon” on neile palju
tuttavam kui “inkarnatsioon”. See
võib viidata budismi ja hinduismi
mõjule Läänes. Miks tunnevad nad
selle suhtes nii tugevat tõmmet?
Tundub, et on igatsus eksootilise ja
“liberaalse”, millegi “religioon a la
carte’i” sarnase järele. Ei otsita tõde,
vaid seda, mis mulle meeldib, mis



mulle sobib: natuke Buddhat, natuke
Šivat, natuke Naatsareti Jeesust.

Möödunud aegadel peeti elu
protsessiks. Tänapäeval aga peetakse
elu turismiks: ei ole pidevust, üksnes
pidevusetus; me reisime ilma
kindlaksmääratud suunata. Tee peal
nähtud autol seisnud silt ütleb kõik:
“Ma ei tea, kuhu ma lähen, kuid ma
tahan jõuda sinna kiiresti”. Uuemas
kirjanduses loeme me “kaasaegsest
selgusetusest” ja “olevikulisest
kaosest”.

“Kaasaegne inimene on mustlane,”
on teine, mida öeldakse, ja öeldakse
õigusega. Tal ei ole kodu: tal võib olla
maja oma ihulike vajaduste jaoks,
kuid mitte oma hinge tarvis. Puudu
on turvalisusest ja suundumusest
ning liiga palju on üksildust. Seega
pole ime, et õnne otsitakse vahetutest
naudingutest või ehk aplausist. Kui
inimest ei armastata, tahab ta
vähemalt olla kiidetud.



Võib-olla oleme me kõik harjunud
mitte mõtlema või vähemalt asju
mitte lõpuni läbi mõtlema. See on
see, mida kutsutakse nõrgaks
mõtlemiseks. Me elame ajal, kus meil
on paremad vahendid kui kunagi
varem, ent eesmärgid on olnud üsna
hägused.

Samas võime me avastada tõelise
“nälja sisemise maailma järele” nii
kirjanduses kui kunstis, muusikas ja
ka filmides. Üha rohkem inimesi
otsivad mõnd vaikuse ja
kontemplatsiooni kogemust. Samas
on nad pettunud kristluses, millest
mõeldakse – paljudes keskkondades
–, et see pole muud kui range
“bürokraatlik institutsioon” oma
ettekirjutuste ja karistustega.

Teised põgenevad Kiriku eest
vastupidistel põhustel: kristlik
jutlustamine näib neile liiga
“pealiskaudne”, liiga “kerge”, ilma
tugeva aluse ja karmide nõueteta.



Need inimesed ei otsi seda, mis on
“liberaalne”, vaid mis “sisendab
kindlustunnet”. Nad tahavad, et neile
öeldaks absoluutse kindlusega,
milline on tee lunastuseni ja et teine
inimene nende eest mõtleks ja
otsustaks. Siit leiame suure turu
sektidele.[3]

Me elame multikultuursetes
ühiskondades, kus me võime jälgida
samaaegselt aset leidmas kõige
vastuolulisemat fenomeni. On neid,
kes püüavad kõike, mis meiega ja
maailmas toimub, kokku võtta ühe
sõnaga: postmodernism. See termin
osutab muutuvale olukorrale: aeg,
mis tuleb pärast modernismi ja enne
uut ajastut, mida me veel ei tea (New
Age’i järgijad on selle nime
omastanud: nende sõnul oleme me
juba selles uues ajastus, kuid – nagu
mina seda näen – on see vale: nad on
lihtsalt “postmodernistlikud”).



Postmodernism on piiratud ajastu,
mis näitab modernismi
läbikukkumist. Seda võib võrrelda
sõjajärgse perioodiga – keeruline aeg
pärast sõda –, mis on ettevalmistus
millekski uueks. Ja seda võib ühtlasi
võrrelda ka operatsioonijärgse
perioodiga, mil inimene kosub pärast
operatsiooni, enne kui ta oma
tavaliste tegevuste juurde naaseb.

Tõepoolest näib, et me elame läbi
muutuste perioodi: me siseneme
inimkonna uude ajajärku. Ja uued
asjad nõuavad uusi lähenemisi kõnes
ja tegevuses.

2. Hoiak kultuurimuutuste
suhtes

Kuidas peaksime me selles
murrangus usust rääkima? Esmalt
saavad meid aidata mõned
reflektsioonid Romano Guardinilt.
Need ei ole kaotanud kübetki oma
väärtusest. Oma Kirjades Como järve



äärest, rääkis see suur kristlik
kirjanik oma murest kaasaegse
maailma suhtes. Näiteks osutab ta
meie tehislikule eluviisile; ta kirjutab
manipulatsioonidest, millele me
igapäevaselt avatud oleme, ta tegeleb
traditsiooniliste väärtuste
puudumistega ja selle ereda
valgusega, mis tuleb meile
psühhoanalüüsist... Olles kirjeldanud
kaheksas pikas kirjas tõeliselt
meeleheitlikku panoraami, muudab
ta raamatu lõpus ootamatult oma
hoiakut. Üheksandas ja viimases
kirjas lõpetab ta “täieliku jah’iga”
sellele maailmale, milles elamine on
olnud tema saatus. Ta selgitab
üllatunud lugejale, et see on just
täpselt see, mida palub Jumal
igaühelt meist. Kultuuriline muutus,
mille tunnistajaks me oleme, ei peaks
viima kristlasi üldisesse kimbatusse.
[4] See ei ole õige, et kõikjal, kuhu me
vaatame, näeme me murelikke
inimesi, kes igatsevad möödunud
aegu. Sest see on Jumal ise, kes



tegutseb kõigis muutustes. Me peame
olema valmis kuulama ja lubama Tal
ennast kujundada.[5]

Kes iganes tahab mõjutada
praeguseid aegu, peab armastama
seda maailma, milles me elame. Ta ei
tohi vaadata nostalgiliselt või
allaheitlikult minevikku, vaid peaks
omaks võtma positiivse hoiaku
käesoleva ajaloolise momendi
suhtes. Ta peab aktsepteerima uusi
tingimusi, mis toovad endaga rõõme
ja muresid ning tervikliku eluviisi.
“Kogu maailma ajaloos on vaid üks
tähtis tund – see praegune,” ütleb
Bonhoeffer. “Kes põgeneb olevikust,
põgeneb Jumala tunni eest.”[6]

Tänapäeval näeb inimene erinevaid
sündmusi maailmas sellisel viisil, mis
erineb eelmiste põlvkondade omast
ja ka reageerib teistsuguste
tunnetega. Just sel põhjusel on nii
oluline osata kuulata.[7] Head
teoloog loeb sama palju



Evangeeliumit kui ta loeb ajalehte,
sirvib ajakirju või interneti lehekülgi,
näidates üles huvi ja sümpaatiat
meie maailma vastu.[8] Ja ta teab, et
teda ümbritsevate meeste ja naiste
südamed ning meeled on need, kus
ta võib leida Jumala palju elavamal
kujul, kui teooriates ja mõtisklustes.

Mentaliteedimuutused kutsuvad
meid väljendama oma tundeid
varasemast erinevas vormis.[9]
Selles osas on öelnud üks kirjanik:
“Ma ei ole valmis kohandama oma
peamisi ideid, ükskõik kuidas ajad ka
muutuks. Kuid ma olen valmis
asetama kõik välised formulatsioonid
oma ajaga samale tasemele, lihtsalt
armastusest, mis mul on oma ideede
ning oma vendade vastu, sest kui ma
räägin surnud keeles või aegunud
fookusega, siis mataksin ma oma
ideed ega oleks võimeline kellegagi
suhtlema.”[10]



II. Kõneleja iseloom

Jumalast rääkides ei ole oluline
meeles pidada mitte üksnes
keskkonda, millest me end leiame.
Väga palju sõltub kõneleja
iseloomust: sest, kui me räägime, siis
me mitte üksnes ei vahenda midagi;
eelkõige me väljendame iseennast.
Keel on “meie vaimu peegel.”[11]

On olemas ka mitte-verbaalne keel,
mis käib koos meie sõnadega või
asendab neid. See on õhkkond, mille
me endi ümber loome, tavaliselt väga
väikeste asjade kaudu, nagu näiteks
südamliku naeratuse või väärtustava
pilguga. Kui inimkehas puuduvad
oligoelemendid, siis ehkki need on
väga väikesed, võib inimene nende
puudumisel tõsiselt haigestuda ja
surra. Analoogiliselt võime me
rääkida “oligoelementidest” teatud
keskkonnas, milleks on need
väikesed detailid – mida on raske
määratleda ja kindlasti võimatu



nõuda – mis võivad panna teisi end
vabalt, armastatuna ja hinnatuna
tundma.

1. Olla ja näida

Me peaksime mõningaid kaasaegseid
kommunikatsiooniteooriaid
tõsisemalt võtma (mis, muide,
väljendavad üksnes ilmselgeid
tõdesid). Need teooriad tuletavad
meile meelde, et inimesed ütlevad
meile rohkem selle kaudu, kes nad
on, kui selle kaudu, mida nad
ütlevad. Mõned teooriad ütlevad
isegi, et 80% või 90% sellest, mida me
kommunikeerime, väljendub mitte-
verbaalses vormis.

Veel enam, me edastame
teadvustatult üksnes väikest osa
kogu informatsioonist ja kõik muu
teadvustamatult: väljanägemise,
näoilmete, käte kasutamise ja teiste
žestide, hääletooni ja kogu kehakeele
kaudu. Keha paljastab meie siseelu,



see “tõlgib” emotsioonid ja
püüdlused, huvid ja pettused,
suuremeelsuse ja ahastuse, viha ja
meeleheite; armastust, palumist,
allaandmist ja võitu; see petab harva.
Püha Augustinus räägib “kõikidele
rahvastele loomupärasest
keelest.”[12]

Teised tajuvad sõnumit teadvuslikul
viisil samuti üksnes osaliselt ja
saavad rohkem teada
teadvustamatult. Minu mällu on
sööbinud üks kindel situatsioon, mis
tõestab seda väga selgelt. Kui ma
töötasin ühes institutsioonis, kus ma
hoolitsesin haigete ja üksildaste
inimeste eest, sisenes ühel päeval
patsiendi tuppa keegi vastutav isik,
kes rääkis väga lahkelt ja jagas talle
kõiksuguseid hellitusi. Kuid kui see
inimene ruumist lahkus, tunnistas
patsient, et ta oli tundnud selle
inimese suhtes tugevat
vastumeelsust. Miks? Oma sealse töö
tõttu olin ma õppinud, et see visiidi



teinud inimene pigem põlgas seda
patsienti. Ta püüdis seda varjata,
kuid see väljendus teadvustamatult.
Ja patsient – nagu oligi oodata – oli
sellest täiesti teadlik.

See tähendab, et ei piisa
naeratamisest ja meeldiva mulje
jätmisest. Kui me tahame puudutada
teiste südameid, siis peame me
esmalt muutma omaenda südant.
Kõige tähtsamad õppetunnid annab
lihtsalt küpse ja armastava inimese
kohaolek. Muistses Hiinas ja Indias
oli kõige hinnatum mees see, kel olid
silmapaistvad vaimsed omadused. Ta
ei andnud edasi mitte üksnes
teadmisi, vaid ka sügavalt inimlikke
hoiakuid. Need, kes temaga kohtusid,
soovisid muutuda ja paremaks saada
– ja nad kaotasid hirmu olla
teistsugune.

On väga oluline mõista, eriti meie
päevil, et usk on väga inimlik ja väga
inimlikustav; usk loob õhustiku,



milles tunnevad kõik end vabalt,
armastades seda, kui neilt palutakse
anda parim, mis neil on. See tõde
väljendub paljude suurkujude elus,
alates püha apostel Johannesest,
Kalkutta ema Teresa ja püha
Josemaría Escriváni.

2. Kristlase identiteet ja
ehedus

Selleks, et Jumalast mõjusalt rääkida,
on vaja selget kristlikku identiteeti.
Võib-olla kõlab meie keel mõnikord
läägelt, sest me ei ole veel piisavalt
veendunud usu ilus ja selles suures
aardes, mis meil on ning me laseme
üldisel atmosfääril eneses kergesti
võimust võtta.

Kuid valgus tuleb enne pimedust
ning meie Jumal on igavesti Uus.
Mitte et inimesed arvaksid
originaalse kristluse
“vanamoodsaks” muutunud olevat;
see on see n-ö kodanlik kristlus, mis



neid eemale tõukab. “Kuid see
kodanlik kristlus ei ole tõeline
kristlus,” hoiatab Congar. “See on
üksnes kristluse inkarnatsioon
kodanlikku ühiskonda.”[13] See fakt
võimaldab meile selles, mis puutub
Jumalast rääkimisse, teatud määral
optimismi ja lootust.

Kristlane ei pea olema täiuslik, kuid
ta peab olema ehe. Inimesed saavad
aru, kas keegi on selles, millest ta
räägib, veendunud või mitte. Ühed ja
samad sõnad – näiteks, et Jumal on
Armastus – võivad kõlada triviaalselt
või erakordselt olenevalt sellest, mil
viisil need on öeldud. “See viis
oleneb inimese olemuse sügavikest,
kust need alguse saavad, ilma et tahe
oleks võimeline midagi tegema. Ja
imekauni ühildumise kaudu
saavutab see kuulaja sees
samasugused sügavused.”[14] Kui
keegi kõneleb tulenevalt rõõmust, et
ta on leidnud Jumala oma südame
sügavustes, võib ta olla võimeline



teisi oma sõna jõuga liigutama. Ta ei
pea olema suurepärane
kõnekunstnik. Ta peab lihtsalt
kõnelema sellise inimese
autoriteediga, kes elab – või püüab
praktiseerida – seda, mida ta räägib.
Ta annab edasi midagi oma
eksistentsi keskmest, kasutamata
kindlaksmääratud fraase või igavaid
sõnastusi.

Inimesed võtavad üle, justkui
osmoosi kaudu, nende inimeste
hoiakuid ja käitumisviise, kes neid
ümbritsevad. Ja nii võib kogu kristlik
tegevus olla kutse avada end
Jumalale, olenemata sellest, kas see
toimub otseses suhtes usuga või
mitte. Kuid see võib ka teisi
šokeerida ja siis kaotavad sõnad oma
tõelise tähenduse. Edith Stein
tunnistab, et ta kaotas oma juudiusu,
kui ta mõistis väikese tüdrukuna, et
tema vanemate vendade jaoks oli
paasapühade tähistamine üksnes



näitemäng ja nad ei uskunud seda,
mida nad ütlesid.

3. Selgus

Kristlane ei ole ennekõike “vaga”
inimene. Pigem on ta õnnelik
inimene, sest ta on leidnud oma
eksistentsi mõtte. Just sellepärast on
ta võimeline teistele edasi andma
armastust elu vastu, mis on nii
nakkav nagu ahastuski.

Tavaliselt ei ole see pöörane rõõm,
vaid rahulik selgus, mis on
nõndanimetatud “elu piinade” valu
omaksvõtmise vili. Teisi on vaja
veenda – peitmata omi raskusi –, et
elus ei ole ükski kogemus asjatu. Me
saame alati küpsuses kasvada, isegi
kui me oma rajalt maha veereme,
kõrbes ära eksime või tormi kütkesse
jääme. Gertrud von Le Fort ütleb, et
imed ei ole mitte üksnes päikselises
päevas, vaid need võivad olla ka
pimedas öös. “On olemas teatud



lilled, mis õitsevad üksnes kõrbes;
tähed, mida võib näha üksnes
väljaspool hoonestatud ala. Teatud
kogemusi Jumala armastusest saab
tunda üksnes siis, kui me leiame end
olevat täielikult mahajäetud,
peaaegu meeleheite äärel.”[15]

Kuidas saab keegi, keda pole kurbus
kunagi vaevanud, mõista ja
lohutada? On inimesi, kes olles väga
palju kannatanud, on muutunud
väga mõistvateks, südamlikeks,
vastuvõtlikeks ja väga tundlikeks
teiste inimeste kurvastuste suhtes.
Ühe sõnaga: nad on õppinud
armastama.

4. Armastus ja usaldus

Armastus stimuleerib seda, mis on
inimeses parim. Lahkes ja
vastuvõtlikus õhkkonnas
edendatakse suuri ideaale. Lapse
jaoks, näiteks, on tähtsam see, et ta
kasvaks eheda armastuse



atmosfääris ilma otseste viideteta
religioonile, kui “vagas” keskkonnas,
mis on pelgalt formaalne ja
kiindumusetu. Kui armastust ei ole,
siis on puudu tervisliku arengu
põhitingimused. Rauda ei saa
külmana vormida, kuid kui seda
kuumutada, saab sellele õrnalt kuju
anda.

Lapsed peaksid avastama armastuse
Jumala vastu oma vanemate kaudu.
[16] See nõuab “tegude keelt”;
elamist oma sõnumi vääriliselt.
Otsustavaks ei ole mitte õppetundide
andmine ja katekismuse õpetamine.
See tuleb hiljem. Kuid enne seda,
palju varem, on vaja harida maad, et
seeme võiks juurduda.

Oma elu esimestel aastatel teeb iga
laps põhjapaneva avastuse, mis on
tema iseloomu jaoks elulise
tähtsusega: kas “ma olen tähtis, ma
olen mõistetud ja armastatud” või
“ma olen tüliks ees, ma olen tüütu”.



Iga üks peab mingil viisil avastama
selle kogemuse armastusest, mida
Jesaja meile edasi annab: “Et sa mu
silmis oled kaunis ja auline ja et ma
armastan sind: vaata, ma olen
märkinud su oma peopesadesse.”[17]

Kui selline kogemus puudub, siis
võib juhtuda, et inimene ei saa
kunagi olema võimeline looma
püsivaid suhteid või tõsiselt töötama.
Ja mis peamine, ta leiab, et on
tõeliselt keeruline uskuda tõeliselt
Jumala armastusse: uskuda, et Jumal
on Isa, kes mõistab ja andestab, ning
et ta on oma poja heaolu pärast
õiglaselt nõudlik.[18] “Iga mehe ja
naise allakäigu lugu räägib meile
imelisest ja väärtuslikust, kõige
unikaalsemast lapsest, kel on palju
väärtuslikke omadusi, kuid kes ei
taju enam enese väärtust.”[19]
Hiljem on väga raske seda Jumala
armastusest rääkimise kaudu
parandada... Keegi on õigusega
öelnud: “Sinu teod teevad nii suurt



lärmi, et ma ei kuule, mida sa
räägid.”

Paljud inimesed ei ole olnud
võimelised seda “algupärast
enesekindlust” arendama. Ja kuna
neil ei ole seda, siis liiguvad nad
“algupärase ahastuse” atmosfääri.
Nad ei taha Jumalast midagi kuulda;
neil kujuneb välja hirmutunne ja
isegi õud kristluse suhtes. Seda
sellepärast, et nende jaoks on Jumal
üksnes karm kohtunik, kes karistab
ja hukka mõistab, isegi
meelevaldselt. Nad ei ole avastanud,
et Jumal on Armastus, kes annab
ennast ja kes on meie õnnest rohkem
huvitatud kui meie ise.

Seepärast on nii oluline teiste
võimetesse uskuda ja panna neid
endid neist aru saama. Mõnikord on
üsna jahmatav näha, kui palju
inimesed muutuvad, kui me
kohtleme neid nagu nad oleksid juba
need, kes nad võiksid olla. Paljud



mehed ja naised teavad, kuidas
innustada vaikse ja diskreetse
imetluse kaudu teisi paremad olema.
Nad sisendavad neisse teatud
enesekindlust, et neis on palju head
ja ilusat, mida neid on julgustatud ja
aidatud kannatlikkuse ja püsivusega
arendama.

Kui keegi teab, et ta on armastatud,
siis tekib tal teise suhtes rõõmus
kindlus ja ta hakkab end avama
suuremale intiimsusele. Usu
edasiandmine algab – igal tasemel –
mitte-verbaalsest keelest. See on
kiindumuse, mõistmise ja eheda
sõpruse keel.

III. Rääkides usust

Kui ma kedagi hästi tunnen, siis tean
ma ka tema kogemusi, tema valu,
tema lootusi. Ja kui see teadmine on
vastastikune, siis teab ka teine, mida
ma olen läbi elanud, mis paneb mind
kannatama ning mis annab mulle



lootust. Sõprus ei ole kunagi
ühepoolne. Vastastikuse mõistmise
õhkkonnas on lihtsam ükskõik
millest rääkida, sh ka usust.

1. Ühine otsing

Paljudel inimestel on kindel kristlik
identiteet, ent sellegipoolest ei
õnnestu neil kedagi veenda.
Tänapäeval on nii, et kui keegi on
mingisuguses tões liiga kindel, siis ei
võta keegi seda põhimõtteliselt vastu.
“Suuri narratiive” nagu ka “lõpliku
tõe esindajaid” on kalduvus eemale
tõugata, sest me teame väga selgelt,
et keegi ei saa kõike teada.
Kuuldakse, et on vaja ikka “alt”, mitte
“ülevalt” jutlustada – mitte kantslist,
“ignorantseid vaeseid” õpetada.
Tegelikult ei ole selleine käitumisviis
enam efektiivne ja võib-olla ei ole
kunagi olnudki.

Meenuvad paavst Johannes Paulus II
sõnad Vatikani II kirikukogu ajal.



Ühel kirikukogu täiskogu istungil
palus tollal veel noor piiskop Wojtyla
luba rääkida ja kritiseeris ootamatult
teravalt üht olulisemat dokumenti,
mis oli esitatud. Ta seletas, et see
projekt olevat sobilik üksnes
paberikorvi viskamiseks. Ta tõi välja
järgmised põhjused: “Selles esitatud
tekstis õpetab Kirik maailma. Ta
paneb end sellisesse positsiooni nagu
ta oleks maailmast kõrgem,
veendunud, et tema käes on tõde ja
nõudes, et maailm sellele kuuletuks.”
Kuid selline käitumine võib
väljendada ülimat ülbust. “Kirik ei
tohiks juhendada maailma
võimupositsioonist, vaid peab otsima
tõde ja autentseid lahendusi inimelu
rasketele probleemidele koos
maailmaga.”[20] See, mil viisil usku
esitatakse, ei tohiks teiste jaoks
kunagi takistuseks saada.



2. Kõigilt õppides

Meie päevil ei ole atraktiivne mitte
kindlus vaid siirus: parem on tuua
omaenda põhjendusi sellele, miks me
veendunult usume ja samas rääkida
ka sellega seotud kahtlustest ja
küsimustest.[21] Tegelikult seisneb
asi teise inimese poolt olemises ja
püüdluses temaga koos tõde leida.
Ma saan talle kindlasti palju anda,
kui mul on usku; kuid teised võivad
ka mulle palju õpetada.

Püha Toomas nendib, et iga inimene,
ükskõik kui ekslikud tema
veendumused ka ei oleks, omab
mingil viisil tõde: On võimalik leida
head ilma halvata, aga ei ole
võimalik leida halba ilma heata.[22]
Seega ei pea me edasi andma mitte
üksnes tõde, mida me Jumala armust
õppinud oleme, vaid me oleme ka
kutsutud sellesse üha enam süüvima
ning seda otsima kust iganes seda
võib leida – st kõikjalt. Näiteks on



väga rikastav kõneleda juutide või
moslemitega, sest seeläbi avanevad
alati uued silmapiirid. Tõde, pole
tähtis, kes seda ütleb, saab tulla
üksnes Jumalast.[23]

Kuna me, kristlased, ei hooma
täielikult oma usu kõiki rikkusi,
saame me (ja peaksime) teiste abil
edasi liikuma. Tõde ei omata kunagi
täiel määral. Lõppude lõpuks, tõde ei
ole “miski”, vaid “keegi”: see on
Kristus. See ei ole õpetus, mida me
omame, vaid Isik, kellel me laseme
ennast omada. See on protsess, millel
ei ole lõppu – järkjärguline
“vallutamine”.

3. Inimese vajaduste ja
soovide tõsiselt võtmine

Me võime endilt küsida: miks see või
teine ideoloogia nii paljusid inimesi
ligi tõmbab? Tavaliselt näitavad need
meie kaasaegsete sügavamaid soove
ja vajadusi (mis on ka meie soovid ja



vajadused). Reinkarnatsiooniteooria,
näiteks, kuulutab lootust tulevasse
ellu; transtsendentaalne
meditatsioon õpetab, kuidas inimene
võib end eraldada välistest ja
sisemistest häältest; ja skinheedid või
punkarid 1980ndatel (ja 1990ndatel)
aastatel, gootid 1990ndatel (ja
2000ndatel) aastatel ning tänapäeva
räpparid, pakuvad solidaarsust –
rühma kuulumise tunnet – mida
paljud noored oma perekonnast ei
leida.

Sellegipoolest pakub usk vastuseid,
mis on palju sügavamad ja
julgustavamad. See ütleb meile, et
me – ja eriti kristlased – oleme kõik
vennad, kutsutud koos eluteed
käima. Me ei ole kunagi üksi. Kui me
räägime Jumalaga palves – mida me
saame teha päeva igal hetkel – ei
eralda me endid teistest, vaid saame
ühendatud Temaga, kes armastab
meid selles maailmas kõige rohkem



ja kes on valmistanud meie jaoks elu
igaveses õnnes.

Kui meil õnnestub esitada seda
jumalikku müsteeriumi armastuse
võtmes, siis on lihtsam tänapäeva
inimeses huvi äratada. Seda on
proovitud arvestatav hulk kordi.[24]
Kristlik Jumal on Armastuse Jumal,
sest ta ei ole korraga mitte ainult Üks;
Ta on samal ajal Kolm. Kuna
armastus koosneb seostest “sinaga” –
andmise ja saamisega –, siis “üksik”
Jumal (vaid üks isik) ei saa olla
armastus. Keda saaks ta kogu igaviku
armastada? Üksikut Jumalat, kes
tunneb ja armastab iseennast, võib
pidada väga häirivaks olendiks.

Jumal, kes on Üks ja Kolm, on tõesti
Armastuse Jumal. Tema olemuses
avastame me elu kui vastastikuse
kingituse ja pühendumise. Isa annab
kogu oma armastuse Pojale; Teda on
kutsutud “Suureks Armastajaks”.
Poeg võtab armastuse vastu ja annab



selle tagasi Isale; Tema on see, kes ei
ütle Armastusele kunagi “ei”. Püha
Vaim on armastus nende kahe vahel;
või “con-dilectus” [kaas-armastatu],
nagu sõnastab selle Hugo püha
Victor: kuulutades avatud armastust,
millesse on kaasatud veel üks,
millesse ka meie kaasatud oleme.[25]

“Olla maailmas tähendab olla Jumala
poolt armastatud,” ütleb Gabriel
Marcel. Seepärast saab usklik tunda
end kaitstult ja turvaliselt. Ta võib
kogeda oma sügavaimate soovide
täitumist.

4. Keskendumine peamisele

Usust rääkides on oluline jääda
peamise juurde: Jumala suur
armastus meie vastu, Kristuse põnev
elu, Püha Vaimu salapärane
tegutsemine meie meeltes ja
südames... Me peame tagasi lükkama
selle, mida teevad need, kes soovivad
kristluse jõudu ära võtta: nad



taandavad usu moraalsusele ja
moraalsuse omakorda kuuendale
käsule. Igal juhul on oluline väga
selgeks teha, et Kirik on armastuse
poolt. Ja selleks, et kaitsta armastust,
ütleb ta “ei” kõigile seksuaalsuse
deformatsioonidele.

Benedictus XVI on otsustanud järgida
sama joont. Pärast 5. Ülemaailmset
Perekondade Kohtumist Valencias
andis ta intervjuu Vatikani raadiole.
Temalt küsiti: “Püha Isa, Te ei
kõnelenud Valencias ei abordist,
eutanaasiast ega samasooliste
abieludest. Kas see oli taotluslik?” Ja
paavst vastas: “Muidugi et oli...Kui
on nii vähe aega, siis ei saa kohe
negatiivsete asjadega alustada. Me
peame esmalt teadma, mis on see,
mida me tahame öelda, eks? Ja
kristlus...ei ole keeldude pundar,
vaid positiivne võimalus. Väga
oluline on seda taas näha, sest
tänapäeval on see arusaam
praktiliselt haihtunud. Palju öeldakse



selle kohta, mis ei ole lubatud ja
nüüd tuleb meil öelda: “Meil on
positiivne idee, mida me tahame
esitleda.” Kõigepealt, tähtis on
rõhutada, mida me tahame.”[26]

5. Selge ja lihtne keel

Kölnis õppides, pidin ma kord
valmistama pika ja keerulise
uurimuse ülikooli seminari jaoks.
Enne, kui ma selle õppejõule andsin,
näitasin ma seda ühele vanemale
kolleegile, kes luges seda huviga.
Hiljem andis ta mulle sõbraliku
nõuande, mida ma ei ole kunagi
unustanud: “See on hea,” ütles ta,
“aga kui sa tahad head hinnet saada,
siis pead sa ütlema sedasama, ent
palju keerulisemalt.”

Sellised me oleme. Me mõtleme
vahel, et see, mis on keeruline, näitab
intelligentsi ja me unustame, et
Jumal – kõrgeim tõde – on seejuures
täielikult lihtne. Usu keel räägib



sõnuseletamatutest reaalustest
lihtsalt viisil. “Ma tahaksin rääkida
pigem viis sõna oma mõistusega, et
ka teisi õpetada, kui kümme tuhat
sõna keeltega,” ütleb püha Paulus.
[27]

Selleks, et Püha Kolmainsuse
müsteeriumi meile arusaadavamaks
teha, võib kasutada võrkujusid (me
leiame lihtsates võrdumites rohkem
tõde kui suursugustes mõistetes). Üks
enim kasutatud võrdkuju on päike,
selle valgus ja soojus; või
purskkaevu, jõe ja mere oma –
võrdlus, mida hindasid Kreeka Isad
väga (kuna kirikuisad kasutavad
väga sageli võrdpilte, siis on nende
teoloogia alati kaasaegne).[28] Võib
rääkida ka lugusid, kasutada tsitaate
kirjandusest või isegi näiteid
filmidest. Vatikani II kirikukogu ajal
kutsuti eksperte üles arusaadavas
keeles rääkima: Heitkem siis –
sõnumi kuulutamises – kõrvale
veretu ja kuiv keel, kontseptualistlike



jaatuste liialdatud lahkamine, et
kasutada hoopis elavamat ja
konkreetsemat keelt, kooskõlas Piibli
ja muistsete kirikuisadega.
Loobugem kõikist üleliigsetest
sekundaarsetest argumentidest ühes
kõigega, mis on paljas uudishimu...
Kõnetada kedagi arusaamatus,
raskesti mõistetavas diskursuses ...
on teatud viisil solvav ning
lugupidamatu nii tõe kui ka inimese
vastu, kel on õigus neid mõista.[29]

Kui keegi ei saa aru, mida teine
inimene ütleb, siis ei saa ta
väljendada oma kahtlusi, ta ei saa ise
vabalt uurida. Ta peab sõltuma
teisest inimesest ja võib olla tema
poolt kergesti manipuleeritud.

6. Eksistentsiaalne keel

Samamoodi on sel teisel inimesel
õigus teada kogu tõde. Kui me
varjame üht osa usust, siis loome me
segaduse atmosfääri ja meist ei ole



tegelikult teisele abi. Daniélou ütleb
nii selgelt: “Põhitingimus siiraks
dialoogiks mittekristlasega on öelda:
“Ma olen kohustatud sulle ütlema, et
ühel päeval kohtud sa
Kolmainsusega.”[30]

Me peame selgitama teistele oma
usku nii täielikult ja nii selgelt kui me
saame.[31] Tegelikult areneb sel viisil
siirus kõigis inimsuhetes: me tahame,
et teised saaksid tundma meie
identiteeti, mis tähendab meie puhul
kristlikku identiteeti. See teine
inimene tahab teada, kes ma olen.
Kui me ei räägi ettevaatlikult kõigist
usu aspektidest, siis ei saa see
inimene meid vastu võtta sellistena
nagu me tegelikult oleme. Meie suhe
muutub üha pealiskaudsemaks,
valmistab üha rohkem pettumust ja –
varem või hiljem – laguneb.

Kuid me ei soovi teistele üksnes
omaenda eluprogrammist teada
anda. Me soovime julgustada teisi



olema Kristuse särava kuju poolt
armastatud ja vallutatud.

See on koht, kus väljendub usu keele
eksistentsiaalne ja dünaamiline
iseloom, mis kutsub teisi vähehaaval
sisenema kristlikkusse ellu, mis on
dialoog ja intiimne vastavus
armastusele ning samal ajal suur
seiklus, “ususeiklus”.

Lõppsõna

Uskuda Jumalat tähendab kõndida
koos Jeesus Kristusega – kesk kõiki
neid võitlusi, mis meile ette võivad
tulla – Isa maja poole.[32] Kuid selle
jaoks pole pingutusest suurt kasu ja
jutlustest veel vähem. Meie keel on
väga piiratud. Usk on kingitus
Jumalalt ja niisamuti selle areng. Me
saame kutsuda teisi seda paluma,
alandlikult ülevalt poolt, koos
meiega. Jumalast rääkimise mõte on
meie jaoks juhatada kõiki Jumalaga
rääkima. Isegi Nietzsche, kes võitles



kristluse vastu mitmed kümnendeid,
komponeeris oma elu lõpus
muljetavaldava poeemi “Tundmatule
Jumalale”, mida võib pidada tõeliseks
palveks:

“Tule tagasi, kõigi oma piinadega!

Oh tule tagasi, viimse üksildase
juurde!

Kõik mu pisarate ojad

suubuvad sinu poole

ja mu südame viimne leek –

põleb su poole üles!

Oh, tule tagasi, Mu tundmatu Jumal!

Mu valu! Mu viimne... õnn!”[33]

[1] F. Nietzsche. Lõbus teadus (1887).
Palma de Mallorca 1984, nr 255



[2] Vrd J. Flynn’I avaldatud statistika.
Religioosne kirjaoskamatus. Zenit,
03.05.2007

[3] Vrd M. Guerra. Historia de las
religiones, Pamplona 1980, vol 3

[4]  Vrd Vatikani II kirikukogu.
Pastoraalne konstitutsioon Gaudium
et Spes (=GS), nr 4

[5]  R. Guardini. Cartas del lago de
Como. San Sebastian 1957

[6]  D. Bonhoeffer. Predigten,
Auslegungen, Meditationen I. 1984, lk
196-202

[7]  Vrd Y. Congar. Situación y tareas
de la teología de hoy. Salamanca 1970

[8]  Kirikukogu muutis tavapäraseid
teoloogilisi mõtteviise ja hakkas
vaatama tänapäeva maailma ühes
selle tasakaalutuse, hirmude ja
lootustega; avas end aja märkidele.
“Jumala rahvas usub, et seda juhib



Issanda Vaim, kes täidab maa. Sellest
usust motiveerituna teeb ta tööd, et
mõtestada lahti autentseid märke
Jumala kohalolust ning sündmuste,
vajaduste ja igatsuste eesmärke,
milles selles Rahval on ühes teiste
meie ajastu inimestega oma osa. Sest
usk heidab kõigele uue valguse,
kuulutab Jumala plaani inimese
totaalsest kutsumusest ja juhib nii
mõistuse lahendusteni, mis on
täielikult inimlikud.” GS, 11 ja 44; vrd
4–10. Vrd Johannes XXIII. Apostellik
konstitutsioon Humanae salutis
(25.12.1961), milles paavst toetas
Vatikani II kirikukogu. Vaata ka:
entsüklika Pacem in terris, 39

[9]  Vrd II Vatikani kirikukogu.
Dekreet Unitas redintegratio, 6

[10]  J.L. Martín Descalzo. Razones
para la alegría. Madrid 1988, lk 42

[11]  Vrd E. Schockenhoff. Zur Lüge
verdammt. Freiburg 2000, lk 73



[12]  “Verbis naturalibus onmium
gentium.” Püha Augustinus. 
Pihtimused, I, 8, 3. Samas on tunnete
väljendamine kultuuriti
moduleeritud. Olla võimeline
mõistma žesti, pilgu või naeratuse
tähendust viitab sellele, et inimene
on osa mingist teatud kultuurist

[13] J. Daniélou. El misterio de la
historia. Un ensayo teológico. San
Sebastian 1963

[14] S. Weil. Gravity and Grace. New
York 1952, lk 117

[15] Gertrud von Le Fort. Unser Weg
durch die Nacht, en Die Krone der
Frau. Zürich 1950, lk 90

[16]  Vrd Johannes Paulus II.
Apostellik ekshortatsioon Familiaris
consortio, 14 ja 36

[17]  Js 43: 1–4; 49: 15–16



[18] Samas liinis saab osaliselt
seletada radikaalse feministliku
teoloogia fenomeni. Miks on nii palju
inimesi, kes ei taha enam rääkida
“Jumal-Isast”? Päris mitmete jaoks on
võimatu pöörduda Jumala kui “Isa”
poole, sest neil on olnud
vastumeelsed suhted omaenda isaga

[19]  Vrd J. Bradshaw. Das Kind is
uns. München 1992, lk 66

[20]  M. Maliski, A. Bujak. Juan Pablo
II: historia de un hombre. Barcelona
1982, lk 106. Mõnes olukorras peab
Kirik siiski õpetama
võimupositsioonilt, kuid mitte
“autoritaarsel viisil”, see tähendab
nii autoriteedi kui alandlikkusega

[21]  Mõned pakuvad välja
“narratiivset teoloogiat”, mis üritab
avastada Vaimu tegevust maailmas
konreetsete faktide ja sündmuste
kaudu. Mõned autorid kirjeldavad
iseenda elu (vrd. J. Sudbrack. Gottes
Geist ist konkret. Spiritualitat im



christlichen Kontext. Würzburg 1999,
lk 3–31), teised toovad näiteid
kirjandusest või ajaloost, et
illustreerida, kuidas Jumal tegutseb
kõigis sündmustes (vrd V. Codina. 
Creo en el Espíritu Santo.
Pneumatología narrativa. Santander
1994, lk 11–27 ja 179 – 185).
Narratiivsest pneumatoloogiast saab
mõnikord hagiograafia. Fakt, et
mõned suured pühakud on
pöördunud teiste pühakute
elulugusid lugedes, on
märkimisväärne. Näiteks Edith Stein
leidis usu lugedes Avila püha Teresa
“Autobiograafiat”. Hans Urs von
Balthasar ja René Laurentin alustasid
teiste seas teoloogiaga võttes ette
pühakuid, kel on väga eriline sõnum
nii oma põlvkonnale kui järgnevatele
(vrd R.U. von Balthasar. Thérese de
Lisieux. Geschichte einer Sedung. Köln
1950. R. Laurentin. Vie de Bernadette.
Pariis 1978. Idem. Vie de Catherine
Labouré. Pariis 1980).



[22]  “Bonum potest inveniri sine
malo; seda malum nos potest inveniri
sine bono”. Aquino püha Toomas. 
Summa theologiae I–II, q. l09, a.1, ad1

[23] “Omne verum, a quocumque
dicatur, a Spiritu Sancto est”. Ibid.
Vrd Idem. De veritate, q. 1, a.8.

[24] Vrd Benedictus XVI. Entsüklika 
Deus caritas est. 25.12.2005

[25] Vrd Püha Augustinus: “Neid on
kolm: Armastaja, Armastatu ja
Armastus.” De Trinitate, VIII, 10, 14

[26]  Vrd Benedictus XVI. Inervjuu
Vatikani Raadiole ja neljale Saksa
telekanalile enne Saksamaale
minekut. Castelgandolfo, 08.05.2006

[27]  1Kr 14: 19

[28]  Need on ilmselgelt väga
ebatäiuslikud kujundid, mis nõuavad
edasisi selgitusi



[29]  G. Philips. Deux tendances dans
la théologie contemporaine. Nouvelle
Revue Théologique (1963/3), lk 235

[30]  J. Daniélou. Mitos paganos,
misterio cristiano. Andorra 1957, lk
123

[31]  Tuleb aeg, mil mõningaid
“tehnilisi” mõisteid võidakse
ettevaatlikult tutvustada; mõisteid
nagu isik, suhe või loomus, mida
kasutati siis, kui sõnastati suured
dogmad. Teoloogial – nagu igal teisel
teadusel – on väga konkreetne
terminoloogia, mida me ei saa eirata.
Paljud dogmaatilistes valemites
leiduvatel sõnadel on filosoofilised
tagamaad; pärast aastatepikkusi
vaidlusi usu ja filosoofia vahel, said
need selle konkreetseks
väljenduseks, mida usk enda kohta
öelda võib. Need sõnad ei moodusta
niisiis mitte üksnes osa Platoni,
Aristotelese või mõne teise filosoofi
keelest, vaid kuuluvad usu enese



keelde. Muidugi, ilmutus on kõigi
kultuuride ülene. Kuid Kristuse Hea
Sõnumi edasiandmisel, kandub üle
ka teatav kultuur

[32]  Vrd Fl 3:20

[33]  Vrd F. Nietzsche ja F. Würzbach
(toim). Das Vermiichtnis Friedrich
Nietzsches. Salzburg–Leipzig 1940.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/usku-edasi-andes/
(30.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/usku-edasi-andes/
https://opusdei.org/et-ee/article/usku-edasi-andes/

	Usku edasi andes
	Sissejuhatus
	I. Hetkeolukord
	1. Postmodernismi ajastu
	2. Hoiak kultuurimuutuste suhtes
	II. Kõneleja iseloom
	1. Olla ja näida
	2. Kristlase identiteet ja ehedus
	3. Selgus
	4. Armastus ja usaldus
	III. Rääkides usust
	1. Ühine otsing
	2. Kõigilt õppides
	3. Inimese vajaduste ja soovide tõsiselt võtmine
	4. Keskendumine peamisele
	5. Selge ja lihtne keel
	6. Eksistentsiaalne keel
	Lõppsõna


