
opusdei.org

Ülestõusmispüha:
„Ma tõusin üles ja
olen endiselt teiega”

Selle aja jooksul kogeb Kirik
juba rõõmu, mille meie Issand
on meile valmistanud: midagi
sellist, mida silm ei ole näinud
ega kõrv kuulnud ja mis
inimsüdamesse ei ole tõusnud.

20.04.2022

„Tulge siia, minu Isa õnnistatud,
pärige kuningriik, mis teile on
valmistatud maailma rajamisest
peale, halleluuja.” [1]



Ülestõusmispühade aeg on selle õnne
ootus, mille Kristus on võitnud meie
jaoks võiduga surma üle. Meie Issand
loovutati meie üleastumiste pärast ja
äratati üles meie õigekssaamise
pärast, [2] nii et temasse jäädes oleks
meie rõõm täielik. [3] Paasapüha on
liturgilise aasta haripunktis, sest
kristlik sõnum on rõõmustav teade
päästmisest, mille tõi meie Issanda
„paasapüha”, tema siirdumine
surmast uude ellu. „Ülestõusmispüha
on rõõmu aeg – rõõm, mis ei piirdu
ainult selle liturgilise aasta
perioodiga, vaid seda saab leida
tõeliselt ja täielikult kristlase
südames. Sest Kristus elab. Ta ei ole
keegi, kes on lahkunud, keegi, kes on
mõnda aega eksisteerinud ja siis
edasi läinud, jättes meile
suurepärase eeskuju.” [4]

Kuigi Ülestõusnud Kristuse ilmumise
juures viibisid vaid vähesed Jumala
poolt ette märgitud tunnistajad, [5]
võimaldab liturgia meil neid saladusi



uuesti läbi elada. Nagu paavst püha
Leo Suur jutlustas: „Kõik meie
Lunastajaga seotud asjad, mida
varem nähti, on nüüdseks muutunud
sakramentaalseteks riitusteks.” [6]
Idakristlaste paasapüha
tervitustavaväljendab nende
teadlikkust sellest reaalsusest.
Tervitusele „Christos anestē. Kristus
on üles tõusnud!” vastatakse „Alethōs
anestē. Tõesti, Ta on üles tõusnud!”

Ladina liturgia avaldab oma rõõmu
ülestõusmispüha vigiilia Exultet-is.
Ülestõusmispühapäeval, kaunis
algussalmis, väljendub see rõõm
lakoonilisemalt: „Ma tõusin üles ja
olen endiselt teiega. Sa oled oma käe
minu peale pannud. Minu jaoks on
liiga imeline see teadmine.” [7] Me
paneme aupaklikult oma Issanda
suhu, põletava pojapalve vormis
Isale, tema Ülestõusmise
väljendamatu kogemuse selle
pühapäevahommiku esimeses
valguses. Püha Josemaría julgustas



meid oma jutluses lähenema
Kristusele, mõistma sügavalt
tegelikkust, et ta on täna elus.
„Tahtsin teiega lühidalt üle vaadata
mõned viisid, kuidas Kristus on täna
elus – Jeesus Kristus on seesama eile
ja täna ja igavesti (Hb 13:8), sest see
on kogu kristliku elu alus.” [8] Meie
Issand tahab, et me temaga
räägiksime ja temast räägiksime,
mitte kui minevikutegelasest, kui
kellestki, keda me mäletame, vaid
tajudes tema „tänast päeva”, tema
kohalolekut siin ja praegu, tema
elavat seltsi.

Ülestõusmispüha 50 päeva

Ammu enne paastuaja ja muude
liturgiliste aegade kehtestamist
tähistas kristlik kogukond juba neid
viitkümmend rõõmupäeva. Kui keegi
nende päevade jooksul oma rõõmu ei
väljendanud, siis arvati, et ta ei
suutnud haarata usu südant, sest
„Kristusega sünnib rõõm pidevalt



uuesti”. [9] See ajaliselt pikk pidustus
paneb meid seda mõistma, et nüüdse
aja kannatused ei vääri mainimist
tulevase kõrval, mida meile
ilmutatakse. [10] Selle aja jooksul
kogeb Kirik juba rõõmu, mille meie
Issand on meile valmistanud: midagi
sellist, mida silm ei ole näinud ega
kõrv kuulnud ja mis inimsüdamesse ei
ole tõusnud. [11]

See viimaste asjade teadvustamine,
taeva ootamine, on sajandeid
kajastunud liturgilises praktikas.
Ülestõusmispühade perioodi ajal ei
ole Vana Testamendi lugemisi, kuna
kogu Vana Testament oli
ettevalmistus, kujund sellest, mis pidi
tulema; ülestõusmispühade periood
tähistab aga juba kohal olevat Jumala
riiki. Ülestõusmispüha ajal on kõik
uuenenud ja kõik täitub. Seetõttu
kuulutab liturgia ülestõusmispühade
perioodi ajal koos Johannese
evangeeliumiga valgusküllaseid
raamatuid, mis on eriti sobivad



nendel päevadel: Apostlite tegusid ja 
Ilmutusraamatut.

Nii ida kui ka lääne kristlikud
kirjanikud peavad ülestõusmispüha
üheks ainulaadseks ja pikaks pühaks
ning seetõttu nimetatakse pühapäevi
ülestõusmispüha pühapäevadeks,
mitte pühapäevadeks pärast
ülestõusmispüha. Kogu
ülestõusmispühade periood on nagu
üks suur pühapäev – pühapäev, mis
muutis kõik teised pühapäevad.
Samal põhjusel ei peeta nelipühi
pühapäeva eraldi pühaks, vaid pigem
suure ülestõusmispüha pidustuse
lõpetamiseks.

Mõnes traditsioonilises paastuaja
liturgilises hümnis kasutatakse sõna
„Halleluuja” hüvastijätutoonis.
Seevastu ülestõusmispüha liturgia
ütleb „Halleluuja” uue
rõõmutundega, nagu oodates „uut
laulu”, mida taevas laulavad ristitud,
[12] kes juba näevad end koos



Kristusega ülestõusnutena. Seetõttu
kordavad ülestõusmispüha ajal nii
vastusepsalm kui ka antifoonid
missal „Halleluuja!” – sõna, mis
tuleneb heebrea verbi hallal (kiitus)
ja Yahweh (Jumala nimi)
imperatiivist: „Kiitke Jumalat”.

„Kui õnnelik halleluuja, mida me seal
laulame!” hüüdis püha Augustinus
jutluses. „See saab olema kindel,
kartmatu halleluuja, sest vaenlast ei
ole kohal ega sõpra pole kaotatud.
Seal, nagu siin, kostavad jumalikud
kiitused, kuid siinsed on pärit neilt,
kes on endiselt raskustes, samas kui
taevas kõlavad kiitused tulevad neilt,
kes enam ei karda; siin neilt, kes
peavad surema, seal neilt, kes elavad
igavesti; siin neilt, kes loodavad, seal
neilt, kes on omanduses; siin neilt,
kes veel teel, seal neilt, kes
kodumaale on jõudnud.” [13] Püha
Hieronymus kirjutas, et esimeste
sajandite jooksul oli Palestiinas
muutunud see hüüe nii



harjumuspäraseks, et põldu kündvad
inimesed hüüdsid mõnikord
„Halleluuja!” Ja sõudjad, kes
rändureid üle jõe vedasid, hüüdsid
„Halleluuja!” „Ülestõusmispühade
perioodi nädalatel valdab Kirikut
sügav ja rahulik rõõm. See on rõõm,
mille meie Issand tahtis jätta
pärandina kõigile kristlastele ... rõõm
täis üleloomulikku sisu, mida keegi
ega miski ei saa meilt võtta, kui me ei
lase.” [14]

Ülestõusmispüha oktaav

„Ülestõusmispühade perioodi
esimesed kaheksa päeva
moodustavad ülestõusmispüha
oktaavi ja neid tähistatakse Issanda
pühadena.” [15] Algkirikus pühitses
Rooma piiskop „peatusi”, et
tutvustada äsja ristitutele võidukäiku
pühakutest, kellel oli Rooma
kristlaste jaoks eriline tähendus. See
oli justkui „usu geograafia”, milles
kristlik Rooma ilmus meie Issanda



Jeruusalemma rekonstruktsioonina.
Külastati seitset Rooma basiilikat:
ülestõusmispüha vigiilia ajal oli
„peatus” Lateraani püha Johannese
basiilikas; ülestõusmispüha
pühapäeval oli see püha Neitsi
Maarja suurbasiilikas (Santa Maria
Maggiore); esmaspäeval püha
Peetruse basiilikas; teisipäeval püha
Pauluse basiilikas (San Paolo Fuori le
Mura); kolmapäeval püha
Laurentsiuse basiilikas (San Lorenzo
Fuori le Mura); neljapäeval Pühade
Apostlite basiilikas; reedel Märtrite
Jumalaema basiilikas; ja laupäeval
jälle Lateraani püha Johannese
basiilikas.

Iga päeva lugemised olid seotud
tähistamise kohaga. Näiteks
kolmapäeval oli peatus püha
Laurentsiuse basiilikas. Selle päeva
evangeelium oli lõik söetulest, [16]
mis viitas selgelt levinud Rooma
traditsioonile, et diakon
Laurentsiusele sai osaks märtrisurm,



sest teda röstiti raudvõre
peal.Oktaavi laupäev oli päev, mil
vastristitud kandsid viimast korda
oma valgeid ristimisrõivaid, enne kui
need ära panid, ja esimene lugemine
oli püha Peetruse manitsus, mis algas
sõnadega: Deponentes igitur omnem
malitiam... „Pange siis maha kogu
kurjus ja kogu kavalus ja
silmakirjatsemine…” [17]

Kirikuisad nimetavad pühapäeva
sageli „kaheksandaks päevaks”.
Seitsmekordses päevade jadas
ainulaadses ja transtsendentses
asendis pühapäev ei meenuta mitte
ainult aegade algust, vaid ka selle
lõppu tulevasel ajastul. [18] Nõnda
olid varased ristimiskambrid, nagu
Lateraani püha Johannese basiilika
oma, kaheksanurksed;
katehhumeenid tõusid
ristimisbasseinist, et alustada oma
uut elu, mis on avatud nüüd
kaheksandale päevale, pühapäevale
ilma lõputa. Seega tuletab iga



pühapäev meile meelde, et meie elu
toimub Ülestõusmise ajal.

Taevaminek ja nelipüha

„Ülestõusnud Issand tõmbab oma
taevaminekuga apostlite pilgu – ja
meie pilgu – taeva kõrgustesse,
näitamaks meile, et meie teekonna
lõpp on Isa.” [19] Algab meie Issanda
uue kohaloleku aeg. Tundub, nagu
oleks Ta rohkem varjatud, kuid
teatud mõttes on Ta meile lähemal.
Algab „liturgia aeg”, kui kogu
liturgiast saab laiendatud palve
Pühas Vaimus, Poja kaudu Isale: „laia
ja vaikse vooluga” palve. [20]

Kui Jeesus apostlite silmist kadus,
olid nad võib-olla alguses sõnatud.
„Me ei tea, kas nad mõistsid just sel
hetkel, et nende silme ees avanes
suurepärane lõpmatu horisont: meie
maise palverännaku lõppeesmärk.
Võib-olla mõistsid nad seda alles



nelipühal, Püha Vaimu
valguses.” [21]

„Kõigeväeline igavene Jumal, kes Sa
tahtsid, et me võiksime viiekümne
päeva jooksul paasamüsteeriumi
tähistada…” [22] Kirik õpetab meid
tähele panema, et see arv on
ilmutuses tähendusega. Number
viiskümmend tähistab Iisraeli elus
kaht olulist sündmust: üks oli
nelipüha, viiskümmend päeva pärast
nisulõikuse algust; ja teine oli juubel,
mis kuulutati välja iga viiekümne
aasta tagant, Jahvele pühendatud
aasta, mille jooksul igaüks võis oma
vara tagasi saada ja igaüks naasta
oma pere juurde. [23] Kiriku ajal
hõlmab paasaaja „märk”
viitkümmend päeva meie Issanda
ülestõusmisest kuni Püha Vaimu
tulemiseni nelipühal. Liturgia keeles
tähendab paastuaeg Jumala poole
pöördumist kogu meie hinge, kogu
mõistuse ja kogu südamega; samas
kui ülestõusmispüha tähendab meie



uut elu, „koos Kristusega üles
äratatud elu”. Igitur, si consurrexistis
Christo, quae sursum sunt quaerite; 
Kui te nüüd koos Kristusega olete üles
äratatud, siis otsige seda, mis on ülal,
kus Kristus istub Jumala paremal
käel. [24]

Pärast neid 50 päeva jõuame „kõigi
õnnistuste haripunkti ja „metropoli”,
kõikide pühade pealinna; [25] sest
ülestõusmispühast lahutamatult on
see nagu „kõikide pühade ema”.
Nagu Tertullianus paganatele ütles:
„Pange kokku kõik oma pühad ja
ikka ei saa need kokku viiekümneks
nelipühipäevaks.” [26] Nelipüha on
seega lõplik pühapäev, pühapäev
oma täiuses. Sellel pidulikul päeval
kogeme hämmastusega, kuidas Jumal
teeb liturgia kaudu kohalolevaks
Vaimu anni, mis juhtus Kiriku
koidikul. Taevaminekul „võeti Jeesus
üles taevasse ... et Ta saaks meid teha
osalisteks tema jumalikkuses”. [27] Ja
nüüd, nelipühal, annab meie Issand,



kes istub Isa paremal käel, oma
jumaliku elu Kirikule Lohutaja, „Risti
vilja” väljavalamise kaudu. [28] Püha
Josemaría elas ja julgustas meid
samamoodi tegema, olles sügavalt
teadlik Vaimu igavesest kohalolekust:
„Paluge koos minuga uut nelipüha,
mis süütab taas valguse
maailmas.” [29]

Me mõistame ka seda, miks püha
Josemaría otsustas mõnesid Opus Dei
koolitusi alata Kiriku traditsioonilise
palvega, mida leitakse näiteks Püha
Vaimu votiivmissas: Deus, qui corda
fidelium Sancti Spiritus illustratione
docuisti, da nobis in eodem
Spiriturecta sapere, et de eius semper
consolatione gaudere. Jumal, kes Sa
Püha Vaimu valgusega oled ustavate
südameid õpetanud, me palume Sind,
anna meile samas Vaimus maitsta
tõelist tarkust ja tunda alati rõõmu
Tema lohutusest. [30] Nende liturgia
sõnadega palume me Jumal-Isalt, et
Püha Vaim muudaks meid



võimeliseks jumaliku reaalsuse
tähendust hindama ja „maitsma”; ja
et me saaksime nautida „Suure
Tundmatu” julgustavat lohutust,
väljend, mida püha Josemaría sageli
Püha Vaimu kohta kasutas. Sest
„maailm vajab Kristuse järgijate
julgust, lootust, usku ja visadust.
Maailm vajab Püha Vaimu ande,
nagu püha Paulus neid loetleb:
„armastus, rõõm, rahu, pikk meel,
lahkus, headus, ustavus, tasadus,
enesevalitsus” (Gl 5:22). Püha Vaimu
and on antud Kirikule ja igaühele
meist, et saaksime elada tõelises usus
ja aktiivses armastuses, et saaksime
külvata lepituse ja rahu
seemneid.” [31]

[1] Algussalm, Ülestõusmisnädala
kolmapäev. VtMt 25:34.

[2] Rm 4:25.



[3] Vrd Jh 15:9-11.

[4] Püha Josemaría, Kui Kristus on
möödumas, 102.

[5] Ap 10:41.

[6] Püha Leo Suur, jutlus 74, 2.

[7] Algussalm, Ülestõusmispühapäev.

[8] Kui Kristus on möödumas, 104.

[9] Paavst Franciscus, Evangelii
Gaudium, 24. november 2013, 1.

[10] Rm 8:18.

[11] 1Kr 2:9.

[12] Vrd Ilm 5:9.

[13] Püha Augustinus, jutlus 256, 3.

[14] ÕnnisAlvaro, piiskoplik kiri.

[15] Missaraamat, „Liturgilise aasta
ja Rooma üldkalendriuniversaalsed
normid”, nr 24.



[16] Jh 21:9 See lugemine on nüüd
ülestõusmispühanädala reede oma.

[17] 1Pt 2:1.

[18] Vrd püha Johannes PaulusII,
apostellik kiriDies Domini, 31. mai
1998, nr 26.

[19] Paavst Franciscus, Regina Coeli,
1. juuni 2014.

[20] PühaJosemaría, Tee, nr 145.

[21] Benedictus XVI, jutlus, 28.mai
2006.

[22] Missaraamat, vigiilia missa,
nelipüha pühapäev: päevapalve.

[23] Vrd3Ms 23:15-22; 4Ms 28:26-31; 
3Ms25:1-22.

[24] Kl 3:1.

[25] Püha Johannes Krisostomos,
nelipüha II jutlus.



[26] Tertullianus, De Idolatria, 14.

[27] Missaraamat, Taevamineku
eessõna.

[28] Kui Kristus on möödumas, nr 96.

[29] Vagu, 213.

[30] Missaraamat, Püha Vaimu
votiivmissa: päevapalve.

[31] PaavstFranciscus, jutlus
nelipühal, 24. mai2015.

Félix María Arocena

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/ulestousmispuha-ma-
tousin-ules-ja-olen-endiselt-teiega/

(30.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/ulestousmispuha-ma-tousin-ules-ja-olen-endiselt-teiega/
https://opusdei.org/et-ee/article/ulestousmispuha-ma-tousin-ules-ja-olen-endiselt-teiega/
https://opusdei.org/et-ee/article/ulestousmispuha-ma-tousin-ules-ja-olen-endiselt-teiega/

	Ülestõusmispüha: „Ma tõusin üles ja olen endiselt teiega”
	Ülestõusmispüha 50 päeva
	Ülestõusmispüha oktaav
	Taevaminek ja nelipüha


