
opusdei.org

Tunda Teda ja tunda
ennast (XIII): Ei
arutleta, vaid
vaadeldakse!

Palve on and, mis arendab meis
uut, ühtset nägemust
reaalsusest. Oma palve kaudu
loodame näha loodud maailma,
siin ja praegu, nii nagu Jumal
seda näeb.

05.09.2023

Esimestel kristlikel sajanditel oli
Antiookia poliitiliselt ja
majanduslikult tähtsuselt kolmas



linn maailmas. Just seal hakati
jüngreid esimest korda nimetama
kristlasteks (vrd Ap 11:26). Antiookia
kolmas piiskop oli püha Ignatius.
Pärast Traianuse valitsusajal
surmamõistmist viidi ta mööda
maismaad Seleukia rannikule
(praegu Lõuna-Türgis) ja saadeti
sealt meritsi Rooma. Laev peatus teel
erinevates sadamates. Igas kohas
võttis Ignatius vastu piirkonna
kristlasi ja kasutas võimalust saata
kirju Jeesuse järgijate
kogukondadele: „Kirjutan kõigile
kogudustele, et kõik teaksid, et suren
Jumala eest oma vabast tahtest.“ [1]
Püha piiskop Ignatius teadis hästi, et
ta surmatakse metsloomade poolt
Flaviuse amfiteatris – praeguses
Rooma Colosseumis. Seetõttu palus ta
inimestel pidevalt palvetada, et tema
julgus vastu peaks. Kuid mitu korda
avab ta meile oma südame ja laseb
meil vaadata oma hinge
sügavustesse: „Maised igatsused on
risti löödud ja minusse pole jäänud



ihaluse sädetki ilmalike asjade järele,
vaid ainult elava vee vulin, mis
sosistab minu sees: „Tule Isa
juurde.““ [2]

Taim, mille juured on taevas

See sisemine sosin Antiookia püha
Ignatiuse südames – tule Isa juurde! –
oli meie kõigi loomuliku soovi
Jumalaga ühinemise järele
üleloomulik küpsemine. Juba Vana-
Kreeka filosoofid leidsid meie
olemuse sügavuses igatsuse jumaliku
järele, nälja oma tõelise kodumaa
järele, justkui oleksime „mitte maine,
vaid taevane taim“. [3] Benedictus
XVI rõhutas oma palveteemalises
katehheesis, et kõik kultuurid on läbi
aegade andnud tunnistust
inimkonna igatsusest Jumala järele:
„Kõik mehed ja naised kannavad
enda sees janu lõpmatu järele,
igatsust igaviku järele, iha ilu järele,
soovi armastuse järele, vajadust
valguse ja tõe järele, mis tõukavad



neid Absoluudi poole... Püha Thomas
Aquino, üks ajaloo suurimaid
teolooge, defineerib palvet kui
„inimeste Jumala-iha väljendust“. See
tõmme Jumala poole, mille Jumal ise
on meisse istutanud, on palve
hing.“ [4]

Meie aja üks levinumaid probleeme
on „sisemine killustatus“, kuigi
inimesed pole sellest mõnikord
teadlikud. Sageli on meil raske
keskenduda ühele ülesandele.
Näeme oma elus erinevaid aspekte,
mis ei sobi harmooniliselt kokku.
Meil on raske oma minevikku ja
tulevikku ühendada ning me ei näe
võimalust siduda oma elus kokku nii
palju erinevaid ideid ja tundeid.

Võib-olla peame aja jooksul isegi
silmitsi seisma mitme enda
„versiooniga“. Me igatseme oma ellu
ühtsust, mida ei saa „toota“, nagu
paljusid teisi asju tänapäeval.



Meie aastatuhande alguses ütles
püha Johannes Paulus II: „Kas pole
mitte üks aja märke, et tänapäeva
maailmas, vaatamata laialdasele
sekulariseerumisele, on laialt levinud
nõudlus vaimsuse järele, mis
väljendub suures osas uuenenud
palvevajadusena?“ [5] Tänapäeval
näeme palju algatusi, ka Internetis,
mille eesmärk on tugevdada meie
võimet vaikida väliselt ja sisemiselt,
kuulata ja keskenduda, et luua
harmooniat keha ja vaimu vahel.
Kõik see võib muidugi pakkuda
teatud loomulikku rahu. Kuid kristlik
palve pakub meile rahu, mis pole
mitte ainult ajutine tasakaal, vaid
ühtne elutunnetus, mis tuleneb
lähedasest suhtest Jumalaga.

Palve on and, mis arendab meis uut,
ühtset nägemust reaalsusest. „See on
pigem sisemine hoiak kui praktikate
ja vormelite jada, pigem olemisviis
Jumala kohalolekul kui
kummardamistoimingute



sooritamine või sõnade
ütlemine.“ [6] Ilmselgelt ei teki see
„sisemine hoiak“, see „olemisviis
Jumala kohalolekul“ üleöö ega ka
ilma end korralikult ette
valmistamata, et Jumal saaks selle
meile anda; see on and, aga ka
ülesanne.

Igaviku nägemine hinge
silmadega

1967. aasta oktoobris peetutud
jutluses Pühaduse poole kirjeldab
püha Josemaría lühidalt palveelu
teed. [7] Oma kogemuse põhjal ütleb
ta, et me hakkame palvetama lihtsate
lühikeste palvetega, mis on sageli
lapsepõlves pähe õpitud. Aja jooksul
tugevneb meie sõprus Jeesusega ja
me õpime sisenema tema
kannatusse, surma ja ülestõusmisse
ning püüame rajada oma elu tema
eeskujule ja õpetustele. Meie süda
hakkab tajuma vajadust eristada ja
läheneda igale kolmele jumalikule



Isikule. Ja kätte jõuab hetk, kinnitab
Opus Dei asutaja, kui hakkame elama
kontemplatiivset elu: „Tegemata
sellega midagi erilist, liigume päev
otsa külluslikus ja selges värske
veega allikas, mis voolab igavesse
ellu. Sõnu pole vaja, kuna keel ei
suuda end väljendada. Mõistus leiab
rahu. Ei arutleta, vaid
vaadeldakse!“ [8]

Kus iganes me sellel palveteel oleme,
võime endalt küsida: milline seos on
minu palvel minu igavese elu
lootusega? Mida tähendab, et palve
muutub pigem „vaatamise“ kui
sõnade küsimuseks?

Oma palve kaudu loodame näha
loodud maailma, siin ja praegu, nii
nagu Jumal seda näeb. Tema abiga
mõistame enda ümber toimuvat
„lihtsa intuitsiooni“ abil, mis lähtub
armastusest. [9] See on palve suurim
vili ja muudab kogu meie elu. Palve
ei aita meil ainult teatud hoiakuid



muuta või oma puudustest üle saada.
Kristlik palve on suunatud ennekõike
Jumalaga ühinemisele ja seeläbi järk-
järgult õppimisele vaatama maailma
Tema viisil, alustades juba siin maa
peal. Jumal tahab tervendada meie
nägemust, viisi, kuidas vaadata
maailma ja inimesi meie ümber,
Jumala enda valgusega. Armastav
suhe Jumalaga, milleni me jõuame
Jeesuse kaudu, ei ole lihtsalt midagi,
mida me teeme, vaid pigem muudab
see seda, kes me oleme.

Arendades Jumala abiga seda
üleloomulikku „nägemisviisi“, õpime
avastama igas loodud reaalsuses
peituvat head, isegi seal, kus see näib
puuduvat. Sest miski ei jää kõrvale
Jumala armastavast plaanist, mis on
alati tugevam kui mis tahes kurjus. Ja
nii õpime väärtustama teiste
vabadust uuel viisil, laskma lahti
kiusatusest nende eest otsustada,
justkui sõltuks kõige saatus meie
enda tegudest. Samuti mõistame



paremini, et Jumala tegevusel on
oma viis ja aeg, mida me ei pea ega
saa kontrollida. Kontemplatiivne
palve aitab meil vabaneda soovist iga
probleemi kohe lahendada ning aitab
leida kergemini valgust, mis on kohal
kõiges, mis meie ümber toimub, ka
meie maailma haavades ja
nõrkustes.

Jumala silmadega nägemine
vabastab meid „vägivaldsest“ suhtest
teiste inimestega, sest me tahame
Jumala kõikvõimsat armastust
nendes edendada, mitte takistada
seda oma kohmakate sekkumistega.
Püha Thomas Aquino ütleb, et
„kontemplatsioon on tulevases elus
täiuslik, kui näeme Jumalat palgest
palgesse (1Kr 13:12), mis teeb meid
täiesti õnnelikuks.“ [10] Palve jõud
seisneb selles, et me saame osa
sellest Jumala nägemusest juba siin
maa peal, isegi kui see on alati „nagu
peeglist“ (1Kr 13:12).



1972. aastal küsis keegi Portugalis
toimunud koosviibimise ajal püha
Josemaríalt, kuidas kristlikult
igapäevastele probleemidele vastu
astuda. Muuhulgas tõi Opus Dei
asutaja välja, et palveelu aitab
asjadele uutmoodi vaadata: „Me
omandame teistsuguse standardi; me
näeme asju hinge silmadega, kes
mõtleb igavikule ja Jumala
armastusele, mis on samuti
igavene.“ [11] Ta ütles sageli, et
„taevane õnn on neile, kes teavad,
kuidas olla õnnelik maa peal.“ [12]
Üks 14. sajandi bütsantsi teoloog
ütles midagi sarnast: „Palve mitte
ainult ei valmista meid ette tõeliseks
Eluks; meil on võimalus seda Elu
elada ja sellega kooskõlas tegutseda
juba praegu.“ [13]

Rahulikkus. Rahu. Intensiivne
elu.

Kui katoliku kiriku katekismus
pöördub palveteema poole, üllatab



see meid küsimusega, mis võib
toimida püsiva südametunnistuse
sisevaatlusena: „Kas me palvetades
räägime oma uhkuse ja tahte
kõrgusest või alandliku ja kahetseva
südame „põhjatuist sügavusist“ (Ps
130:1)?“ See on palve jaoks vajalik
põhihoiak: „alandlikkus on palve
alus“. [14]

Kontemplatiivse palvega kaasas käiv
„igaviku poole vaatamine“ saab
kasvada ainult alandlikkuse viljakal
pinnasel, olles avatud Jumala
lahendustele, mitte meie endi
omadele. Mõnikord võib liigne
usaldus oma intelligentsuse ja
planeerimise vastu viia selleni, et
elame peaaegu nii, nagu Jumalat
polekski olemas. Me peame alati
kasvatama inimeste ja sündmuste
ees uut alandlikkust, mis on viljakas
pinnas Jumala tegutsemiseks. Paavst
Franciscus osutas oma
palvekatehheesis kuningas Taaveti
kogemusele: „Maailm, mis tema



silme ette tuleb, ei ole vaikne
vaatepilt. Tema pilk tabab asjade
arengu taga suurema müsteeriumi.
Just sealt sünnibki palve:
veendumusest, et elu ei ole midagi,
mis meist tähenduseta mööda
libiseb, vaid hämmastav
müsteerium.“ [15]

Seejärel, jagades seda „nägemisviisi“,
mida kontemplatsioon meile
maailma keskel pakub, kustutame
selles elus nii palju kui võimalik oma
igatsust ühtsuse järele: Jumalaga,
teistega, iseendas. Ja me oleme
üllatunud, kui leiame end väsimatult
töötamas Kiriku ja teiste meeste ja
naiste heaks, nähes, et meie anded
õitsevad „otsekui puu, mis on
istutatud veeojade äärde, mis vilja
kannab omal ajal“ (Ps 1:3). Saame
eelmaitse harmooniast, millesse
oleme igavikus määratud, ja rahust,
mida maailm ei suuda kunagi
pakkuda: „Tormata, aina tormata!
Teha ja teha! Palavik, hullumeelne



rabelemine… See tuleb sellest, et
töötatakse, pidades silmas käesolevat
hetke: „olles“ alati „olevikus“. Kuid
sina pead nägema asju igaviku
pilguga, ühendades olevikuks selle,
mis on olnud ja mis tuleb. Vaikus.
Rahu. Intensiivne elu sinu
sisemuses.“ [16]

[1] Püha Ignatius Antiookiast, Letter
to the Romans, nr 4.

[2] Püha Ignatius Antiookiast, Letter
to the Romans, nr7.

[3] Plato, Timaeus, 90a.

[4] Benedictus XVI, audients11. mail
2011.

[5] Püha Johannes Paulus II,
apostellik kiri Novo Millennio
Ineunte, nr 33.



[6] Benedictus XVI, audients11. mail
2011.

[7] Püha Josemaría, Jumala sõbrad,
nr 306.

[8] Ibid., nr 307.

[9] Püha Thomas Aquino defineerib
mõtisklust kui armastusest tulenevat
tõe intuitiivset mõistmist: “simplex
intuitus veritatis ex caritate
procedens;” vt S. Th. II-II, q.180, a.3,
ad 1 ja In III Sent., d.35, q.1, a.2, sol.1.
Hiljutises raamatus Holiness Through
Work (toimetanud Maria Ferrari:
Scepter Publishers) käsitleb
monsignor Fernando Ocáriz seda
kontemplatsiooni määratlust töö
pühitsemise kontekstis.

[10] Püha Thomas Aquino,S. Th. II-II,
q. 180, a. 4.

[11] Püha Josemaría, märkmed
koosviibimiselt, 4. november 1972.



[12] Püha Josemaría, Sepikoda, nr
1005.

[13] Nicholas Cabasilas, The Life in
Christ.

[14] Katoliku kiriku katekismus, nr
2559.

[15] Paavst Franciscus, audients24.
juunil 2020.

[16] Püha Josemaría, Tee, nr 837.

Andres Cardenas Matute

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-
xiii-ei-arutleta-vaid-vaadeldakse/

(05.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-xiii-ei-arutleta-vaid-vaadeldakse/
https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-xiii-ei-arutleta-vaid-vaadeldakse/
https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-xiii-ei-arutleta-vaid-vaadeldakse/

	Tunda Teda ja tunda ennast (XIII): Ei arutleta, vaid vaadeldakse!
	Taim, mille juured on taevas
	Igaviku nägemine hinge silmadega
	Rahulikkus. Rahu. Intensiivne elu.


